
S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 133 

 

 

 

 

 
SALVATORE COSTANZA 

National and Kapodistrian University of Athens 

sotiriasal@phil.uoa.gr  

UDC: 930.85:327(37+38+398)”-06/-05” 

325.36(37+38+398)”-06/-05” 

 

 

 

DIOMEDE, L’ADRIATICO E SIRACUSA 

 

Abstract. – The archaic colonization in the Ionian and Adriatic Sea is a 
high turning point in the political and institutional organization of the Greek 
world. Settlements in western areas by Greek colonists were of great im-
portance. Ancient myths also reflect the importance of this westward ex-
pansionist policy. It is noteworthy to emphasize the founding myths asso-
ciated with Diomedes, known as a colonist in Apulia, Veneto and Dalma-
tia. A tradition starting from Mimnermus of Colophon (7th century B.C.) 
constantly links this hero of the Trojan cycle to the Adriatic area. He is 
also said to have died on the Diomedean Islands, which are identified with 
Pelagosa (Croatian Palagruža) and the Tremiti Islands. The interests of the 
Western Greeks (Aetolia) and Sicilians (Syracuse) aimed at establishing 
mythological connections between the Hellenic mainland and the Ionian-
Adriatic world through the attractive role assigned to a major figure of 
Greek mythology. 

Key words. – Diomedes, Adriatic, Greek colonies, Argolis, Aetolia. 

 

 
Premessa 

È interessante rimarcare i contatti tra l’Illirico e il mondo greco 
che si dimostrano significativi fin dai primordi dell’età arcaica nel 
quadro di un’interazione economica e commerciale significativa. Il 
volume di transazioni, contatti e stanziamenti coloniari sulle due spon-
de dell’Adriatico si amplifica progressivamente a partire dagli ultimi 
decenni del VII secolo e determina un approfondimento delle cono-
scenze riguardo ad un territorio fino ada allora largamente inesplorato 
dai Greci.1 La rilevanza di tale processo economico, ma anche cultura-
le di penetrazione nell’Adriatico si riflette in modo eminente nelle pro-
iezioni di alcuni miti greci trasposti su tale area geografica ed integrati 
alla luce delle tradizioni epicoriche. L’ambientazione adriatica si pale-
sa per una tappa nella rotta di ritorno degli Argonauti;2 per le vicende di 
–––––––– 

1 Su questa via d’acqua nel Medio e Basso Adriatico seguita già in età arcaica per 
collegare i traffici con la Magna Grecia e la Sicilia, cfr. Beaumont 1936, 159-160; Luni 
2004, 12-13. 

2 Cfr. Castiglioni 2011. 



134 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

Cadmo e Armonia dopo la partenza da Tebe3 o ancora per la morte di 
Diomede in Dalmazia e le colonie da lui fondate in tale area.4  

S’intende esaminare, di seguito, quest’ultima saga che è connes-
sa in modo indissociabile alla penetrazione greca nel bacino dello Jo-
nio e dell’Adriatico con piani di colonizzazione volti ad instaurare 
un’egemonia stabile su queste rotte strategiche. Tali direttrici di espan-
sione sono promosse in primo luogo dalla grecità nord-occidentale 
(Etolia, Epiro) e siceliota (Siracusa). Difatti, Diomede, argivo per i na-
tali e la sede della sua regalità, ma di origini etoliche tramite il padre 
Tideo,5 è un eroe dalle risonanze panelleniche che risulta stabilmente 
connesso all’Adriatico e al retroterra di tale bacino, come dimostrano i 
diversi esiti del suo mitologema oggetto della presente analisi. 

 

Diomede adriatico 

La più antica testimonianza di un collegamento tra Diomede e 
l’Adriatico è offerta dal poeta lirico del VII secolo Mimnermo di Co-
lofone, fr. 22 West (= 17 Gentili-Prato) ed è riportata negli Scoli 
all’Alessandra di Licofrone:6 

Ἡ δὲ Ἀφροδίτη, καθά φασι Μίμνερμος, ὑπὸ Διομήδους τρωθεῖ-
σα παρεσκεύασε τὴν Αἰγιάλειαν πολλοῖς μὲν μοιχοῖς συγκοιμη-
θῆναι, ἐρασθῆναι δὲ καὶ ὑπὸ τοῦ Κομήτου τοῦ Σθενέλου υἱοῦ. 
Τοῦ δὲ Διομήδους παραγενομένου εἰς τὸ Ἄργος ἐπιβουλεῦσαι 
αὐτῷ· τὸν δὲ καταφυγόντα εἰς τὸν βωμὸν τῆς Ἥρας διὰ νυκτὸς 
φυγεῖν σὺν τοῖς ἑτάροις καὶ ἐλθεῖν εἰς Ἰταλίαν πρὸς Δαῦνον βα-
σιλέα, ὅστις αὐτὸν δόλῳ ανεῖλεν. 

Afrodite, come afferma Mimnermo, ferita da Diomede indusse 
Egialia a tradirlo con molti adulteri e ad innamorarsi di Comète, 
figlio di Stenelo. Al ritorno di Diomede ad Argo, ella ordì insidie 
contro di lui, ma egli fuggì trovando riparo di notte presso l’al-
tare di Era, insieme con i compagni e andò in Italia dal re Dau-
no, ma questi lo uccise con l’inganno. 

La formazione e prima diffusione del mitologema risale, quindi, 
all’età di Mimnermo intorno al VII secolo in un momento di notevole 
sviluppo del commercio e della navigazione, specialmente ad opera dei 
Corinzi, anche su percorsi transadriatici. Secondo quest’elaborazione 
del racconto Diomede è la vittima delle odiose macchinazioni di sua 
moglie, l’infedele Egialia, figlia di Adrasto. La donna diviene lo stru-

–––––––– 
3 Cfr. Castiglioni 2006. 
4 Cfr. Coppola 1988, 222-224. 
5 Su Tideo Etòlo, esule ad Argo, che rappresenta i primi guerrieri mitici, legati ad 

un passato ancestrale, come mostra la caratteristica dell’omofagia (Aesch. Sept. 572: 
τὸν ἀνδροφόντην), cfr. Antonetti 1990, 50-52; Reggiani 2011, 129-130 nt. 117. 

6 Mimn. T 78 = 91 Szádeczky-Kardoss 1959, 33, 37 (ap. Schol. Lycophr. Alex. 610 
Scheer 1908, 207). Cfr. Musti 1984, 189-191; Lepore 1989, 118; Šašel Kos 2005, 115.  



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 135 

 

 

mento della vendetta di Afrodite irata contro l’eroe che aveva osato at-
taccarla. Nell’aristia di Diomede del V Canto dell’Iliade, il protago-
nista s’ingaggia nella lotta contro la dea intervenuta in difesa del figlio 
Enea e schieratasi, pertanto, a fianco dei Troiani. Nello specifico, il fe-
rimento di Afrodite ad opera del guerriero argivo troppo ardimentoso 
rappresenta uno dei momenti più significativi della teomachia omeri-
ca, che vede gli dei partecipare in prima linea alla prima battaglia de-
scritta nel poema fino a scontrarsi fisicamente con i mortali.7 Del 
resto, il motivo dell’infausto ritorno del re accomuna diversi nostoi del 
ciclo troiano. Il rientro in patria del sovrano è contrastato da una sposa 
adultera, Egialia, così come da Clitennestra nei riguardi di Agamenno-
ne. Entrambe le eroine sono dimentiche dei doveri verso lo sposo as-
sente.8 Stanti le trasparenti affinità narrative nei triangoli di rapporti 
(Agamennone/Clitennestra/Egisto vs Diomede/Egialia/Comete) istitui-
ti dalle due storie, che riflettono tensioni e contrasti intestini nella so-
cietà tardo-micenea, si rileva un finale differente nell’esito ultimo del-
la saga. Il nostos si conclude, infatti, a Micene con l’omicidio del so-
vrano. 

A seguito delle insidie tramate perfidamente a suo danno, Dio-
mede riesce, invece, a fuggire: è costretto a lasciare Argo, ma trova 
rifugio nell’Italia sudorientale. Qui aiuta il re Dauno, eponimo di una 
regione della Puglia, a sgominare i suoi avversari, a condizione, tutta-
via, di ottenere in cambio una parte del regno per sé come premio. Il 
sovrano italico, tuttavia, lungi dal tener fede a tale promessa, mostra 
di essere un abietto traditore, causando con l’inganno la tragica morte 
del suo illustre ospite, come attesta Mimnermo, se si accetta una lettu-
ra “estensiva” di questa notizia mitografica, addebitandola interamente 
al poeta lirico di età arcaica. Il resoconto, in cui si estrapola materiale 
desunto da Mimnermo, è citato negli Scoli a Licofrone, ove confluis-
cono ugualmente informazioni raccolte da opere perdute di storici gre-
ci occidentali quali il siceliota Timeo di Tauromenio e l’italiota Lico 
di Reggio.9 Mimnermo è pure il testimone di un mito speculare riguar-
dante la morte di Minosse ad opera del sicano Cocalo, un altro re indi-
geno, reo di un comportamento proditorio ai danni del proprio ospite. 
Il sovrano cretese, infatti, è accolto prima con favore da Cocalo, ma è 
assassinato poi a tradimento da questi con un bagno bollente.10 

–––––––– 
7 Il. 5.330-342, cfr. l’analisi di Montanari 1978, 70-72 = Id. 2023, 10-12; Musti 

1984, 108-110; Dunshirn 2004, 102; Castiglioni 2008, 12. 
8 Su Afrodite istigatrice della moglie di Diomede con la complicità di Comete così 

come di Clitennestra spalleggiata da Egisto, cfr. Mazzoldi 2001, 67. Per la matrice 
ciclica di queste storie, cfr. Debiasi 2004, 242. 

9 Cfr. Schol. Lycophr. Al. 615; Strabo 6,39; Ant. Lib. Met. 37; Tzetz. ad Lycophr. 
592-632; Vanotti 2002, 181; Briquel 2018, 16. 

10 Cfr. Hdt. 7.170-171, Arist. Pol. 2.10.4, Diod. Sic. 4.76-80, Strabo 6.3.2, Briquel 
2018, 16. 



136 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

La leggenda parallela degli omicidi di Diomede e Minosse a cau-
sa di intrighi orditi da sovrani epicorici spergiuri, violatori della phi-
loxenia e sprezzanti dei sacri vincoli ospitali, appare abbastanza iso-
lata nel complesso della tradizione mitografica. Il finale riflette, non-
dimeno, in modo eminente le vicende storiche dei conflitti sorti tra le 
popolazioni locali (Siculi, Sicani in Sicilia; Dauni, Iapigi, Messapi in 
Puglia) e i nuovi arrivati dalla Grecia. Al momento dell’insediamento 
coloniario, lo stanziamento ellenico è contrastato violentemente da 
elementi epicorici, i quali animano episodi vivaci di resistenza arma-
ta.11 Alla fase iniziale di scontro succede, inevitabilmente, un’interazi-
one culturale, economica e politica feconda tra i locali e i sicelioti o 
italioti stabilitisi nel territorio di pertinenza con una progressiva osmo-
si tra le differenti componenti etniche. Quest’evoluzione è foriera, in-
fine, di relazioni proficue per entrambe le parti. Diomede risalta come 
l’eroe culturale che assolve ad una missione civilizzatrice, apportando 
in uno spazio anellenico come la Daunia il progresso urbano e lo svi-
luppo del commercio.12 

Un itinerario marittimo bene organizzato e sperimentato tra le 
due sponde dell’Adriatico era, dunque, attivo sicuramente fin dall’età 
arcaica ed è stato riconnesso precocemente al nostos del Tidide reduce 
dalla spedizione di Troia, come riferisce pure il poeta del VI secolo 
Ibico di Reggio, di fatto il più antico testimone della leggenda di Dio-
mede in Puglia dopo il colofonio Mimnermo. Un epinicio pindarico 
per un vincitore argivo, il lottatore Teeo, è inaugurato da un infervora-
to elogio alle glorie locali, tra le quali figura la menzione obbligata di 
Diomede in relazione alla sua divinizzazione ad opera di Atena (Nem. 
10.12: Διομήδεα δ’ ἄμβροτον ξανθά ποτε Γλαυκῶπις ἔθηκε θεόν). Lo 
scoliaste ad loc. cita, quindi, l’allusione di Ibico, il quale attinge alla 
fama occidentale del Tidide ormai divinizzato, al quale è tributato un 
culto istituzionalizzato:13 

Καὶ οὗτος Ἀργεῖος, ὃς δι’ ἀρετὴν ἀπηθανατίσθη· καὶ ἔστι περὶ 
τὸν Ἀδρίαν Διομήδεια νῆσος ἱερά, ἐν ᾗ τιμᾶται ὡς θεός. Καὶ 
Ἴβυκος οὕτω. 

E questi era Argivo, che ricevette l’apoteosi per i meriti del suo 
valore, e c’è nell’Adriatico un’Isola Diomedea, sacra, in cui è 
venerato come dio. E così asserisce Ibico. 

La testimonianza di Ibico si raccorda al rapporto tra l’eroe epo-
nimo e le Isole Diomedee nell’Adriatico, identificabili con le Tremiti a 
nord del Monte Gargano, che costituiscono un approdo stabile di coloni 
–––––––– 

11 Cfr. Briquel 2018, 16. 
12 Cfr. Castiglioni 2008, 12. 
13 Cfr. Ibic., fr. 294 Davies ap. Schol. Pind. Nem. 10.12.a Drachmann 3, 167-168, 

con citazione del rapporto tra l’eroe eponimo e le Isole Diomedee nell’Adriatico, cfr. 
Castiglioni 2008, 18. 



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 137 

 

 

rodi e coi fin dagli inizi del VI secolo. Il passo del poeta presuppone, 
quindi, anche un’intensa navigazione con le prospicienti coste italia-
ne.14 

In definitiva, Diomede è celebrato come un instancabile eroe 
fondatore sulle sponde dell’Adriatico e nel retroterra, promuovendo 
una penetrazione intensiva che trae origine dalla Daunia: questa regio-
ne dell’Apulia settentrionale gioca un ruolo decisivo per l’irradiazione 
della leggenda che si connota di perspicue componenti greco-occiden-
tali e ingloba elementi italici indigeni e illirici.15 Insieme con i suoi 
compagni Diomede è noto in Apulia come l’ecista di Argyrippa, cioè 
Argos Hippion, a nord della moderna Foggia, sul sito preesistente di 
Arpi ribattezzato in onore di Era argiva.16 Nel toponimo si rileva, in-
fatti, il riferimento trasparente al culto del cavallo, l’animale sacro ad 
Era, la divinità tutelare della metropoli argiva, nonché la speciale pro-
tettrice di Diomede. Lo Scoliaste a Pindaro postula espressamente per 
Argyrippa un santuario di Diomede, il cui culto è solidamente attestato 
anche a Metaponto sul golfo di Taranto e a Thurii nella Sibaritide.17 

Grazie al favore della sua celeste patrona, come apprendiamo da 
Mimnermo nel passo citato, Diomede reduce dalla guerra di Troia è ri-
uscito a salvarsi dalle insidie letali della moglie fedifraga, riparando in 
Occidente insieme con alcuni compagni. Inoltre, è scampato alle peri-
pezie del viaggio per mare, sbarcando fortunosamente incolume sulle 
coste della Daunia.18 Il tema del naufragio, del resto, è un motivo ri-
corrente per i nostoi dei poemi ciclici e si riallaccia all’ira di Nauplio, 
eponimo della città dell’Argolide. Sdegnato contro gli Achei per l’uc-
cisione di suo figlio Palamede, della quale Diomede era corresponsa-
bile insieme con Odisseo, Nauplio aveva spento i fuochi segnalatori 
sulla costa, causando il naufragio degli achei reduci da Troia contro 
gli scogli del litorale.19 

–––––––– 
14 Secondo Strabone (5.1.9, 6.3.9) l’arcipelago è collocato vicino al Gargano o co-

munque in prossimità della costa italica (2.5.20), cfr. Musti 1984, 96; Vanotti 2002, 
181; Russo 2005. 

15 Sull’importazione della saga di Diomede in Apulia cfr. Terrosi Zanco; Braccesi 
1977, 13-18, 53-60 per origini rodie con influssi corciresi; Musti 1984, 175-177; Vanot-
ti 2002, 181-182. 

16 Lycophr. 592-596; Verg. Aen. 11.243-247; Strabo 5.1.9.215, 6.3.9.284; App. 
Hann. 31.130; Iust. 21.1.10; Mart. Cap. Nupt. 6.642; Serv. Aen. 8.9.11, Steph. Byz. s.v. 
Ἀργύριππα, cfr. Giannelli 1953, 29; Musti 1984, 96; Sammartano 2002, 238. 

17 Schol. Pind. Nem. 10.12.a Drachmann 3, 168: ἐν μὲν γὰρ Ἀργυρίπποις ἅγιόν ἐσ-
τιν αὐτοῦ ἱερόν  καὶ ἐν Μεταποντίῳ δὲ διὰ πολλῆς αὐτὸν αἴρεσθαι τιμῆς ὡς θεόν, καὶ ἐν 
Θουρίοις εἰκόνας αὐτοῦ καθιδρύσθαι ὡς θεοῦ. 

18 Iustin. 20,10: Arpos Diomedes exciso Ilio naufragio in ea loca delatus condidit; 
cfr. Rossignoli 2004, 210. 

19 Cfr. Debiasi 2004, 242-243. La vendetta di Nauplio si rintraccia nei Cypria. Sul 
tema di Palamede vittima della perfidia dei compagni gelosi dei suoi altissimi meriti ac-
quisiti presso l’esercito grazie alle sue geniali invenzioni, cfr. Costanza 2020, 43-56.  



138 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

Memore dei benefici elargiti costantemente in suo favore, Dio-
mede avrebbe istituito il culto di Era argiva anche nella colonia di Ar-
gyrippa per estendere la benigna protezione della sua dea tutelare an-
che ai cittadini trapiantati nella Daunia e suggellare così il loro legame 
cogente con la madrepatria attraverso le evidenze della continuità cul-
tuale tra la metropoli e la terra di arrivo.20 

Nel comprensorio adriatico è imputata a Diomede anche la fon-
dazione di Canosa (Canusium)21 e Brindisi (Brundisium), una città di 
frontiera nell’Apulia extra-daunia in posizione chiave.22 L’opera di 
ecista del Tidide non si limita, tuttavia, alla sola costa adriatica. Altre 
colonie ascritte alla sua iniziativa sono Venosa (Venusia) e Venafro 
(Venafrum),23 Aequum Tuticum/Equus Tuticus (Ariano Irpino) e Bene-
vento nell’entroterra sannitico24 e perfino una città latina come Lanu-
vio.25 Il mito della fondazione di Roma non esclude una variante con 
l’intervento indiretto di Diomede, il quale sarebbe responsabile di in-
viare Romolo a compiere la fatale missione di ecista ed eponimo della 
città sul Tevere. Questa leggenda è nata evidentemente tra gli italioti 
della Puglia, presso i quali era molto venerata la memoria di Diomede. 
Tale connessione eziologica serviva ad agganciare ad una matrice 
magnogreca le origini di Roma, subordinandone la fondazione alle 
preesistenti colonie impiantate dall’eroe argivo. Risaltava, quindi, la 
priorità cronologica ed assiologica delle città magnogreche rispetto 
all’Urbe.26 Peraltro, Diomede rappresenta l’asse di unione tra il mondo 
greco-dauno e quello romano in espansione verso il sud della penisola 
italica. Le sue fondazioni in Daunia tornano di stringente attualità tra 
il IV e il III secolo e diventano un tema di propaganda urgente tra i 
Greci indigeni, i quali rivendicano il possesso dell’area per un diritto 
di appartenenza ancestrale riservato all’eroe “acheo”. A tali pretese si 
oppongono le rivisitazioni e manipolazioni del mito da parte dei Ro-
mani, i quali tentano di strumentalizzare tali leggende a proprio favo-
re, riattivando le memorie troiane in qualità di eredi dei nemici di Dio-

–––––––– 
20 Cfr. Serv. Aen. 8.9, Solin. 2,10, Mart. Cap. 6,642; Braccesi 2001, 17, 42; Rossi-

gnoli 2004, 210. 
21 Città al confine della Daunia con la Peucezia fondata da Diomede, cfr. Strabo 

6.3.9.283-284; Hor. Serm. 1.5.91-92; Schol. ad Aen. 11.246; Beaumont 1936, 194; Pani 
1990, 169. 

22 Heracleid. Ponticus, De rebus publicis 27 FGrH 2.220 per il conflitto tra Brindi-
sini e Corciresi aiutati da Diomede; cfr. Beaumont 1936, 194; Fantasia 1972; Musti 
1984, 108; Lepore 1989, 131; Braccesi 2001, 15-17, 39-44; Šašel Kos 2015, 1; Briquel 
2018, 16. 

23 Schol. ad Aen. 11.246. 
24 In genere Lycophr. 592-632; Verg. Aen. 11.246-247; Hor. Sat. 1.65, 92, Strabo 

6.3.9, Plin. NH 3.16 (104) 5, Iust. Epit. 20.1.10, Solin. 2.10, Serv. Aen. 8.9, Procop. 
Goth. 1.15; Musti 1984, 95. 

25 App. Bel. Civ. 2.20, su tale leggenda di fondazione cfr. Pasqualini 1998, 667. 
26 Plut. Rom. 2.2, cfr. Cornell 1975; Briquel 2018, 17. 



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 139 

 

 

mede.27 Il motivo assume speciale rilievo nel momento del conflitto in 
Apulia di Pirro, il quale sfrutta le risonanze propagandistiche di ta le 
inimicizia mitica, presentandosi come un alter Diomedes, un continua-
tore dell’opera del capo acheo ai danni dei discendenti dei Troiani. Il 
parallelismo si estende pure con la sovrapposizione voluta del naufra-
gio di Pirro sui lidi apuli all’analoga esperienza sperimentata da Dio-
mede nei pressi di Arpi/Agryrippa, una località dell’entroterra, il cui 
porto è identificato a partire da tale momento con la località costiera 
di Elpie/Salapia sita tra Cerignola e Manfredonia. La consacrazione di 
tale centro portuale come una “città di Diomede” diventa allora defini-
tiva e non riscontra particolari difficoltà, viste le remote origini di El-
pie ascritte alla prima colonizzazione ellenica dell’Adriatico ad opera 
di elementi rodi e coi.28 In generale, l’alleanza politica del re dell’Epi-
ro con gli Etoli e i Dauni acquista un significato programmatico pecu-
liare alla luce delle origini greco-occidentali e delle imprese ecistiche 
di Diomede.29 L’exemplum dell’eroe offre un motivo efficace di legit-
timazione alla campagna di Pirro contro Roma, città “troiana”, nobili-
tando l’anelito di una vagheggiata conquista di terre già colonizzate 
dagli Achei all’indomani della caduta di Ilio.30 

Nondimeno, il Tidide non è attestato soltanto in Apulia, ma fra 
l’altro nella sponda nordoccidentale dell’Adriatico, come comprova la 
fondazione a lui addebitata di Spina nella regione del Delta del Po31 e 
possibilmente anche di Adria.32 La sua azione si svolge, in questo caso, 
entro un territorio soggetto all’influenza dirimente della colonizzazio-
ne etrusca a partire dalla fine del VI secolo ed alla successiva penetra-
zione celtica, come conferma il puntuale excursus della Geografia di 
Strabone sui Veneti, in cui campeggia la figura di Diomede come si-
gnore dell’Adriatico. Riguardo agli onori speciali tributati a Diomede 

–––––––– 
27 Su tale scontro ideologico, cfr. Lepore 1989, 131; Vanotti 2002, Sammartano 

2002, 237-238. 
28 Cfr. Strabo 14.2.10, Plu. Pyrrh. 15; Anton. Lib. Met. 37.2; Iust. 20.1.10; Beau-

mont 1936, 173; Musti 1984, 111; Coppola 1990, 529; Sammartano 2002, 239. Il colle-
gamento con Diomede di tale centro costiero della Daunia è il frutto tardivo della riesu-
mazione del mito di Arpi reinterpretato in tali circostanze storiche, mentre la versione 
delle origini rodie sarebbe quella primitiva. 

29 Cfr. Plu. Pyrrh. 7.4-10, Dem. 41; App. Samn. 10.1: i Dauni sono inseriti nei trat-
tati di pace con Roma come alleati di Pirro meritevoli di protezione; Coppola 1990, 
529-530; Sammartano 2002, 238. 

30 Cfr. l’ipotesi già avanzata da Musti 1984, 188; contra Pasqualini 1998, 668; ma 
Vanotti 2002, 182; Sammartano 2002, 238-239 rilanciano tale esegesi strumentale del 
mito acheo di Diomede nell’entourage di Pirro per rilanciarne l’aura di conquistatore e 
vendicatore inflessibile dei nemici Troiani. 

31 Plin. N.H. 3.120; cfr. Briquel 1987, 246-256; Russo 2005, 58; Castiglioni 2008, 
12. 

32 Stanti leggende alternative, il mito di una fondazione diomedea di Adria resta 
problematica e pare uno sviluppo recenziore, cfr. Russo 2005, 60-62. 



140 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

in Veneto alla foce del Timavo conviene rilevare, quindi, la testimoni-
anza di Strabone:33 

Τῷ δὲ Διομήδει παρὰ τοῖς Ἑνετοῖς ἀποδεδειγμέναι τινὲς ἱστο-
ροῦνται τιμαί· καὶ γὰρ θύεται λευκὸς ἵππος αὐτῷ, καὶ δύο ἄλση 
τὸ μὲν Ἥρας Ἀργείας δείκνυται, τὸ δ’ Ἀρτέμιδος Αἰτωλίδος. 
Προσμυθεύουσι δ’, ὡς εἰκός, τὸ ἐν τοῖς ἄλσεσι τούτοις ἡμεροῦ-
σθαι τὰ θερία καὶ λύκοις ἐλάφους συναγελάζεσθαι, προσιόντων 
δὲ τῶν ἀνθρώπων καὶ καταψώντων ἀνέχεσθαι. Τὰ δὲ διωκόμενα 
ὑπὸ τῶν κυνῶν, ἐπειδὰν καταφύγῃ δεῦρο, μηκέτι διώκεσθαι. 

A Diomede, come affermano, dai Veneti erano tributati alcuni 
onori e a lui era sacrificato un cavallo bianco, e sono mostrati due 
boschi, l’uno sacro ad Era Argiva, l’altro ad Artemide Etolica. Ri-
feriscono in aggiunta anche notizia favolose, dicono che in questi 
boschi le fiere erano rese docili e i cervi pascolavano insieme coi 
lupi, se gli uomini si avvicinavano, si facevano anche accarezzare 
da loro. La selvaggina inseguita dai cani, appena avesse trovato 
rifugio entro tale area, non era più inseguita da essi. 

In area veneta l’eroe era stabilmente oggetto di culto, dal mo-
mento che gli erano sacrificati regolarmente cavalli; pertanto, era 
reputato una divinità.34 Strabone riferisce notizia dell’heroon di Dio-
mede e di due boschi sacri, l’uno di Era Argiva, l’altro di Artemide 
Etolica nell’Alto Adriatico presso la foce del Po. L’esatta identificazi-
one dei siti permane, tuttavia, problematica, ma essi rappresentano 
certamente il frutto di un processo di assimilazione che ingloba preesi-
stenti elementi indigeni tramite l’interpetatio Graeca. Questi due culti 
a prima vista distinti e non correlati tra loro trovano una chiave unita-
ria d’interpretazione nella figura di Diomede, il quale è compartecipe 
dei due ambiti geografici per la nascita argiva e le ascendenze paterne 
dall’Etolia, come abbiamo notato.35 Inoltre, sono qui menzionati anche 
i due animali peculiari della venerazione di Artemide, come il cavallo 
tenuto in particolare onore ad Argo e il cervo riverito, di converso, in 
Etolia in tale specimen cultuale.36 

Anche sulla sponda orientale dell’Adriatico era latamente diffu-
so il culto di Diomede che è attestato da prove archeologiche indubita-
bili. In particolare, in Dalmazia sono stati trovati i resti di un santuario 

–––––––– 
33 Strabo, 5,1,9, 6.3.9; cfr. Beaumont 1936, 174; Musti 1984, 96; Rossignoli 2004, 

210: un culto di Era argiva attestato in un’altra fondazione diomedea come Argyrippa, 
potrebbe essere presente anche ad Adria, come si evince dalla sepoltura di una biga di 
cavalli colà rinvenuta e custodita nel locale Museo Archeologico. Cfr. anche Šašel Kos 
2005: 116. 

34 Cfr. Bowra 1961, 243; Kirigin-Čače 1998; Russel 2005, 56; Castiglioni 2008, 
12; Briquel 2018, 17. 

35 Cfr. Strabo 5.1.8; Rossignoli 2004, 208-209; Šašel Kos 2005, 116.  
36 Cfr. Mastrocinque 1987, 21-25; Antonetti 1990, 23-25; Rossignoli 2004, 216.  



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 141 

 

 

a lui dedicato nelle isole di Pelagosa (croato Palagruža), come si evin-
ce da un’iscrizione trovata in situ con menzione onomastica dell’eroe 
(SEG 48.692bis-694), il cui nome figura pure su un frammento di ky-
lix attica (tardo VI – in. V sec. a.C.).37 Si consolida così la leggenda 
delle Isole Diomedee che erano identificate nel contempo pure con le 
prospicienti Isole Tremiti, come abbiamo già osservato.38 In questi ar-
cipelaghi sacri la tradizione colloca anche la tomba di Diomede custo-
dita dai suoi compagni trasformati in creature alate: metamorfizzati in 
uccelli, dovevano vegliare perennemente sul sepolcro del loro duce.39 
Le Isole di Pelagosa servivano evidentemente ad offrire supporto e ri-
fornimenti ai Greci impegnati a navigare su lunghe distanze, risalendo 
l’Adriatico fino all’area veneta e all’Istria. In questi arcipelaghi trova-
vano una base logistica sicura per perseguire i noli nell’Adriatico ori-
entale. In tale contesto emerge il ruolo precipuo di Diomede, eroe dei 
naviganti, nell’isola di Corcira (al. Corfù), a brevissima distanza dalla 
prospiciente costa epirota ed inserita precocemente tra le tappe obbli-
gate della navigazione greca verso l’Illiria. I Corciresi per primi tra i 
coloni adriatici instaurano relazioni di grande impatto con i vicini Illi-
rici.40 

A proposito della fama dell’eroe acheo nell’Adriatico orientale, 
si riconosce, inoltre, la fama del promunturium Diomedis, da identifi-
care con il Capo S. Nicola o Capo Planca (croato Capo Ploče), una pe-
nisola rocciosa nella costa dalmata centrale presso Rogosnizza (croato 
Rogoznica), tra Issa (isola di Lissa, croato Viš) e Sebenico (croato Ši-
benik). Si tratta di uno snodo strategico insieme con altri due promon-
tori adriatici collegati a Diomede che si trovano sulla sponda occiden-
tale di tale bacino: è il caso del Conero presso Ancona e del Gargano 
nella Puglia settentrionale, tutti siti attivamente frequentati dai Greci 
fin dall’epoca micenea,41 che rappresentano i vettori della diffusione 
del culto di Diomede in Occidente e del processo di ellenizzazione, co-
me comprovano i rinvenimenti archeologici e numismatici presso il 

–––––––– 
37 Su questa dedica a Diomede, cfr. Kirigin-Čače 1998, 94 fig. 4; Šašel Kos 2005, 

116 e 118 fig. 23. 
38 È accertato, quindi, che le Isole di Pelagosa fossero note come Diomedee in ag-

giunta alle Isole Tremiti, data la vicinanza apparivano probabilmente ai navigatori antichi 
come un unico arcipelago, cfr. Beaumont 1936, 172; Coppola 1988, 222-224; Colonna 
1998; D’Ercole 2000; Šašel Kos 2005, 116-118; Castiglioni 2008, 10; Boršić–Džino–
Radić Rossi 2021, 19. 

39 Cfr. Lycophr. 592-632, ps.-Arist. Mir. Ausc. 109, ps.-Scymn. 431-433, Verg. 
Aen. 11.271-274, Strabo 6,3,9, Plin. NH 3,30 (151).1, 10.61 (127).2, 12.3 (6).1, Ael. NA 
1.1, Ant. Lib. 37, Augustin. Civ. Dei 18.16, Russo 2005, 56; Briquel 2018, 17. 

40 Cfr. D’Ercole 2000, 17; Castiglioni 2008, 11; Šašel Kos 2015, 1. 
41 Cfr. Braccesi 2002, 15-16. Sulla presenza greca nel Piceno (Ancona e Numana) 

antecedente alla colonizzazione siracusana, cfr. Landolfi 1987, 189-190; Id. 2000, 125-
127; Luni 2000, Id. 2004, 15; Cellini 2004, 368. 



142 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

Capo S. Nicola/Planca.42 In tale contesto ben s’intende la notizia del 
Periplo dello ps.-Scilace, il più antico portolano del Mediterraneo, da-
tabile tra il VI e la fine del V secolo a.C. In quest’opera assegnata a 
Scilace di Carianda, è documentato il particolare rilievo del culto di 
Diomede, al quale i locali avrebbero eretto anche un tempio. Com’è 
stato rimarcato, la centralità di tale eroe greco nella propaganda della 
tirannide dionisiana conferma la presenza siracusana in questo centro 
del Piceno.43 Del resto, Siracusa è particolarmente interessata a rinsal-
dare la preminenza nell’Adriatico, anche in aperta rivalità con gli inte-
ressi della metropoli corinzia, perseguendo un piano ambizioso di ege-
monia marittima in tale bacino. A tal fine, Siracusa usa apertamente co-
me basi navali la sua colonia adriatica Issa nell’isola di Lissa (croato 
Viš) e le subcolonie impiantate dagli Issei a Lombarda (croato Lum-
barda) nell’isola di Curzola (croato Kurčola)44 e, d’intesa con i Parii, a 
Pharos (Cittavecchia, croato Stari Grad) nell’isola di Lesina (croato 
Hvar), che l’ammiraglio di Dionisio I Filisto difese dagli attacchi mos-
si dagli Illiri dell’entroterra nel 385. Nel complesso, questi insedia-
menti diventano vettori peculiari del commercio ellenico in aperto 
conflitto con gli Illiri.45 Nella propaganda siracusana dell’età dionisiana 
Diomede acquista, quindi, una preminenza indiscussa per legittimare il 
programma di espansione del tiranno nel Medio e Alto Adriatico,46 al 
quale non dovevano restare estranei neppure Illiri e Celti impiegati co-
me contingenti mercenari da mobilitare in caso di bisogno.47 Anche 
Pirro, come abbiamo notato, si riallaccia alle origini etoliche per ri-
chiamarsi all’eredità di una figura esemplare della grecità occidentale, 
che ha disseminato l’Apulia, e soprattutto la Daunia, delle memorie 
della sua presenza cultuale in chiave antiromana. 

 

Conclusioni 

In definitiva, attraverso la leggenda di Diomede l’Adriatico è ri-
condotto prepotentemente alla dimensione di un mare greco, familiare 
alle rotte di un eroe civilizzatore, il quale lo attraversa in ogni direzio-

–––––––– 
42 Risultati degli scavi nell’area del promunturium Diomedis in Bilić-Duimušić 

2004; per le evenienze della ceramica Kirigin 2004; per quelle monetali Bonačić-Man-
dinić 2004, cfr. inoltre le osservazioni in merito di Castiglioni 2008, 12-13: il culto di 
Diomede si innesta su un’area cerniera tra le aree sicure di Issa, colonia siracusana e 
quelle più a nord infestate dai pirati liburnici. 

43 Ps.-Scylax, Peripl. 16, cfr. Anello 1980; Antonelli 2003, 73. 
44 A Curzola inoltre gli Cnidii fondano Kerkyra Melaina (lat. Corcyra Nigra), cfr. 

Ps.-Scymnus (II metà II sec. a.C.) 426-430; Mastrocinque 1988, 7-9; Šašel Kos 2015, 
19; Intrieri 2015, 75; Boršić–Džino–Radić Rossi 2021, 20; Costanza 2022, 104. 

45 Cfr. Beaumont 1936, 174-175, 189, 203; Anello 1980; Castiglioni 2008, 17; 
Costanza 2022, 104-106. 

46 Cfr. Braccesi 1977, 17-18; Musti 1984, 175-177; Coppola 1988, 223-225; 
Briquel 1997, 31; Russo 2005, 55-56. 

47 Cfr. Alessandrì 1997, 147-151; Braccesi 1991, 95-99. 



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 143 

 

 

ne, vegliando come nume tutelare sui naviganti che ripercorrono tali 
direttrici espansive in età storica. La menzione dell’eroe del ciclo troia-
no, al quale è assegnato ora un ruolo di protagonista, favorisce la 
penetrazione politica, economica e diplomatica ellenica in area italica 
e illirica e l’interazione culturale tra le due sponde di tale bacino, in-
nescando un dialogo attivo tra i Balcani occidentali e il mondo italico 
nelle sue diverse componenti latine, celtiche e italiote con uno scam-
bio fecondo rispetto all’Illirico. 

  

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 
Alessandrì, Salvatore. “Alessandro Magno e i Celti”. Museum Helveticum 54.3, 1997, 131-

157. 
Anello, Pietrina. Dionisio il Vecchio I. Politica adriatica e tirrenica. Palermo, Boccone del 

Povero, 1980. 
Antonelli, Luca. I piceni: corpus delle fonti, la documentazione letteraria, Roma, L’Erma di 

Bretschneider, 2003. 
Antonetti, Claudia, Les Étoliens. Image et religion (Centre de recherches d’Histoire ancienne 

92 = Annales Littéraire de l’Université de Besançon 405), Paris, Les Belles Lettres, 
1990. 

Antonetti, Claudia & Cavalli, Edoardo (edd.), Prospettive corciresi, Pisa, ETS, 2015. 
Beaumont, R. L. “Greek Influence in the Adriatic Sea before the Fourth Century B.C.”, 

Journal of Hellenic Studies 56.2, 1936, 159-204. 
Bilić-Duimušić, Sinisa. “Excavations at Cape Ploča near Sibenik, Croatia”, in Braccesi Luni 

(edd.), 2004, 123-140. 
Bonačić-Mandinić, Maia. “The Coin Finds at Ploča Promontory”, in Braccesi-Luni (edd.), 

2004, 151-162. 
Boršić, Luka – Džino, Danijel – Radić Rossi, Irena. Liburnian and Illyrian Lembs. Iron Age 

Ships of the Eastern Adriatic, Oxford, Archaeopress, 2021. 
Bowra, Cecil Maurice. Greek Lyric Poetry from Alcman to Simonides, Oxford, Clarendon, 

1961. 
Braccesi, Lorenzo. Grecità adriatica. Un capitolo della colonizzazione greca in Occidente. 

Bologna, Pàtron, 19772. 
Braccesi, Lorenzo. “Diomedes cum Gallis”. Hesperìa 2, 1991, 89-102. 
Braccesi, Lorenzo. Hellenikos kolpos. Supplemento a Grecità adriatica, Roma, L’Erma di 

Bretschneider, 2001. 
Braccesi, Lorenzo – Luni, Mario (edd.). Greci in Adriatico. Atti del Convegno internazionale 

(Urbino, 21-24 ottobre 1999) = Hesperìa 15. Roma, L’Erma di Bretschneider, 2002. 
Braccesi, Lorenzo – Luni, Mario (edd.). I Greci in Adriatico (Studi sulla Grecità d’Occidente 

Suppl. Convegno internazionale, Urbino, 21-24 ottobre 1999) = Hesperìa 18. Roma, 
L’Erma di Bretschneider, 2004. 

Briquel, Dominique. “Spina condita a Diomede. Osservazioni sullo sviluppo della leggenda 
dell’eroe nell’alto Adriatico”. Parola del Passato 42, 1987, 241-261. 

Briquel, Dominique. Le regard des autres, les origines de Rome vues par ses ennemis (début 
du IVe siècle / début du Ier siècle av. J.-C.), (Annales Littéraires de l’Université de Fran-
che-Comté, Histoire ancienne 158). Paris-Besançon, Presses Universitaires Franche-
Comté, 1997. 



144 S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 

 

 

Briquel, Dominique. “How to Fit Italy into Greek Myth?”. In Gary D. Farney & Guy Brad-
ley (eds.), The Peoples of Ancient Italy, Berlin-Boston, W. de Gruyter, 2018, 11-26. 

Castiglioni, Maria Paola. “Cadmos-serpent chez les Illyriens : diffusion et réception d’un 
mythe grec”. Hypothèse 2005, Travaux de l’Ecole doctorale de l’Histoire, Univ. Paris I, 
Paris, 2006, 241-250. 

Castiglioni, Maria Paola. “The Cult of Diomedes in the Adriatic: Complementary Contribu-
tions from Literary Sources and Archaeology”. In J. Carvalho (ed.), Bridging the Gaps: 
Sources, Methodology and Approaches to Religion in History, Pisa, Plus, 2008, 9-28. 

Castiglioni, Maria Paola. “Les étapes adriatiques du nostos des Argonautes : présences grec-
ques et illyriennes à la lumière de la tradition littéraire”. In Jean-Luc Lamboley – Ead. 
(eds.), L’Illyrie méridionale et l’Épire dans l’Antiquité. Actes du Ve Colloque Interna-
tional de Grenoble (8-11 octobre 2008), Paris, de Boccard, 2011, 715-731. 

Cellini, Giuseppina Alessandra. “Catullo, XXXVI,11-16 ed il culto di Afrodite Venere in Ad-
riatico”. In Braccesi-Luni, 2004, 357-373. 

Colonna, Giovanni. “Pelagosa, Diomede e le rotte dell’Adriatico”, Archeologia classica 50, 
1998, 363-378. 

Coppola, Alessandra. “Siracusa e il Diomede adriatico”. Prometheus 14, 1988, 221-226. 
Coppola, Alessandra. “Benevento e Argiripa: Pirro e la leggenda di Diomede”, Athenaeum 

68.2, 1990, 527-531, 
Cornell, T. J. “Aeneas and the Twins: The Development of the Roman Foundation Legend”. 

Proceedings of the Cambridge Philological Society 21, 1975, 1-32. 
Costanza, Salvatore. “Palamede πρῶτος εὑρετής di lettere, dadi, pedine”, Živa Antika 70, 

2020, 35-60. 
Costanza, Salvatore. “Siracusa e gli Illiri da Dionisio I ad Agatocle: penetrazione economica 

nell’Adriatico e interazione culturale”. Živa Antika 72, 2022, 101-124. 
Debiasi, Andrea. L’epica perduta. Eumelo, il Ciclo, l’occidente (Hesperìa 20), Roma, 

L’Erma di Bretschneider, 2004. 
D’Ercole, Maria Cecilia. “La légende de Diomède dans l’Adriatique préromaine”. In Chris-

tiane Delplace & Francis Tassaux (edd.), Les cultes polythéistes dans l’Adriatique ro-
maine (Ausonius Publ., Études 4), Bordeaux, Ausonius, 2000, 11–26. 

Drachmann, A. B. (ed.). Scholia Vetera in Pindari Carmina, vol. 3, Leipzig, Teubner, 1927. 
Dunshirn, Alfred. Die Einheit der Ilias als tragisches Selbstbewusstsein. Das homerische 

Epos bei G. W. F. Hegel in der Phänomenologie des Geistes und in den Vorlesungen 
über die Ästhetik, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2004. 

Fantasia, Ugo. “Le leggende di fondazione di Brindisi e alcuni aspetti della presenza greca 
nell’Adriatico”, Annali Scuola Normale Superiore Pisa, s. 3, 2, 1972, 115-139. 

Giannelli, Giulio. “Coloni greci nella Daunia tra l’VIII e il V sec. a. C.”, Archivio Storico 
Pugliese 6, 1953, 28-33. 

Intrieri, Maria. “Atene, Corcira e le isole dello Ionio (415-344 a.C.)”. In Antonetti-Cavalli 
(edd.), 2015, 53-118. 

Katičić, Radoslav. “Diomed na Jadranu” (Diomedes nell’Adriatico). Godišnjak 27, Centar 
za balkanološka ispitivanja 25, 1989, 39–78 = Id. 1995, 333–386. 

Katičić, Radoslav. Illyricum mythologicum (Izdanja Antibarbarus), Zagreb 1995. 
Kirigin, Branko. “The Beginning of Promunturium Diomedis. Preliminary Pottery Report”. 

In Braccesi-Luni (edd.), 2004, 141-150. 
Kirigin, Branko & Čače, Slobodan. “Archaeological Evidence for the Cult of Diomedes in 

the Adriatic”. Hesperìa 9, 1998, 63-110. 
Landolfi, Maurizio. “I traffici con la Grecia e la ceramica attica come elemento del processo 

di maturazione urbana della civiltà picena”. In G. Bermond Montanari (ed.), La forma-
zione della città in Emilia Romagna. Studi e documenti di archeologia I-II, Bologna 
1987, 187-191. 

Landolfi, Maurizio. “Greci e Piceni nelle Marche in età arcaica”. In Atti Convegno 
Dall’Adriatico greco all’Adriatico veneziano. Archeologia e leggenda troiana (Venezia 
1997) = Hesperìa 12, 2000, 125-148. 



S. Costanza, Diomede, l’Adriatico e Siracusa, ŽAnt 74 (2024) 133–146 145 

 

 

Lepore, Ettore. “Diomede”. In L’epos greco. Atti del XIX Convegno di Studi sulla Magna 
Grecia (Taranto, 7-12 ottobre 1979). Taranto, Istituto per la storia e l’archeologia della 
Magna Grecia, 1989, 113-132. 

Luni Mario, “Greci nell’Italia medioadriatica”, Hesperìa 12, 2000, 151-186. 
Luni, Mario. “I Greci nel kolpos adriatico, Ankon e Numana”. In Braccesi-Luni (edd.), 2004, 

11-56. 
Mastrocinque, Attilio. Divinità e santuari dei Paleoveneti, Trento, La Linea, 1987. 
Mastrocinque, Attilio. Da Cnido a Corcira Negra: uno studio sulle fondazioni greche in 

Adriatico, Trento, Università degli Studi, 1988. 
Mazzoldi, Sabina. Cassandra, la vergine e l’indovina: identità di un personaggio da Omero 

all’Ellenismo, Pisa-Roma, Istituti editoriali e poligrafici internazionali, 2001. 
Montanari, Franco. “Un acheo contro due troiani: ripetizione di motivi e modelli formali nel 

racconto omerico”, Materiali e discussioni 1, 1978, 65-85 = Id. 2023, 3-18. 
Montanari. Franco. In the Company of Many Good Poets. Collected Papers. ed. by Antonios 

Rengakos, Berlin-Boston, W. de Gruyter, 2023. 
Musti, Domenico. “Il processo di formazione e diffusione delle tradizioni greche sui Daunii 

e su Diomede”, in N. Modona, A. Perna, L. Tamagno Costagli, M. G. Marzi (eds.), La 
civiltà dei Dauni nel quadro del mondo italico: Atti del XIII Convegno di Studi Etru-
schi e Italici (Manfredonia, 21-27 giugno 1980), Firenze, Olschki, 1984, 93-111. 

Pani, Mario. “La tradizione letteraria”. In Marcella Chelotti, Vincenza Morizio & Marina 
Silvestrini (edd.), Le epigrafi romane di Canosa, II Bari, Edipuglia, 1990, 169-174. 

Pasqualini, Anna. “Diomede nel Lazio e le tradizioni leggendarie sulla fondazione di Lanu-
vio”, Mélange École Française de Rome Antiquité 110, 1998, 663-679. 

Reggiani, Nicola, “I manteis della Grecia nordoccidentale”. In Luisa Breglia – Alda Moleti – 
Maria Luisa Napolitano (eds.), Ethne, Identità e tradizioni: La “terza” Grecia e l’Occi-
dente (Diabaseis 3), Pisa, ETS, 2011, 113-137. 

Rossignoli, Benedetta. L’Adriatico greco: culti e miti minori (ΑΔΡΙΑΣ 1), Roma, L’Erma di 
Bretschneider, 2004. 

Russo, Federico. “Il mito di Diomede nel Piceno”. Studi Classici e Orientali 51, 2005, 55-
73. 

Sammartano, Roberto. “I Rodii a Elpie”. In Braccesi-Luni (edd.), 2002, 219-239. 
Šašel Kos, Marjeta. Appian and Illyricum (Situla Razprave narodnega muzeja Slovenije/ 

Dissertationes musei nationalis Sloveniae 43), Narodni muzej Slovenije, Ljubljana 
2005. 

Šašel Kos, Marjeta. “Corcyra in Strabo’s Geography”. In Antonetti-Cavalli (edd.), 2015, 1-
31. 

Scheer, Eduard. Lycophronis Alexandra, vol. II scholia continens, Berlin, Weidmann, 1908. 
Szádeczky-Kardoss, Samu. Testimonia de Mimnermi vita et carminibus (Acta Universitatis 

Szegedinensis, Sectio Antiqua, Minora opera ad studium antiquitatis pertinentia 2), 
Szeged, Universitas Szegedinensis, 1959. 

Terrosi Zanco, Ornella. “Diomede “greco” e Diomede italico”, Rendiconti Accademia dei 
Lincei ser.VIII 20, 1965, 270-282. 

Vanotti, Gabriella. “Aspetti della leggenda troiana in area apula”. In Braccesi-Luni (edd.), 
2002, 179-185. 

 




