
Жива Антика, Посебна издања, 9 (1991) 175

МОМИР ЈОВИЋ. у д к  930.85(38: = 773)
Приштина

ПРОЦЕС ИСЧЕЗАВАЊА АНТИЧКИХ ИНСТИТУЦИЈА НА
БАЛКАНУ

Грчка античка цивилизација имала je већ своје претака- 
ње y много шири простор, римску цивилизацију. Распадом 
хеленистичких држава: на Балкану, Анадолском простору и 
Египту, цео Медитеран, римска Империја претвара y римско 
море. Административно и војно уређење, предиспозиција за 
јаку светску државу, наметала je за формирање Рах romana, 
симбиозу народа, култова, различитих политичко-историј- 
ских схватања, философије, језика, као и календара -  на 
овим широким и разнородним областима, које ће чинити 
римски свет. Римске легије, админис!ративно-провинцијални 
систем и латински језик, постају окоснице јединства римске 
светске Империје. Покушај учвршћивања римског Пантеона 
на све делове Царства, следећа јединствена карактеристика 
Империје, остао je y домену наметања службене државне ре- 
лигије.

Сличан религиозни концепт политеистичког типа рели- 
гије, који je омшућавао паралелизам атрибута Зевс-Јупитер, 
религиозно није супроставио Рим Грчкој, стога не долази до 
узајамних потискивања.

У оквирима укупног античког грчко-римског света и 
Грчка и Рим, подједнако су ce ca истим доживљајем негатив- 
но рефлектовале према мистеријским култовима. Мистериј- 
ске религије, иако су их неки философи често и са правом 
критиковали, ипак y грчкој нису подлегле под забране, сле- 
дујући хеленске принципе слобода. За Хелене, припадници 
других народа јесу били странци -  барбари, но то ce не може 
увек схватати y пежоративном смислу. Лако су стизале идеје 
и научна достигнућа странаца y Грчку. Поред тога и митски 
оснивачи полиса били су странци. Највећа могућа отвореност 
Грчке оставЈвена je за примање страних богова и њигових 
култова, уколико „њихов изглед не вређа навике ока, ако не 
и мисли“ или ако не доводи „у опасност саме темеље држа- 
ве“. Ако није било могуће пронаћи неку одговарајући поду- 
дарност са неким ликовима или особинама Олимпијаца,



176 M. Јовић, Процес исчезавања античких институција . . .

принцип прихватања страних богова, остаје асимилација, 
према хеленском доживљају религије. Сложеност тог дожив- 
љаја одражава „веома значајно обележје те мисли, њена из- 
ванредна способност да нађе познато y непознатом, присно y 
страном“. Религиозна отвореност Грка ишла je и даље од 
асимилације и адопције, то сведочи храм богу Непознатом y 
Атини. У проповеди на Аеропагу, ап. Павле Атињанима, 
управо користећи ce тим храмом, почиње своју познату бесе- 
ду о Христу. Толиком предусретљивошћу према страним бо- 
говима, коју je омогућавао хеленски Пантеон, лако je могуће 
схватити, да су Грци сретно успели избећи упадање y круту 
религиозну догму, недолазећи тако y могућност идентифико- 
вања са обрасцима затворених религија. Мудра опаска ува- 
женог хеленисте М. Н. Ђурића, да су мистеријске религије, 
нека од њих, сасвим биле потиснуле Олимпијску религију, 
Ррчка би отишла неким од путева Истока, поставши за увек 
типична затворена религиозна култура. Однос склада, мере 
и слободе, као и катарза драмских тетралогија, омогућавала 
je подједнако присуство Олимпијаца и мистериософских бо- 
жанства, присутност без искључивости.

Рим такође не показује толерантност према мистерија- 
ма, али прокламује њихове забране. Тако je 186.г.ст.ере, под 
забрану потпао Дионисов култ, уз хапшења, прогоне и муче~ 
ња њихових следбеника. Изидин култ je такође дошао под 
удар закона између 58. и 48.х\ст.ере. Ова забрана, посебно 
Изидина хулта, y предвечерје укључења и Египта y римски 
евет? ипак je имала деловање повратне спреге. Делови Изиди- 
них мистерија, опет, прескачући време, улазе y хришћанство, 
поставши окосница једног од централних хришћанских пра- 
зника, рођења Христова. Чак и датум 24/25. децембар, остаје 
y контекс1у  једино могућих дана за рађење младог бога.

Како ce и овај мистеријски култ-хришћанство-такође 
није могао прилагодити оквирима службеног грчко-римског 
Пантеона, и на њега, већ од Нерона, пада забрана, подразу- 
мевајући прогоне, као и код других мистеријских култова. 
Јеврејски монотеизам, управо његовом искључивошћу према 
осталим религијама, одражавајући својеврсну позицију „иза- 
браног народа“, као што je раније супростављао га Селеуки- 
дима, оштро га супроставља и Риму, што ce одржава и y 
хришћанству.

Kao што je Византија спој римског права, грчке културе 
и хришћанства, хришћанство je управо IV и V веком изгра- 
дило своју теологију, не само преузимајући храмове Антике, 
него и све завршне форме античке философије, духа5 миш- 
љења и науке. Како „продужетак“ античкрхх философских 
школа, преко учења надлогичне апологетике, могло je да 
привуче и такве умове, пример Агустина.



Ж ива А н ти к а , П о с еб н а  и зд а њ а , 9 (1991) 177

У акту нужног историјског доетизања, хришћанство je 
евојим Миланеким едиктом изборило своју тодерантност, али 
није ни могло ни хтело оетати при том узору. Античке инсти- 
туције трају до половине шестог века. Рим y оба дела своје 
Империје, не може наставити са старим слободама, посебно 
верским. Хришћанство снагом догмата, y свом времену не 
може допуштати присуство других богова, па ни храм богу 
Непознатом.' Искључивост, оно што није била особина Олим- 
пијаца, хришћанству je карактеристика. Хеленски свет већ 
je давно себе превазишао. Римски свет je већ y распаду, лати- 
фундије носе обележје следеће друштвене епохе — феудали- 
зма? y коме ће ce изузетно добро снаћи експанзивно хриш- 
ћанство, прерастајући y владајући друштвену класу. Антика, 
изложена пред тако моћном фанатичном организованошћу 
хришћанске експанзивне идеологије, уједно бива од ње мак- 
симално искоришћена; и укинута. Свесно ce гасила, оставља- 
јућм сав простор младом хрипћанству. Оно je преко своје цр- 
квене организације наметало дуализам управе са државним 
апаратом, одражавајући супарништво и испреплетеност ин- 
тереса. О одвајању Цркве од државе, још није ни могло бити 
говора, тим што ce Црква развијала y оквирима и под „па- 
тронатом“ светова власти. Црквено крунисање, почевши од 
цара Лава I, постаје традицијом, на којој Црква, поред оста- 
лог, изграђује своју територију о божанском намесништву. 
Доктрина једнакости свих, комплетно je одсликавала ствар- 
ност, задржавајући однос свих дружтвених група. Тако, кад 
ce Црква са идеалног плана пренесе на стварност храма, вер- 
ници су ипак распоређени према свом друштвеном статусу. 
Сви y истом храму, али свако на месту које му једино, y соци- 
јалном смислу одговара.

Младо хришћанство je било свим расположивим снага- 
ма супростављено традицијама Антике, условл>авајући уни- 
штењем затечених споменика, књига и старих светилишта, 
уколико ce наменом нису могла прилагодити новим служе- 
њима. Морална чистоћа елеусинских мистерија, no критери- 
јуму хришћанства, и умногоме, сличност са култом Богоро- 
дице, најдуже их je очувала, све до 394.г. до пред крај Теодо- 
сијеве владавине, када je светилиште коначно разорено. Под- 
падајући под Теодосијеву наредбу о затварању старих храмо» 
ва, и забране даљњег приношења ' жртава старим боговима. 
Овим чином престаје деловати и последњи антички култни 
©блик? a завршни чин коначног раскида ce античком про- 
шлошћи, пада y VI веку, за Јустинијана I, последњег римског 
императора на трону Византије.

Јуетинијанова епоха обележава коначаи прекид са Ан- 
тиком, уједно и са Старим веком. Тако 529л\ обележава, 
коинциденцијом, годику укидања атинске Академије, шдину

12 Жива антика



178 M. Јовић, 'Процес исчезавања античких институција . ..

обзнањивања Јустинијанова Кодекса, који ће уз Дигесте, Ин- 
ституције и Новеле, чинити Coipus iuris civilis. Чиме je и ca 
правног становишта« ударен печат на право схатање Рима. 
Гашење Академије, њена скоро деветовековног постојања, 
представља раскид и са античким типом школе. Истовреме- 
но, отварање Бенедиктинског манастира на Монте Касину, 
обрасца нове средњовековне школе, хришћанско—схоластич- 
ког типа -  ове три компоненте, чине реалним прихатање, 
квалитетом, краја старог античког света.

Кад je 551.г. јак земљотрес разорио Берит/Бејрут, том 
приликом je била и разорена позната правна школа. Но, како 
je цар, са Требонијаном и сарадницима, већ био завршио ко- 
дификацију римског права, то правна школа y Бериту, како 
je њена улога била већ завршена, више није ни обнављана.

Стога je могуће закл>учити, да сама унутрашња прежив- 
љеност античког света, која je y философском смислу одра- 
жавала нужност етапа од космолошког до антрополошког 
схватања, даљни наставак je једино могући y хришћанским 
догматским категоријама, кад већ такву теологију античка 
религија није ни имала.

Упади варварских народа, уз њихово нужно примање 
хришћанства, историјски паралелизам Рим -  Цариград, из- 
растање Источног дела Царства y Византију, те хришћанство 
и његова црквено-административна организација, настајући 
no узору на државну организацију римске Империје -  све je 
το деловало да за Антику више нема места, y смислу њена 
активног преживљавања. Међутим, традиција античке укуп- 
не научне мисли, уметности свих видова, улазе y баштину 
нове цивилизације, чинећи тако општи светски континуитет.

SUMMARY

Momir Jovič: THE PROCESS OF DISAPPEARANCE AMONG ANCIENT INSTI­
TUTIONS ON THE BALKANS

The loss of some civilisations means also the disappearance of their institutions. This 
natural process imposes complex considerations, observing in accordance with the cau­
ses of the decay. One example is the posible internal decrepitude of system. However, 
in this case, exteral factors were influential. There exsited strong religious involvements 
of almost all ocidental cults as well as Mithraism, changing the face of ancient religion 
along with Christianity. Naturally, Christianity imposed its own religious and social 
organisations, supressing the old. Another external element present at that time was 
the invasions of the barbarian people, which in these areas remained for various pe­
riods of time.
In this light, the disappearance of the ancient institutions means the cessation of their 
cults schools, and laws, and in turn, by whose abolishment ends the whole ancient 
civilistion.


