
Жива Антика, Посебни изданија, 9 (1991) 169

СОЊА ЗОГОВИЌ УДК 292
Прилеп

ПЕЛАГОН -  ХЕРОЈ ЕПОНИМ HA ПЕЛАГОНИЈА

A п с т p a к т: Со појавата на родовско-воената аристо- 
кратија на историската сцена стапува и херојскиот век со херој- 
ската митологија како облик на историската свест и идеологија 
на нејзините носители. Истражуван во тој контекст, Пелагон ce 
појавува како главен актер во повеќе митолошки сижеа од кои 
овде ce обработени само две. Пелагон како потомок на Алеади- 
те, едната, и Пелагон како наследник на речниот бог Аксиј, вто- 
рата. Споредувањето на овие два мита направено е според сочу- 
ваните рудименти и во двете сижеа за да ce утврди кога отпри- 
лика Пелагон станал херој -  епоним на истоименава котлина.

„Если же устнвши рассказ об исторических собвлтилх 
не умирает вместе с поколением его создателеи, он пре- 
врагцаетсл в историческое предание или легенду, что соста- 
вллет памлтБ о его прошлом“1.

Што знаеме за името Пелагонија кое го носи нашата ко- 
тлина? За што ни зборува, на што не упатува? Каде за прв 
пат го среќаваме и пгго тоа значи? Можеме ли на овие пра- 
шан>а правилно да одговориме? Да, само во тој случај, ако на 
митологијата гледаме како на историски менлив процес и 
борба на старото и новото, a на митот како на жива слика на 
човековата пракса која е резултат на минатите епохи, кои 
треба да ce проследат за да ce најдат во нив трагите што ги 
оставило времето1 2.

Тогаш да почнеме дедуктивно, од Хомер и неговите 
епови, зашто само кај него можеме да го најдеме сублимира- 
но сето митско, сето она минато кое секоја следна инвазија 
ce обидувала да го избрише од свеста на луѓето, стремејќи ce 
да ja задржи и наметне само својата aretè како единствена и 
неповторлива. На повеќе места во Хомеровата „Илијада“ ce 
среќаваме со херои од нашево поднебје кои пошле да го бра~ 
нат тврдиот Пријамов град, меѓутоа, во XXI пеење (Рапсодија

1 М. В. Скржинскал, Скифские стожети в  исторических преданилх ол- 
виополитов. /ВДИ, Н° 4, 1982, стр. 87-103.

2 A. В. Лосев, Античнал миф ологил в  ее и  историческом развитии, М., 
1957, стр. 17, 18, 84, 85.



170 C. Зоговић, Пелагон -  херој епоним на Пелагонија

Фи), Бој покрај реката (139-193)3, Хомер подробно Hè изве- 
стува за родословот на епонимот на Пелагониската котлина.

Cera би сакала да преминам на истражувањето на ми- 
товите кои ce непосредно сврзани со нашите херои -  епони- 
ми. Така во митот за основачот на Теба, Кадмо, за прв пат ce 
среќаваме со епонимот херој чие име го носи нашава котли- 
на, Пелагон. Барајќи ja грабнатата сестра, Европа, на Кадмо 
во Делфи му е речено да тргне no кравата која на колковите 
има знак на месечина (или полумесечина во некои верзии) и 
на местото каде таа ќе легне да ce одмори да соѕида град. 
Кадмо таа крава ja наоѓа меѓу стадата на Пелагон во Фоки- 
да4.

Додека кај Хомер како Пелагонов татко го среќаваме 
речниот бог Аксиј, според еден друг родослов татко на Пела- 
гон е Амфидамант. Со појавата на Амфидамант како да ce 
внесува забуна, не само во митот, личностите и нивниот родо- 
слов, туку просторно и временски и во самите настани.

Што значи појавата на Амфидамант? Прво, ако no сите 
испитувања заклучиме дека ce работи за еден мит каде сите 
личности ce исти освен родоначалникот, тогаш можеме да 
претпоставиме, a тоа често ce случува во митовите за позна- 
тите херои, дека Пелагоновиот татко Амфидамант е заменет 
со бог за да им ce обезбеди на потомците поголема слава5. 
Второ, ако ce работи не само за две варијанти, туку и за два 
сосема различни мита, тогаш треба митовите да ги одвоиме и 
секој посебно да го обработиме.

Пропаѓањето на родовската формација го повлекува со 
себе и раслојувањето на родовската аристократија, a со неа 
исчезнува и првобитната митологија која cera преоѓа во хе- 
ројска земајќи ja на себе службената улога на толкувач на 
робовладетелската идеологија6.

Ова овде треба да ce спомене, зашто е неопходно да ce 
изучат пред cè рудиментите на секој митолошки лик содржан 
во претходните епохи. Ликовите на нашите херои овде ги 
среќаваме и во двете фази — првата, кога како претставници 
на племенската организација ce cè уште богови, и втората, 
no појавата на првите елементи на државата, тие следејќи ги 
опишаните промени еволуираат во херои и стануваат носите- 
ли на херојската идеологија на робовладетелскиот систем

3 Хомер, Илијада, МК, Скопје, 1982. (Превод, Михаил Д. Петрушев- 
ски), стр. 357-359.

4 Сабина Освалт, Грчка и  римска митологија, BK, Београд, 1980, стр. 
168/9; Robert Grevs, grčki mitovi, H., Београд, 1969; стр. 164, 602 Драгослав 
Срејовић-Александрина Цермановић, Речник грчке и  римске митологије, 
СКЗ, Београд, 1979, стр. 187;

5 Такви примери има безброј во митологијата, како на пример, Хера- 
кле, Тесеј, Диоскурите, Аугиј и др.

6 A. Ф. Лосев, н.д., стр. 11.



Жива Антика, Посебни изданија, 9 (1991) 171

толкуван преку уметноста на класичниот и хеленистичкиот 
период7.

Затоа сметам дека е многу подобро ако ce почне од Хо- 
меровото XXI пеење, каде за прв пат ce среќаваме не само со 
епонимот на Пелагонија, туку и со неговите најблиски, со не- 
говиот татко, речниот бог Аксиј, и со синот, веќе познатиот 
херој од Тројанската војна, Астеропај8.

Еве што дознаваме за синот на нашиот херој. Астеропај 
е син на Пелагон, a внук на речниот бог Аксиј. Како водач 
на Пајонците во Тројанската војна е сојузник на кралот При- 
јам. Пред ѕидините на Троја го убил Ахил9.

Навидум, во оваа варијанта на митот cè е во ред, освен 
што Астеропај ce спомнува како пајоиски водач. Низ целата 
Илијада, кога ce зборува за Астеропај никогаш Хомер не за- 
борава да ja спомне и Пајонија, и обратно, за Астеропај ce 
зборува како за најголем јунак на Пајонија.

Според Хомер, генеалошкиот редослед во митот за Пе- 
лагон би бил следниот: Пелагон е син на речниот бог Аксиј и 
нејадата Перибоја10 11, a татко на Астеропај, јунакот од Троја.

Ќе ce обидам cera да го објаснам вториот мит (или вто- 
рата варијанта на митот), кој го сметам за постар. Во овој 
мит Пелагон го среќаваме како потомок на втората генераци- 
ја на Алеадите11. Син е на познатиот аргонаут Амфидамант12, 
кој со својот брат Кефеј13, внукот Анакеј14, и правнуката Ата- 
ланта15 заминуваат со Јасон16 за Колхида и оттаму среќно ce 
враќаат носејќи го назад во Грција златното руно.

Амфидамантовиот род преку ќерките е во сродство со 
Пелопидите17 и Тесеј18, a преку внукот Телеф19, Алеадите ста- 
нуваат родоначалници на Етрурците20 и Латините21.

Од потбмците на Алеадите речиси сите учествуваат во 
Тројанската војна на страната на Ахајците освен Пелагоно- 
виот син Астеропај и Телефовиот, Еурипил22, кои ce сојузни- 
ци на кралот Пријам. За разлика од првиот мит каде наста- 
ните ce одвиваат (барем оние, кои ce однесуваат на речниот

7 Исто, стр. 14.
8 Хомер Илијада, XXI, 136-199, стр. 357-359.
9 Срејовић-Цермановић, н. д., стр. 58.
10 Исто, стр. 523; R. Grevs, н. д., стр. 623.
11 Исто, стр. 67, 407.
12 Исто, стр. 67, 407.
13 Исто, стр. 67, 407.
14 Исто, стр«, 67, 407.
15 Исто, стр. 67, 407.
16 Исто, стр. 14, 17, 18, 178; R. Grevs, н. д., стр. 58, 68, 80, 98.

Исто, стр. 34, 66; R. Grevs, н. д., стр. 42, 53, 71, 77.
18 Исто, стр. 401, 447, 449, 453; R. Grevs, н. д., стр. 49, 80, 88, 90.
19 Исто, стр. 407, 412, 415, 418; R. Grevs, н. д., стр. 141, 160, 166, 168.
20 Исто, стр. 97, 135, 245, 417.
21 Исто, стр. 2, 24, 91, 208.
22 Исто, стр. 152, 59, 96, 247; R. Grevs, н. д. , стр. 160.



172 C. Зоговић, Пелагон -  херој епоним на Пелагонија

бог Аксиј и неговиот внук Астеропај) на нашава територија, 
во вториот мит, местото на дејствието на нашите јунаци е 
централна Грција, Пелопонез, Лидија, Мизија и Троада. 
Единствената личност што и во двата мита не претрпува бит- 
ни промени, е Пелагон. Затоа сметам дека неговиот лик може 
да послужи како алка со чија што помош донекаде ќе ce спо- 
јат настаните од двете верзии или двата мита.

И во двата мита дејствието на настаните, кои ce однесу- 
ваат на нашиот херој, ce одвива во Централна Грција, во Фо- 
кида. Меѓутоа, тоа не смее да Hè збуни. Ако подобро ja проу- 
чиме генеалогијата на Алеадите, ќе забележиме дека терито- 
риите на нивните владетелства постојано ce менува. Сето тоа 
јасно зборува дека во овие немирни времиња миграциите ce 
многу честа појава.

Ќе ce обидам да го проследам тоа и историски. Во пр- 
виот бран на егејската преселба, на грчкото копно ce доселу- 
ваат Еолци23 и Јонци24, a потоа Ахајци25. Учесниците во овие 
миграции, no опустошувањето на Грција и делови од Мала 
Азија, постепено ce консолидираат и почнуваат со обнова и 
градба на киклопските тврдини во наведените простори на 
копнена Грција и Мала Азија26.

Нашиве херои во потполност можат да ce вклопат во 
тие рамки. Само такво херојско време para полубогови и хе- 
рои.

Преодот од бронзената кон железната epa проследен е 
со нови катастрофи, кои ги предизвикува новиот грчки бран 
-  Дорците27. Хомер28 како човек кој живее во периодот на X 
век, според некои учени, или според други во VIII в.п.н.е., 
секако, ако не е свидетел на опишаните настани, тогаш барем 
бил поблиску до изворот. Затоа ништо не пречи што неговите 
јунаци ce сместени во кулиси од бронзениот век. Тоа не е

23 М. Ростовцев, Историја старог света, Грчка-Рим, MC, Суботица, 
1974, стр. 30-44; Стара Грчка, ВМ, Сарајево 1962, стр. 11-16; Dr. Petar Lisičar, 
Grci i Rimljani, SK, Zagreb, 1971, стр. 27-33; 43—53; Овде само условно ce наве- 
дуваат на овој начин миграциските бранови. Уште одамна е познато дека во 
миграциите земаат учество повеќе племиња, што впрочем и лингвистички е 
потврдено, меѓутоа, земени ce условни рамки и миграциите ce наведени спо- 
ред името на носителите кои биле најмногубројни, или пак според името на 
племето кое прво дошло во контакт со носителите на етносот кој веќе бил на 
тие простори.

24 М. Ростовцев, н. д., стр. 27-33; 43-53.
25 М. Ростовцев, н. д., стр. 30-44; Стара Грчка, стр. 11-16; Д-р. П. Ли- 

сичар,^н. д., стр. 27-33; 43-53.
26 Л. A. Лелеков, К  новеиш ему реш еник) индоевропеискои проблемм. 

/ВДИ, 1982, №3, стр. 31-37; И. М. Дблконов, О прародине носителеи индое- 
вропеиских диалектов. /ВДИ, 1982, №3, “ , стр. 3-30; 11-25.

27 М. Ростовцев, н. д., стр. 30-44; Стара Грчка, стр. 69-74; Др. П. Лиси- 
чар, н.д., стр. 54-65.

28 Др. Милош Ђурић, Историја хеленске књижевности, Београд, 1982, 
стр. 31.



Жива Антика, Посебни изданија, 9 (1991) 173

воопшто чудно, зашто по немирите предизвикани од Дорска- 
та инвазија, во „Мрачниот период“ кој потоа ja зафаќа Грци- 
ја, далечната бронзена епоха на луѓето од тоа време им делу- 
вала како недостижен идеал во секој поглед. Во тој период 
создадени ce обичаите, етичките норми, законите, моралниот 
поглед на свет, философските начела, со еден збор cè што 
претставува идеал на грчкиот човек од класичниот период. 
Меѓутоа, cera Хомеровите јунаци веќе ce многу поблиску до 
нашиов терен. На сцената нема веќе богови, со исклучок на 
Аксиј, туку херои. A Аксиј пак не е бог од маштабот на 
Олимпијските богови, што е уште еден доказ за неговиот ру- 
диментиран облик којшто Хомер само го искористил (свесно 
или не) за да му прибави на својот херој Астеропај исто бо- 
женствено потекло како и на неговиот противник, Ахил. Тоа 
ce гледа и од стиховите во Илијада, Рапсодија Фи од 190- 
20029.

И во Хомеровата претстава Аксиј е само речен бог, бог 
кој не успеал да ce издигне над таа функција, слично како 
што во првобитната митологија Зевс е само гром и молнја, 
Хефест само оган, Атина Палада, буф или змија итн.? период 
кога фетишиските својства ce заменети со анимистички ин- 
дивидуализирани ликови на богови со сите оние атрибути и 
својетва, кои ни ce познати од класичната литература, a кои 
ce диференцираат низ социјалните епохи во еден подолг вре- 
менски период30. Да ce обидеме да ги објасниме овие промени 
и да погледаме што, во меѓувреме, ce случило.

Во периодот на П-от милениум пред н.е.? a главно во 
средината на истиот, доживува расцвет култот кон хероите, 
за да земе во почетокот на Х-от милениум пред н.е. шлем за- 
мав распространувањето на култот на мртвите херои, за кој 
претходната епоха не знае. Во тој култ одразена е идејата за 
божествената награда која им следува на хероите по смртта 
и за заиггитата и покровителството кое тие го вршат врз лу- 
ѓето. На гробовите на хероите ce принесуваат исти жртви ка- 
ко и на олтарите на боговите; им ce доделуваат свети места, 
во близината на нивните гробови ce организираат натпревари 
на поети (како на пример во чест на Амфидамант во Халки- 
да, каде учествувал и Хесоид)31.

Слободно може да ce заклучи дека и во овие скудни по- 
датоци јасно ce наѕираат длабоките напластувања, кои ги 
оставиле миграциите и усмената традиција. Ќе напоменам де- 
ка трагите на цивилизацијата можат да ce уништат, меѓутоа, 
трагите кои остануваат или со себе ги носи и предава една

29 Илијада, XXL 190-200, стр. 359.
30 A. Ф. Лосев, н. д., стр. 14.
31Мифм народоз мира, СЗ, T. I, 1980, Москва, стр. 294.



174 C. Зоговић, Пелагон -  херој епоним на Пелагонија

култура на друга -  ce вечни. Еден период е заменет со друг, 
едно време исчезнува засекогаш, но свеста на човекот оста- 
нува неуништива.

„Понвление предании, которв1е можно определитв как 
собственно исторические, свлзано с укреплением государ- 
ственности и ростом националБного самосознанил“32.

Колку е ова точно зборува и фактот што во полисот, 
религиозниот култ кон херојот почнува да има политичка 
улога. Хероите cera ce почитуваат како митолошки претци -  
покровители на семејството, родот и градот. Тоа најверојатно 
ce случило и со нашиот херој, Пелагон, кој станал епоним на 
Пелагонија, a веќе неговиот син го среќаваме како владетел 
на една уште поголема територија -  Пајонија. Меѓутоа, кога 
и како сето тоа ce случило, кои ce носителите на дејствието, 
за жал, cè уште не знаеме. Ce надевам дека науката и на 
овие прашања еден ден ќе даде задоволителен одговор.

9.
32 B. К. Соколова, Русские исторические преданил, Москва, 1970, стр.


