Sonja Weiss, Plotino silila liberta deli‘anima... ZAnt 60(2010)47-61 47

SONJA WEISS UDC 1(38)
Filozofska fakulteta
Ljubljana

PLOTINO SULLA LIBERTA DELL’ANIMA
ASCENDENTE ALL’UNO

Apstrakt: Tema €lanka se giblje v okviru Plotinovega nauka o svobod-
ni volji in izbiri, pri tem pa poudarja razliko med svobodo neuteleSene
duse, ki se izraza predvsem v kontemplaciji, in svobodo Ze uteleSene
dude, ki si kot izgnanka v telesu prizadeva, da bi se po drugi poti
vrnila k svojemu pocelu; njena svoboda se udejanji prek izbire. Tu
igra pomembno vlogo njen daimon, ki ga Plotin razume kot visji del
dude. Vendar pa tudi daimon sam po sebi ni Cisto bitje, temvec
predstavlja le visjo stopnjo bivanja, ki jo duSa doseze, Ce se odloci za
neopore€en nacin Zivljenja. Tako pridemo do zakljutka, daje orodje
Clovekove svobode pravzaprav »vrlina brez gospodarja.« Ker njen cilj
niso vrla dejanja, ampak ona sama, je sama sebi namen. Kot taka je
edina, ki je zmoZna €lovekovo dudo, razvleCeno od razlinih vzgibov
in dejanj, spet zasidrati v sami sebi in jo vrniti v stanje kontempla-
tivne svobode, ki gaje uZivala pred inkarnacijo.

1. La liberta dell’anima virtuosa

Parlando dell’anima individuale che si rivolge verso 1’Uno, si
pensa di solito all’anima incarnata; da quel momento in poi, pero, non
si parla piu della liberta dell’anima individuale, bensi dei destino
dell’uomo. E per questo che dobbiamo, come insiste M. Andolfo,1
distinguere fra i due modi in cui Plotino riesce a conciliare la necessita
con la liberta, nel caso dell’anima discendente nel corpo, e quello
dell’anima ehe cerca di risalire. Sia la liberta sia la necessita non sono
uguali per I’anima in discesa e per I’anima incarnata: la liberta
dell’anima non incarnata e piuttosto la liberta dell’immobilita, o dello
stato che non ha bisogno della possibilita di scelta,2 mentre quella

1 1996, p. 324.

2 Plotino spiega ehe la volonta (dell’anima discendente nel corpo e, quindi,
non incarnata) non & concepita nel senso di una possibilita di scelta (ol ye T0
€KoUOI0V ToloUTOV ¢ TpoeAeaBal; 4.3.13.18); v. Rist, 1974, pp. 109-111, dove
I’autore osserva |’assenza assoluta dell’espressione mpoaipeaic dal contesto in cui
si parla della discesa oppure della caduta dell’anima. Vi & invece la parola Bo0ANnGIg
che, secondo Rist, indicherebbe un minore grado di consapevolezza, e tanto piu di
volonta arbitraria che potrebbe essere anche accecata. Sul concetto di fouAnaIC V.
anche Leroux, 1990, p. 262: la volonta dell’anima dovrebbe essere compresa nel
senso sublime dell’abbondanza ehe si dona generosamente al successivo, non
nell’aspirazione verso cio ehe non possiede.



48 Sonja Weiss, Plotino sulla liberto deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61

dell’anima incarnata si esprime attraverso 1’azione e per lei, la possibi-
lita di scelta e essenziale. La differenza & grande, poiché “essere
libero”, & uno stato che tutti desideriamo raggiungere, e siamo spesso
impediti nel nostro sforzo proprio dalla “liberta” delle nostre azioni.
Nondimeno, Plotino si rende conto benissimo ehe la possibilita di
scelta (mpoaipeaic) € per I’'uomo I’elemento essenziale dei libero agire,
dunque la difende con lo stesso ardore che fu caratteristico dei peri-
patetici, degli stoici e dei platonici, prima e dopo di lui.

La liberta di scelta comporta la possibilita dello shaglio e della
colpa. Siccome il senso della scelta, in fondo, non & nel poter scegliere
tra due opzioni ugualmente buone, la liberta di scelta implica la possi-
bilita della decisione peggiore o shagliata. Per il momento non importa
se questa decisione venga in seguito ad un errore, oppure sia voluta;
I’importante € il fatto che la liberta umana si esprima proprio attra-
verso azioni scorrette. Se il motore di tutto quello ehe succede venisse
da fuori (¢€wBev), tutto sarebbe conforme al Creatore e, attraverso
di lui, al principio del Bene, per cui gli uomini cattivi non potrebbero
resistere alla sua volonta3, o, meglio, non esisterebbero affatto. E
ugualmente importante il fatto ehe, a livello dell’anima incarnata, il
libero agire non sia qualcosa che ha origine “fuori”, bensi spunti da
un movimento interno:

«Tuttavia, una certa azione o un atteggiamento non si possono
chiamare volontari, quando 'Anima agisca o abbia sentimenti in stato di
alterazione per effetto degli eventi esterni, quasi servendosi di un cieco
impulso; e neppure c'e volontarieta quando lei stessa si sia resa peggiore
caparbiamente rifiutando le rette predisposizioni con la loro capacita di
orientamento. In realta, un impulso pu6 dirsi libero e volontario solo quando
un'Anima lo prova in presenza di una ragione sovrana, pura e priva di
passioni, come appunto ¢ nella sua natura specifica. E, allora, si, che si ha
davvero un ‘azione veramente nostra, perché essa non viene dal difuori, ma
dali ‘interno, dalla pura Anima, dal nostro originario principio dominante.»
(3.L9.5-14)4

Con questa definizione della libera azione, Plotino sembra
entrare in alcune teorie causali, tra le quali soprattutto quella ehe
difende la liberta umana, collocandola tra le cause principali degli
eventi.5 Il solo fatto ehe le azioni dell’'uomo abbiano carattere di

3 3.2.10.

4 Tutte le citazioni delle Enneadi sono prese dalla traduzione italiana di R
Radice (v. Lindice delle fonti citate).

5 Su questa dottrina di Crisippo v. Cicerone, Fat. 18.41-19.45. Anche per
Plotino non c’e dubbio ehe I’anima sia un principio indipendente dagli eventi
cosmici; & un’opinione che Plotino difende soprattutto nel trattato Se gli astri hanno
un influsso (2.3.8), dove rifiuta alcune dottrine astrologiche ehe mettevano il



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61 49

principio non basta, pero, a chiamarle libere, giacché vi sono fattori
esterni che possono influire sull’anima in modo ehe le sue azioni
assomiglino a un impulso cieco (TugA @opd)8 che nessuno potrebbe
chiamare libero. Infatti, non & nemmeno volontario (ekouaglov),7 se
non prende come guida la ragione retta (op80¢ Adyocg). L’accento,
dunque, e messo sul valore etico di quello ehe & chiamato la “retta
ragione.” Il platonismo, al seguito dell’insegnamento socratico, difen-
deva la tesi ehe non fosse possibile che le azioni scorrette potessero
procedere dall’essere dotato di sapere (o di consapevolezza).8 Nessun
uomo, infatti, vuole veramente il male, anzi, s’inclina naturalmente
verso il bene.9

In fondo a quest’approfondimento moralistico dell’idea di
libertd sta il concetto platonico della »virtu che non ha padrone»
(apetr) Gdéomotov). L’espressione € presa dalla Repubblica di Platone,
piu precisamente dal racconto di Er (617c), che serviva da base alla
gran parte della teoria medio-platonica della liberta individuale, del
destino e della provvidenza. La virtu € Lunica cosa che non sia pre-
destinata, né possa essere prescelta prima della nascita, nel momento
in cui uno si prenda un’esistenza:

«La virtt non ha padrone, e ognimo ne avra in misura maggiore o
minore a seconda ehe la onori o la disprezzi. »10

La virtu, insomma, & €@’nuiv e, secondo gli eredi di Platone, il
maestro cosi riusci a integrare nella vita di questo mondo I’elemento
della liberta individuale e, di conseguenza, della responsabilita.1l Per
Plotino, la virtu ehe “non ha padrone” rappresenta il dono divino, che
ci é stato concesso per supportarci in mezzo alla tempesta di soffe-
renze in cui ci troviamo a causa del corpo; € un dono che ci aiuta a
calmarci e che ci pulisce, finché non ci rimanga il nostro io autentico,

destino delle anime in dipendenza dal movimento dei corpi celesti. Cfr. anche
3.2.10.18s.: “E gli uomini, si sa, sono principi. Prova del fatto ehe I'uomo € un
principio autodeterminantesi (dpxfi aute€ola1og) e che spontaneamente (QUCEl) si
orienta verso il bello. ”

6 3.1.9.6.

7 In accordo con la definizione aristotelica, & veramente voluto solo cid ehe
¢ fatto consapevolmente e il cui principio non viene da fuori delPagente, bensi ori-
gina da lui stesso (EN 1109b 30-1111b 3).

8 Platone, Lg. 731a-b.

9 V. sopra 3.2.10.18 sgg. (n.3) ed anche 3.2.10.1 sgg.

10 Trad. it. G P. Carratelli.

1 Plutarco, Quaest. conv. 740c. la responsabilita dell’anima prima della nas-
cita sta nella sua scelta del modo di vivere; dopo la nascita, questa responsabilita
si limita alla sua decisione di rispettare la virt.



50 Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61

cioé I’anima pulita e pura.12 La stessa espressione, la troviamo nei
capitoli V e VI del trattato Sul volontario e la volonta dell’Uno, dove
il concetto di virtu e ancora piu dettagliatamente discusso. E ne risulta
ehe la virtu é pit di un semplice correttivo. Plotino, infatti, distingue
tra la virtu, in quanto stato perfetto dell’essere, e |’azione virtuosa
che dipende sempre dalle circostanze che di per sé non sono sempre
buone, né vanno desiderate (il coraggio, ad esempio, & una virtu ehe
spesso si rivela nella guerra). La virtu, al contrario, € una cosa ehe
gia di per sé vale a essere perseguita. In un senso rimane un correttivo,
poiché da misura e ordine alle passioni e aspirazioni che tirano I’ani-
ma in direzioni diverse; ma sono appunto le azioni quelle ehe la
trascinano e la “distendono”. Nel momento in cui I’anima ridiventa
tranquilla, s’ancora in uno stato senza quella decisione che in un certo
senso la privava della liberta.13 Corne uomini, siamo sempre soggetti
a un’aspirazione o a un’altra, e queste nostre aspirazioni, le espri-
miamo attraverso le azioni. Il potere della virtu, quando la desideriamo
e la scegliamo,14 sta nel dirigere queste aspirazioni verso l’anima
stessa, nella quale la virtu € innata (€yyevopévn).15 Cosi ritroviamo
la definizione di libertd corne tendenza verso le cause interne,16 e
Plotino dimostra ehe questa interiorizzazione, essenziale per poter
raggiungere la liberta,17 é possibile anche a livello di anima incarnata.
Lo scopo indiretto dell’anima & sempre I’Uno; siccome, pero, I’anima
non & pit capace di concepirlo direttamente, & la virtu quella ehe
I’anima pu6 e deve desiderare. La liberazione dell’anima si svolge
corne un ritorno dallo stato di diffusione alio stato di unita. La prima
fase consiste nel ritorno all’Intelligenza, dalla quale si & staccata;

12 2.3.9.14-19.

13 Gia in Aristotele troviamo la distinzione tra la decisione e la volonta; v.
EN 1111b 7-8: “La decisione € una cosa voluta, non &, perd, la stesa cosa ehe ‘il
voluto’che ha un significato pit ampio. ”” (H mpoaipeoic ) ekolaiov pév @aivetat,
00 TaOTOV O€, GAN’EM MAéOV TO ekolalov-) V. anche sopra n. 2. Vale aggiungere che
il termine italiano ‘decisione’ non rende sufficientemente la complessita della
npoaipeoic aristotelica: in realta, questa indica il processo mentale che risulta, come
osserva H. H. Joachim (Joachim, 1955, p. 101), in una fusione dell’impulso (dpeI¢)
e della deliberazione (BoUAeuoic). La preposizione mpo- indica la preferenza della
scelta e, quindi, I’eliminazione deliberata di altre possibilita, per cui il termine
npoaipeaig assume il significato di una scelta deliberata (in tedesco ‘die Uberlegte
Wahl’ corne lo spiega F. Dirlmeier ehe, del resto, lo traduce con il termine
corrispondente a quello italiano, kdie Entscheidung’ (Dirlmeier, 1974, p. 327)).

14 BouAnBeiol kat €dopévolg (6.8.5.32); Plotino qui s’avvicina all’opinione di
Platone che la virtu deve essere voluta e scelta dall’uomo.

15 Cfr. 4.7.10.11 sgg: la virtu si trova nell’anima stessa, mentre i vizi sono
per lei qualcosa di estraneo.

16 V. sopra 3.1.9.5-14.
17 Cfr. Salmona, 1967, pp. 30-70.



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta dellanima... ZAnt 60(2010)47-61 51

infatti, Plotino, la virtu, la chiama “una seconda Intelligenza” (voug
TI¢ dAAo¢; 6.8.5.35), giacché la virtt non é altro ehe la manifestazione
etica della perfezione dell’Intelligenza. E un aspetto molto importante
della filosofia plotiniana, dato che esso riconduce la sua dottrina
ontologica della “concatenazione dell’essere” nell’ambito dell’indi-
viduale: questa catena, invece, come dice A. Louth, non implica un
allontanamento dell’anima umana dall’Uno, bensi lo colloca (sc.
rUno), nel profondo dei suo mondo interno.18E per questo che Plo-
tino le parole di Platone che uno debba «fuggire da qui,»”’]9 non le
interpreta nel senso del desiderio della morte, bensi come un
imperativo morale, imposto al saggio che pud essere veramente libero
soltanto nella parte piu intima di se stesso, cioé nel proprio vouc.20

2. L’anima e il suo daimon

Il concetto di libertd individuale, nel Platonismo Medio, era
strettamente collegato con le dottrine sui demoni (daipoveg), fondate
soprattutto su delle interpretazioni dogmatiche di alcune allégorie
escatologiche di Platone, influenzate dal pensiero gnostico. Siccome
Platone non aveva esposto, in nessuna delle sue opere, una dottrina
sistematica concernente i demoni, i suoi discepoli, ehe gli erano
successi a capo dell’Accademia, avevano le mani libere per compli-
care la questione. E in questo ambito che, presumibilmente, fu scritta
YEpinomis, dove i demoni sono rappresentati come esseri che, in
nome degli dei, vegliano sugli oracoli e annunciano agli uomini la
volonta divina attraverso sonni e profezie (985c). A Senocrate si attri-
buisce la distinzione tra i demoni buoni e quelli cattivi, con i quali
sono esplicati anche alcuni riti di natura meno elevata ehe sarebbero
destinati a soddisfare piuttosto quei demoni e non tanto gli dei, ai quali
erano originariamente destinati.2L Nello stesso tempo, i filosofi della
vecchia Accademia usavano attribuire ai demoni le capacita di influire
sull’anima umana, sia durante la sua incarnazione sia dopo la sua
separazione dal corpo. Gia Pindaro e Teognide parlano del demone
come un compagno dell’'uomo; & soprattutto Teognide ehe gli attri-
buisce una volonta capricciosa ehe & la causa, indipendentemente dai

18 1993, pp. 68 sgg.

19 2.3.9.19s. (Tht. 176a).

20 Cfr. Crouzel, 1991, p. 305: la liberta dipende dalla virtu e dall’Intelligenza.
SulPIntelligenza come condizione esclusiva della liberta dell’agire, v. Filone, Quod
deus sit immutabilis 47.5. L’intelligenza libera e un privilegio dell’'uomo, al quale
altre creature viventi non partecipano (ciog, non la portano nell’anima: wv év Taic
Puxaic 1o EEaipolpevov €l eAeLBepiav voug oOK €aTl); per questo le loro azioni
non sono mai soggette né a rimproveri né a lodi.

21 Dillon, 1977, p. 319.



52 Sonja Weiss, Plotino sulla liberté dell’anima... ZAnt 60(2010)47-61

meriti delPuomo, della fortuna o sfortuna nella vita umana.22 In
questo senso, il daimon era considerato Pesecutore del destino e persi-
no s’identificava con ess0.23 A questa credenza, abbastanza popolare
e diffusa nella Grecia arcaica, s’oppose Eradito, secondo cui Pindole
stessa delPuomo (r16o¢) va identificata con il suo daimon,24 per cui
tutte le vicende umane dipendono dalPuomo stesso. Bisogna, pero,
stare attenti al fatto che, in Eradito, il daimon non rappresenta la parte
superiore delPanima purificata; questa parte &, infatti, il suo logos,
giacché Pethos umano di per sé non comporta la conoscenza.2- Per
lo pil, il demone non pud essere prescelto, corne da Platone, per cui
Puomo, essendo lo strumento dei proprio destino, ne rimane alio
stesso tempo prigioniero.26 In questo senso, il demone intimo delPuo-
mo & sempre il simbolo del destino inesorabile, con la differenza del
fatto che Puomo stesso ne porta un seme dentro di sé. Piu tardi, le
parole di Socrate sul demonio (daiuoviov) che, come voce interiore,
lo metteva in guardia contro le azioni sbagliate, diedero spunto alla
convinzione che il demone fosse un guida interna all’uomo. E cosi
ehe veniva concepito, ad esempio, dagli stoici, ehe consideravano il
demone una parte delPanima incarnata. Parallelamente, comunque,
nasceva Pidea del demone come una specie di angelo custode. Cosi
nelle opere di Seneca, Epiteto e Marco Aurelio, incontriamo una sin-
tesi delle rappresentazioni dei demoni, che partono dalPimmagine dei
demone sia come custode esterno sia come essere divino ehe vive
dentro Puomo. Ogni uomo deve difendere la parte divina dentro di
sé dalle passioni, alle quali ¢ soggetta Panima umana: con questo
imperativo, il “culto” del demone si trasferisce al livello delPetica.
In simile modo si svilupp6 la demonologia del Platonismo Medio (con
autori come Plutarco e Albino), ehe prendeva frammenti della demo-
nologia platonica e cercava di crearne una dottrina consistente e
coerente - anche se questo tentativo fini spesso con delle interpre-
tazioni forzate delle opere di Platone, intricando gli interpreti platonici
in complicazioni imbarazzanti, nelle quali si trovarono mentre si
sforzavano di accordare, in modo piu credibile, il ruolo del demone
come mediatore esterno tra la sfera divina e quella umana con Pidea
del demone come parte delPanima umana.27
2 Eleg. 165 sgg.

23 Cosi gia in Omero (v. ad es. Od. 5.396) e nei poeti tragici (v. Eschile, Ag.
1342).

24 DK 22 B 119.

%5 DK 22 B 78.

26 Conche, 1991, pp. 85 sgg.

27 Su questi tentativi v. Bréhier, 1954 (llI), p. 63.



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta delianima... ZAnt 60(2010)47-61 53

Un brano di Plutarco, preso dal suo trattato Sul demone di
Socrate (De genio Socratis), ci fa pensare che si tratti della parte
superiore dell’anima umana, cioé dell’intelligenza (519d-e); nei capi-
toli seguenti, comunque, i demoni vengono presentati come anime non
incarnate. Altrove Plutarco parla di due demoni che rispettivamente
soprintendono aile azioni buone e cattive dell’anima umana.28
Quest’ultima rappresentazione, senza dubbio, si fonda sulla conce-
zione dei demoni come esseri imperfetti e cause del male, nell’ordine
cosmico che dipende dalla volonta divina.29 Comunque la maggior
parte delle dottrine s’appoggia, corne abbiamo gia detto, sulle opere
di Platone; come prima, vi € la descrizione del demone Eros nel
Simposio, che, nel suo ruolo di intermediario, sta tra il divino e
I’'umano (202e); queste parole, in alcune parti, riflettono le rappre-
sentazioni popolari dei demoni, che concedono agli uomini poteri
magici e capacita profetiche. Nel Timeo (90a), pero, Platone denota
il demone come la forma dominante dell’anima (kuploTatov Yuxnc
€id0¢), dunque come qualcosa d’intrinseco ad essa e che i platonici
avrebbero potuto interpretare come I’intelligenza. Ora, Platone non
parla dell’intelligenza; nel Cratilo (389b-c), i demoni sono le anime
degli uomini buoni ehe sono morti. D’altra parte vediamo che queste
anime dei morti, secondo Platone, non sono solo anime buone: nel
mito escatologico di Fedone, i demoni si prendono ognuno la propria
anima per condurla al luogo dei giudizio;30 questi sono i demoni che
erano toccati alie anime per tutta la durata della loro vita terrestre,
come racconta Er nella Repubblica, dove viene esplicitamente detto
ehe non é stato ii demone a scegliere noi bensi viceversa. Ambedue i
miti concordano nel rappresentare i demoni come guide delle anime
individuali da loro separate, le quali conservano il diritto di scegliere,
in occasione della nuova nascita, un demone diverso.

Apuleio sarebbe I’autore della rappresentazione pil compiuta
tra le demonologie medio-platoniche, pervenute fino a noi.3l L’autore
presunto delle opere, intitolate De Platone et eius dogmate e De deo
Socratis, collegd la dottrina platonica della natura “mista” dei demoni,
esposta nel Simposio, con il brano del Timeo (39e-40a) sulle quattro

28 De tranquil, an. 474b.

29 Plutarco sostiene ehe alcuni demoni, ugualmente agli uomini, partecipino
alla virtt, ognuno in misura diversa De def. orac. 417b. Questa concezione di Plu-
tarco sarebbe stata fortemente influenzata dalla dottrina senocratica dei demoni
(Dillon, 1977, pp. 216-25), secondo la quale si tratta di una natura médiatrice tra
il divino e I’umano, partecipante ai poteri divini e, allé stesso tempo, soggetta aile
passioni umane (De def. orac. 416c; cosi anche Apuleo, Socr. 13.147).

0 107d.

3l Dillon, 1977, p. 320; Gersh, 1986, p. 216; Portogalli Cagli, 1992, p. 19.



54 Sonja Weiss, Plotino sulla liberté delTanima... ZAnt 60(2010)47-61

specie (16¢ai1) della vita: quella degli dei, quella degli esseri alati che
si muovono nelTaria, quella degli esseri acquatici e quella degli esseri
pedestri o terreni. Tra queste quattro “idee della vita”, agli esseri alati
fu assegnato il ruolo dei demoni.32 Da questa proposizione deriva la
convinzione della loro natura “aerea”, Tunica che sia propria soltanto
a loro, siccome le altre caratteristiche sono rispettivamente condivise
con il genere divino e con quello umano, tra cui i demoni sono il
genere mediatore: la loro immortalita li fa simili agli dei, mentre
appartengono, insieme con gli uomini, al genus mortale, soggetto alle
passioni.33 Anche Apuleio mette Taccento sulTaspetto etico della
demonologia: ii demone rappresenta, come parte delPanima umana,
il legame tra Tuomo e ii dio, per cui ognuno di noi deve venerare il
proprio demone come un dio e conservare Tanima pulita per lui.
Questo stato puro non ¢ accessibile a tutti, bensi solo ai filosofi, tra i
quali Socrate ne rappresenta Tideale. A questo guardiano intimo,
Apuleio attribuisce anche la natura magica e profetica che si rivela
attraverso segni e profezie.

Plotino, senza dubbio, conosceva bene la demonologia medio-
platonica. Lui stesso cerco di renderla pil completa e coerente, parten-
do sempre dagli stessi testi di Platone. Si appoggiava soprattutto sulla
concezione platonica del demone come guida delTanima (nella Repub-
blica e nel Fedone).34 Secondo questa concezione, il demone fa parte
delTanima umana durante la sua co-esistenza con il corpo, mentre la
abbandona davanti al suo giudice, lasciandola “nuda” e quasi priva
della sua parte superiore. Quest’idea fu accettata da Plotino, ehe
considera Tanima responsabile di tutte le sue azioni compiute durante
la vita in questo mondo. La parte dominante delTanima, cioé la sua
intelligenza (oppure il suo demone, se ricordiamo le parole dei Timeo),
rimane fissata sui pricipio ed &, in questo senso, perfettamente liberata
e libera da tutto, anche dalle decisioni e dalle responsabilité. Nel
racconto di Ero, appunto, la possibilité di scelta € concessa alTanima
“nuda” e priva di demone (R. 617e ).3 Nel capitolo Il dei trattato Sui

3 V. Piat. 1.11. Nel sock 1abbiamo la rappresentazione triadica di una realta
superiore, di una media e di una inferiore; tra queste realta, Tultima comprende gli
esseri acquatici e quelli terrestri.

B Sock 13

34 Plotino non fa menzione dei demonio di Socrate; secondo Rist (1963, p. 15)
questo era dovuto al fatto ehe Pidea generale dei demonio avesse degradato, agli
occhi di Plotino, il concetto della guida spirituale che a volte,, come nel caso di
Socrate e di altri saggi, sarebbe stato identico al dio.

3 1l demone non sceglie mVanima, bensi diventa guida di quelPanima, la cui

scelta fa si ehe il demone appartenga a lei: €iAnxoq Audg. Percid anche il titolo del
trattato & Sul demone che ci ha avuto in sorte (3.4).



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli‘anima... ZAnt 60(2010)47-61 55

demone che ci ha avuto in sorte (3.4), Plotino, con molta cura, spiega
ehe cosa sia un demone rispetto all’anima. Anche se é vero che la
guida (ayer) non rappresenta la parte attiva di noi. Corne parte supe-
riore dell’anima, invece, il demone sta tranquillo, mentre tocca alla
parte inferiore dell’anima di agire (evepyei d¢), ed € la stessa parte
cui tocca anche la responsabilita della scelta. Plotino, evidentemente,
rimane fedele alla convinzione ehe I’atto di scelta sia legato unica-
mente all’azione ehe conduce I’anima nell’esistenza terrestre. La
parola “guidare” & quindi ingannevole, siccome lascia sottintendere
ehe vi sia una decisione che, in realta, I’anima deve prendere tutta
sola. Secondo Platone, il ruolo del demone ¢ di essere «custode della
sua (sc. dell’anima) vita ed esecutore della sua scelta.» (To0OTov (sc.
daipyova) @OAOKO GUMTEPTIEIV TOU [Biou Kal TOMANPWTIAY TWV
alpefévtwy; R 620d-e) Non indic6, pero, il modo in cui il demone
compie il suo dovere. Il problema sta nel fatto ehe i demoni, essendo
a meta strada tra il mondo divino e quello umano, non sono esseri
“puri”, o almeno non lo sono tutti; e questa immagine s’accorda male
con la rappresentazione del demone corne parte piu alta dell’anima
che &, secondo la filosofia platonica, I’intelligenza. Questa divergenza
appare anche in Plotino, che, in principio, rifiutava gli insegnamenti
gnostici sui demoni cattivi che deliberatamente fanno del male;36
anche lui, perd, era convinto che i demoni fossero esseri “misti.”37
Nel trattato SulVEros (3.5) adottd pure la convinzione che quegli
esseri fossero, al pari degli uomini, soggetti alie passioni, non dando
alcuna risposta alia domanda su perché fosse cosi.38 Un cenno indi-
cativo, in riferimento alia natura dei demoni, lo troviamo nelle
Questioni sulVanima (4.4), dove Plotino dice che i demoni, nella loro
componente irrazionale,39 sono sensibili agli influssi esterni, per cui
non é impossibile soggiogarseli. L’attrazione dentro un rapporto sta
nel potere attrattivo di un oggetto esterno, al quale si rivolge 1'azione
nostra e, secondo Plotino, anche quella dei demoni. Qui ii demone
non € un essere contemplativo, autarchico e inaccessibile, bensi rasso-
miglia, nella sua irrazionalita parziale, piuttosto all’anima stessa. E

3 2.9.14. Anche Plutarco parla di demoni cattivi ehe sono puniti per i propri
delitti con la nuova incarnazione {De facie 944d). Plotino invece, quando parla di
demoni, li menziona spesso, in accordo con le dottrine platoniche del tempo, in-
sieme con gli dei o subito dopo, spesso corne esseri intermedi o0 corne legame tra il

dio e il mondo degli esseri viventi (2.9.17.34, 3.2.13.24, 3.2.11.7, 3.5.6.12, 5.1.4.5);
ma sono quasi sempre esseri di ordine superiore.

37 3.5.2.26: Afrodite-Anima & ipostasi pura e non contaminata dalla materia
come lo & il demone.

3B 3.5.6.
30 4.4.43.12s.



56 Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli‘anima... ZAnt 60(2010)47-61

una concezione ehe s’avvicina piu all’immagine della guida dell’a-
nima, trovata anche da Plutarco - il quale, evidentemente, parte dal
mito platonico della Repubblica e del Fedro. Dall’immagine dei vecchi
atleti che si dilettano ad osservare I’agonismo dei giovani,40 possiamo
concludere che i demoni siano anime che, nel passato, si fossero
incarnate, e ehe ormai abbiano abbandonato le lotte della vita e siano
diventate demoni grazie alla propria virtu (31" ApeTAvV YUXNC YEVOUEVOL
daipoveg). Queste anime sono state mandate per dare una mano a tutte
quelle che lottano e faticano, finché non raggiungano, stanche e su-
date, il mondo dell ’alto.41

Non é facile, dunque, armonizzare I’immagine del demone come
anima superiore con quella della parte dominante dell’anima stessa.
Come pud essere ehe il demone sia da un lato una potenza immobile,
soprintendente alla realizzazione della vita umana, e daU’altro un
essere “misto” e irrazionale? E un problema che Plotino cerco di
risolvere con una gerarchia delle facolta attive dell’anima.42 Lo stato
inattivo del demone corne parte superiore dell’anima ¢, infatti, relativo
al grado dell’attivitd naturale di ogni anima; se un’anima
s’impegnasse, ad esempio, nelle azioni sensibili, la guida “immobile”
di taie anima sarebbe la ragione; il demone guida di un’anima razio-
nale sara, invece, l’intelligenza, ecc...43 La gerarchia delle facolta di
operare coinvolge anche una gerarchia tra i demoni stessi, per cui ve
ne sono di piu generi, da quelli di natura inferiore, che sono soggetti
alle passioni e agli affetti,44 a quelle specie piu alte di demoni, che
riescono a trascendere la propria natura demoniaca e ad identificarsi
negli dei.45 Ogni demone inferiore ne conosce uno superiore, con il
quale mantiene il rapporto dell’anima con la sua guida. In questo
senso il demone &, infatti, anima, come dice Plutarco, anche se nello

40 De gen. Socr. 593d.

41 1bid. 594a (cfr. Phdr. 248b).
42 V. Lepajoe, 1998, pp 11-13.
43 34.3.

44 Cfr. 3.4.6.19: anche le anime incorporate negli animali, hanno i propri de-
moni.

45 Anche “I’attivita” noetica, se possiamo chiamarla cosi, conosce il grado
superiore della realta, per cui il demone dell’anima, operante nell’intelligenza, &
dio. Si traita di quelle anime ehe hanno trasceso sia il destino che le incatenava
nella continuita delle nascite, sia quella parte di se stesse ehe si dilettava della
nascita nel corpo. L’anima migliore, dunque, non si lascia guidare dall’elemento
demoniaco, bensi da quello divino. Plotino stesso, secondo il racconto di Porfirio,
avrebbe avuto corne guida un dio (Plot. 10), anche se I’argomento di Plotino sembra
trascurare la rappresentazione idealistica ehe Porfirio aveva dato di quell’evento.
Non sembra probabile che Plotino avrebbe accettato 1’idea ehe il principio divino
potesse piegarsi alla volonté umana fino ad essere 'invocato’.



Sonja Weiss, Plotino siilla liberté deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61 57

stesso tempo rimane la parte pit intima di noi, durante tutta la nostra
vita:

«Il Timeo attesta che questo demone non & e non opera completamente
fuori di noi - nel senso che non e legato a noi -, ma appartiene a noi, se
con “noi” intendiamo Anima, oppure non appartiene a noi, se con “noi”
designiamo dei tipi d uomo ehe hanno la vita da lui.» (3.4.5.19-23)46

Ora, bisogna notare che Plotino insiste sulla presenza deWintera
gerarchia dentro ogni anima individuale; in ogni anima troviamo,
dunque, tutta la scala dal grado infimo a quello piu alto. Non importa
quale sia la sua facolta operativa, ogni anima rimane, con la sua parte
superiore, fissata al mondo intelligibile, mentre la sua parte inferiore
si estende fino al mondo di quaggit. E una premessa essenziale per
la liberta dell’anima. Ogni anima &, infatti, libera di salire e scendere
questa scala, ma ogni reato le fa scendere un po’ di piu, per cui corre
il rischio di perdere di vista il proprio demone guida, scelto ancora
prima della nascita. La liberta morale ehe ci € concessa durante la
vita sta appunto nello scegliere di ascoltare il nostro demone, oppure
nel fare altrimenti:

«Che cosa ¢ il saggio? Il saggio & colui che opera con la sua parte
pit elevata. » (3.4.6.1)

Il demone qui non puo influire su di noi; tutto quello che puo
fare ¢ tenerci la testa, levandoci dalla terra, come dice Platone,47
perché rimaniamo rivolti verso il luogo della nostra origine. In questo
senso possiamo spiegare anche le parole di Plutarco, quando dice che
il demone non puo venirci in soccorso, mentre lottiamo ancora,
sommersi fin oltre il capo dalle onde della vita; solo dopo che ne
siamo in parte usciti, puo avanzare e darci una mano.48 Sembra,
quindi, che la liberta umana dipenda principalmente dalla misura in
cui I’'uomo sia capace, durante la sua vita, di alzare la testa e liberarsi
dall’incantesimo che la pervade nel momento in cui si trova in
rapporto con un’altra cosa. L’uomo che ci riesce bene, conserva la
parte migliore e originaria di sé, e di lui si puo dire che sia padrone
della situazione.49 Questa & anche la risposta alla domanda su quello

46 Anche Szlezék (2000, p. 187) ci mette in guardia contro una concezione
troppo spaziale del demone “esterno:” come Panima, cosi anche il demone non ha
una collocazione spaziale, per cui la preposizione €€w significa piuttosto che il
demone é (come ¢ anche il caso del voug) “fuori” da ogni cura del corpo, alla quale
sono soggette parti “inferiori” delPanima.

47 Ti. 90a.

48 V. sopra n. 41.

49 2.3.15. Tutto questo capitolo € dedicato al problema della liberta delPuomo
dopo che la sua anima abbia scelto il proprio destino.



58 Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61

ehe resta della liberta umana, dopo ehe I’anima abbia scelto una vita
e il demone guida ehe la soprintenda (3.4.5.1). Le parole di Plotino
dimostrano una certa distanza dalle interpretazioni tradizionali dei miti
platonici, e sembra ehe la liberta di questa vita (forse sotto I’influenza
stoica) gli fosse importante fino a vedere nella scelta prénatale di
Platone un’allegoria della generale propensione umana, pre-
condizionata dalle vite precedenti.50 In questo modo la maggior parte
della responsabilita e liberta umana rientra nell’esperienza della vita
nel corpo, come appare chiaro anche dal racconto di Er, dove le
esperienze delle vite precedenti rappresentano I’elemento decisivo
nella scelta dei nuovo destino.

3. La virtt dell’anima e il suo demone

Se prima abbiamo fatto una distinzione tra la liberta dello stato
virtuoso dell’anima e quella delle azioni virtuose, ora possiamo, in
base al dualismo neoplatonico dell’anima umana, distinguere tra la
liberta relativa delPessere e la possibilita dell’azione libera. Possiamo
pariare sia di due anime (corne Numenio), sia dell’anima guidata da
un demone. La parte superiore, cioé il demone dell’anima, gode di
una certa liberta, giacché & sempre rivolta verso “l’alto” e non &
obbligata a fare una scelta.5]1 Tocca, invece, alla parte attiva
dell’anima, corne primo, scegliere una vita e poi continuare a prendere
le decisioni legate a questa esistenza. Tra |’altro deve decidersi, se
seguira il demone, al quale si € legata con la sua scelta prénatale,
oppure no; anche qui, pero, non ¢ assolutamente libera:

«In virtu delta sna coUocazione superiore, il demone non permettera
ehe si sprofondi troppo nel male. Esso, invece, agisce solo sotto di lui, non
sopra e nemmeno al pari di lui; giacché non pua essere diverso da quanto
e, quello che é.» (3.4.5.25-29)

Il demone rappresenta, dunque, i limiti dell’esistenza umana ehe
abbiamo scelto. Plotino quindi riconosce una specie di necessita o
almeno d’irreversibilita della scelta fatta.52 D ’altro canto abbiamo la
parte operante dell’anima, alla quale ogni momento della sua esistenza

%0 «In verita, la cosiddetta ‘Scelta di lassu”sta a indicare nulValtro ehe la
scelta difondo, ossia una complessiva e generale propensione.» (3.4.5.2-6)

5l Anche questa liberta, poi, € relativa, perché Panima non sceglie sempre
corne demone guida proprio questa parte, che € la parte intellettuale. Nella gerarchia
dei demoni, della quale parla Plotino, vi sono dunque anche quelli inferiori e
perfino bestiali; cfr. 3.4.6.19: tali demoni sono malvagi ed ottusi.

5 Si potrebbe dire ehe siamo prigionieri della propensione della nostra anima
0, piu semplicemente, della nostra natura (in questo contesto possiamo di nuovo
ricordare le parole di Eraclito, v. sopra, p. 4).



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta dell’anima... ZAnt 60(2010)47—61 59

offre una possibilita di scelta. Secondo Platone é essenziale, in questi
momenti, il ruolo della virttd (dpntA) che non ha padrone (&
adéamotov). La definizione plotiniana del saggio corne di uno ehe
opera nella sua parte pit elevata, collega la virtu con la parte attiva
dell’anima e constata la sua indipendenza; questa, infatti, si esprime
dentro I’anima umana con un’azione interna (evepywv) con la quale
I’'uomo resiste, oppure acconsente, a quello ehe lo trascina verso il
basso o verso I’alto. Cosi la liberta della parte contemplativa dell’a-
nima si realizza attraverso un’azione interna (€vépyeta); nel suo agire,
la virtl ¢ sempre diretta verso |’interno, per cui € completamente
indipendente dalle cause esterne, per buone e nobili che siano. La vera
virtl, corne la vera liberta, infatti, trascende la valutazione morale:

«Non segne (sc. la virtu) piu |’evolversi degli eventi, per cosi dire
metiendo in salvo cio ehe ¢ in pericolo, <ossia il corpo>, ma al momento
che giiidica opportuno lo abbandona al suo destino e anzi lo invita a lasciare
la vita, le ricchezze, ifigli e perfino la patria, avendo come unico obiettivo
il suo proprio bene (1o kaAov altg,) e non Vesistenza degli esseri ehe le
sono subordinati. Per tale motivo, avere qualcosa in nostro potere e
rautodeterminazione non possono essere ricondotti alia sfera dell’azione
(mpdttewv) e neppure alVattivita esteriore (1 €€w evépyela), ma piuttosto a
quella interiore (i évtog €.), alla conoscenza e alla contemplazione (Bewpia)
della medesima virtu.» (6.8.6.14-22)

La parola theoria ci riconduce alla concezione plotiniana della
liberta assoluta, ehe consiste non nell’azione, ma nella contempla-
zione. Siccome I’anima, a causa della sua natura moAumpdyudwv, non
& capace di stare perfettamente tranquilla, la sua theoria é soprattutto
un’aspirazione verso |’alto. Questo ideale non & demone. L’anima non
vuole essere demone, né le & concesso di diventarlo.53 Il demone
stesso non ¢ perfetto - per cui segue un demone superiore - mentre
rimane la guida ehe dirige I’aspirazione attiva dell’anima ed anche
I’esecutore della sua esistenza. Il demone é un sigillo alla vita
dell’uomo, ehe nello stesso tempo gli indica, nella sua parte piu
elevata, un demone superiore e una vita migliore, rappresentando cosi
il mezzo per raggiungerli. Per questo non esiste una specie perfetta
di demoni; come I’aspirazione si annulla nel momento in cui raggiunge
il suo obiettivo, cosi il demone, nella sua forma piu alta, non é piu
demone, é dio.

53 V. sopra il brano 3.4.5.25 sgg.



60

Sonja Weiss, Plodno sulla liberta deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61

Indice delle fonti citate:

Andolfo, 1996: Andolfo, M.: L ‘ipostasi della Psyche” in Plo-
dno. Struttura efondamend. Milano 1996.

Portogalli Cagli, 1992: Apuleo: Il demone di Socrate. Intro-
duzione, traduzione e note a cura di B. M. Portogalli Cagli.
Venezia 1992.

Joachim, 1955: Aristotle: The Nicomachean Ethics. A Commen-
tary by H. H. Joachim (ed. by David Arthur Rees). Oxford
1955.

Dirlmeier, 1974: Aristoteles: Nicomachische Ethik. Ubersetzt
und kommentiert von F. Dirlmeier. Berlin 1974.

Crouzel, 1991: Crouzel, H.: Origéne et Plotin. Comparaisons
doctrinales. Paris 1991.

Dillon, 1977: Dillon, J.: The Middle Platonists. London -
Duckworth 1977.

Conche, 1991: Héraclite: Fragments. Texte établi, traduit,
commenté par M. Conche. Paris 19913.

Gersh, 1986: Gersh, S.: Middle Platonism and Neoplatonism.
The Latin Tradition, vol. | & Il. Notre Dame, Indiana 1986.

Lepajoe, 1998: Lepajoe, M.: “On the Demonology of Plotinus”.
Folklore: Electronic Journal of Folklore, issue: 9 / 1998:
7-16.

Louth, 1993: Louth, A.: lIzvori kr§¢anskega misti¢nega izrocila.
Od Platona do Dionizija. Prevedla N. in G. Kocijancic.
Ljubljana 1993.

Carratelli, 1983: Platone: Tutte le opere. A cura di G.P. Carra-
telli. Firenze 1983.

Bréhier, 1954: Plotin: Ennéades I-VL Texte établi et traduit par
E. Bréhier. Les Belles Lettres, Paris 1954,

Leroux, 1990: Plotin: Traité sur la liberté et la volonté de VUn.
Introduction, traduction, et commentaire par G. Leroux. J.
Vrin, Paris 1990.

Radice, 2002. Plotino: Enneadi. Traduzione di R. Radice.
Saggio introduttivo, prefazioni e note di commento di G
Reale. Milano 2002.



Sonja Weiss, Plotino sulla liberta deli'anima... ZAnt 60(2010)47-61 61

Rist, 1963: Rist, J. M.: “Plotinus and the Daimonion of

Socrates”. Phoenix. Journal ofthe Classical Association of
Canada 17. Toronto 1963: 13-24.

Rist, 1974: Rist, J. M.: “Plotinus and Augustine on Evil”.

Plotino e il Neoplatonismo in Oriente e in Occidente. Atti
del convegno interanzionale. Roma 1974.

Salmona, 1967: Salmona, B.: La liberta in Plotino. Pubbli-

cazioni delVlstituto di Filosofia delVUniversita di Genova
49. Milano 1967.

Szlezak, 2000: Szlezak, T. A.: “L’interprétation plotinienne de

la théorie platonicienne de 1’ame”. Etudes sur Plotin. Sous
la direction de M. Fattal. Paris 2000.



