
Sonja Weiss, Plotino silila libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61 47

SONJA WEISS UDC 1 (38)
Filozofska fakulteta
Ljubljana

PLOTINO SULLA LIBERTÀ DELL’ANIMA 
ASCENDENTE ALL’UNO

Apstrakt: Tema članka se giblje v okviru Plotinovega nauka o svobod­
ni volji in izbiri, pri tem pa poudarja razliko med svobodo neutelešene 
duše, ki se izraža predvsem v kontemplaciji, in svobodo že utelešene 
duše, ki si kot izgnanka v telesu prizadeva, da bi se po drugi poti 
vrnila k svojemu počelu; njena svoboda se udejanji prek izbire. Tu 
igra pomembno vlogo njen daimon, ki ga Plotin razume kot višji del 
duše. Vendar pa tudi daimon sam po sebi ni čisto bitje, temveč 
predstavlja le višjo stopnjo bivanja, ki jo duša doseže, če se odloči za 
neoporečen način življenja. Tako pridemo do zaključka, daje orodje 
človekove svobode pravzaprav »vrlina brez gospodarja.« Ker njen cilj 
niso vrla dejanja, ampak ona sama, je sama sebi namen. Kot taka je 
edina, ki je zmožna človekovo dušo, razvlečeno od različnih vzgibov 
in dejanj, spet zasidrati v sami sebi in jo vrniti v stanje kontempla­
tivne svobode, ki gaje uživala pred inkarnacijo.

1. La libertà dell’anima virtuosa
Parlando dell’anima individuale che si rivolge verso l’Uno, si 

pensa di solito all’anima incarnata; da quel momento in poi, pero, non 
si parla più della libertà dell’anima individuale, bensi dei destino 
dell’uomo. È per questo che dobbiamo, come insiste M. Andolfo,1 
distinguere fra i due modi in cui Plotino riesce a conciliare la necessità 
con la libertà, nel caso dell’anima discendente nel corpo, e quello 
dell’anima ehe cerca di risalire. Sia la libertà sia la necessità non sono 
uguali per l ’anima in discesa e per l ’anima incarnata: la libertà 
dell’anima non incarnata è piuttosto la libertà dell’immobilità, o dello 
stato che non ha bisogno della possibilità di scelta,2 mentre quella

1 1996, p. 324.
2 Plotino spiega ehe la volontà (dell’anima discendente nel corpo e, quindi, 

non incarnata) non è concepita nel senso di una possibilità di scelta (οΰ γε το 
εκούσιον τοιούτον ώς προελέσθαι; 4.3.13.18); ν. Rist, 1974, ρρ. 109-111, dove 
l’autore osserva l’assenza assoluta dell’espressione προαίρεσις dal contesto in cui 
si parla della discesa oppure della caduta dell’anima. Vi è invece la parola βούλησις 
che, secondo Rist, indicherebbe un minore grado di consapevolezza, e tanto più di 
volontà arbitraria che potrebbe essere anche accecata. Sul concetto di βούλησις v. 
anche Leroux, 1990, p. 262: la volontà dell’anima dovrebbe essere compresa nel 
senso sublime dell’abbondanza ehe si dona generosamente al successivo, non 
nell’aspirazione verso cio ehe non possiede.



48 Sonja Weiss, Plotino sulla liberto deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61

dell’anima incarnata si esprime attraverso l’azione e per lei, la possibi- 
lità di scelta è essenziale. La differenza è grande, poiché “essere 
libero”, è uno stato che tutti desideriamo raggiungere, e siamo spesso 
impediti nel nostro sforzo proprio dalla “libertà” delle nostre azioni. 
Nondimeno, Plotino si rende conto benissimo ehe la possibilità di 
scelta (προαίρεσις) è per l’uomo l’elemento essenziale dei libero agire, 
dunque la difende con lo stesso ardore che fu caratteristico dei peri­
patetici, degli stoici e dei platonici, prima e dopo di lui.

La libertà di scelta comporta la possibilità dello sbaglio e della 
colpa. Siccome il senso della scelta, in fondo, non è nel poter scegliere 
tra due opzioni ugualmente buone, la libertà di scelta implica la possi­
bilità della decisione peggiore o sbagliata. Per il momento non importa 
se questa decisione venga in seguito ad un errore, oppure sia voluta; 
l’importante è il fatto che la libertà umana si esprima proprio attra­
verso azioni scorrette. Se il motore di tutto quello ehe succede venisse 
da fuori (εξωθεν), tutto sarebbe conforme al Creatore e, attraverso 
di lui, al principio del Bene, per cui gli uomini cattivi non potrebbero 
resistere alla sua volontà3, o, meglio, non esisterebbero affatto. È 
ugualmente importante il fatto ehe, a livello dell’anima incarnata, il 
libero agire non sia qualcosa che ha origine “fuori”, bensi spunti da 
un movimento interno:

«Tuttavia, una certa azione o un atteggiamento non si possono  
chiamare volontari, quando ΓAnima agisca o abbia sentimenti in stato di 
alterazione per effetto degli eventi esterni, quasi servendosi di un cieco 
impulso; e neppure c 'è volontarietà quando lei stessa si sia resa peggiore 
caparbiamente rifiutando le rette predisposizioni con la loro capacità di 
orientamento. In realtà, un impulso puô dirsi libero e volontario solo quando 
un'Anima lo prova in presenza di una ragione sovrana, pura e priva di 
passioni, come appunto è nella sua natura specifica. E, allora, si, che si ha 
davvero un ’azione veramente nostra, perché essa non viene dal di fuori, ma 
dali ’interno, dalla pura Anima, dal nostro originario principio dominante.» 
(3.L9.5-14)4

Con questa definizione della libera azione, Plotino sembra 
entrare in alcune teorie causali, tra le quali soprattutto quella ehe 
difende la libertà umana, collocandola tra le cause principali degli 
eventi.5 II solo fatto ehe le azioni dell’uomo abbiano carattere di

3 3.2.10.
4 Tutte le citazioni delle Enneadi sono prese dalla traduzione italiana di R. 

Radice (v. 1’indice delle fonti citate).
5 Su questa dottrina di Crisippo v. Cicerone, Fat. 18.41-19.45. Anche per 

Plotino non c’è dubbio ehe l’anima sia un principio indipendente dagli eventi 
cosmici; è un’opinione che Plotino difende soprattutto nel trattato Se gli astri hanno 
un influsso (2.3.8), dove rifiuta alcune dottrine astrologiche ehe mettevano il



Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61 49

principio non basta, pero, a chiamarle libere, giacché vi sono fattori 
esterni che possono influire sull’anima in modo ehe le sue azioni 
assomiglino a un impulso cieco (τυφλή φορά)* 6 che nessuno potrebbe 
chiamare libero. Infatti, non è nemmeno volontario (εκούσιον),7 se 
non prende come guida la ragione retta (ορθός λόγος). L’accento, 
dunque, è messo sul valore etico di quello ehe è chiamato la “retta 
ragione.” Il platonismo, al seguito dell’insegnamento socratico, difen- 
deva la tesi ehe non fosse possibile che le azioni scorrette potessero 
procedere dall’essere dotato di sapere (o di consapevolezza).8 Nessun 
uomo, infatti, vuole veramente il male, anzi, s’inclina naturalmente 
verso il bene.9

In fondo a quest’approfondimento moralistico dell’idea di 
libertà sta il concetto platonico della »virtu che non ha padrone» 
(αρετή άδέσποτον). L’espressione è presa dalla Repubblica di Platone, 
più precisamente dal racconto di Er (617c), che serviva da base alla 
gran parte della teoria medio-platonica della libertà individuale, del 
destino e della provvidenza. La virtù è Lunica cosa che non sia pre- 
destinata, né possa essere prescelta prima della nascita, nel momento 
in cui uno si prenda un’esistenza:

«La virtù non ha padrone, e ognimo ne avrà in misura maggiore o 
minore a seconda ehe la onori o la disprezzi. » 10

La virtù, insomma, è έφ’ήμίν e, secondo gli eredi di Platone, il 
maestro cosi riusci a integrare nella vita di questo mondo l’elemento 
della libertà individuale e, di conseguenza, della responsabilità.11 Per 
Plotino, la virtù ehe “non ha padrone” rappresenta il dono divino, che 
ci è stato concesso per supportarci in mezzo alla tempesta di soffe- 
renze in cui ci troviamo a causa del corpo; è un dono che ci aiuta a 
calmarci e che ci pulisce, finché non ci rimanga il nostro io autentico,

destino delle anime in dipendenza dal movimento dei corpi celesti. Cfr. anche 
3.2.10.18s.: “E gli uomini, si sa, sono principi. Prova del fatto ehe l'uomo è un 
principio autodeterminantesi (άρχή αυτεξούσιος) è che spontaneamente (φύσει) si 
orienta verso il bello. ”

6 3.1.9.6.
7 In accordo con la definizione aristotelica, è veramente voluto solo ciô ehe 

è fatto consapevolmente e il cui principio non viene da fuori delPagente, bensi ori- 
gina da lui stesso (EN 1109b 30-1111b 3).

8 Platone, Lg. 731a-b.
9 V. sopra 3.2.10.18 sgg. (n.3) ed anche 3.2.10.1 sgg.

10 Trad. it. G. P. Carratelli.
11 Plutarco, Quaest. conv. 740c. la responsabilità dell’anima prima della nas­

cita sta nella sua scelta del modo di vivere; dopo la nascita, questa responsabilità 
si limita alla sua decisione di rispettare la virtù.



50 Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61

cioè l’anima pulita e pura.12 La stessa espressione, la troviamo nei 
capitoli V e VI del trattato Sul volontario e la volontà d e ll’Uno, dove 
il concetto di virtù è ancora più dettagliatamente discusso. E ne risulta 
ehe la virtù è più di un semplice correttivo. Plotino, infatti, distingue 
tra la virtù, in quanto stato perfetto dell’essere, e l ’azione virtuosa 
che dipende sempre dalle circostanze che di per sé non sono sempre 
buone, né vanno desiderate (il coraggio, ad esempio, è una virtù ehe 
spesso si rivela nella guerra). La virtù, al contrario, è una cosa ehe 
già di per sé vale a essere perseguita. In un senso rimane un correttivo, 
poiché dà misura e ordine alle passioni e aspirazioni che tirano l’ani­
ma in direzioni diverse; ma sono appunto le azioni quelle ehe la 
trascinano e la “distendono”. Nel momento in cui l’anima ridiventa 
tranquilla, s ’àncora in uno stato senza quella decisione che in un certo 
senso la privava della libertà.13 Corne uomini, siamo sempre soggetti 
a un’aspirazione o a un’altra, e queste nostre aspirazioni, le espri- 
miamo attraverso le azioni. Il potere della virtù, quando la desideriamo 
e la scegliamo,14 sta nel dirigere queste aspirazioni verso l’anima 
stessa, nella quale la virtù è innata (έγγενομένη).15 Cosi ritroviamo 
la definizione di libertà corne tendenza verso le cause interne,16 e 
Plotino dimostra ehe questa interiorizzazione, essenziale per poter 
raggiungere la libertà,17 è possibile anche a livello di anima incarnata. 
Lo scopo indiretto dell’anima è sempre l’Uno; siccome, pero, l’anima 
non è più capace di concepirlo direttamente, è la virtù quella ehe 
l’anima puô e deve desiderare. La liberazione dell’anima si svolge 
corne un ritorno dallo stato di diffusione alio stato di unità. La prima 
fase consiste nel ritorno all’Intelligenza, dalla quale si è staccata;

12 2.3.9.14-19.
13 Già in Aristotele troviamo la distinzione tra la decisione e la volontà; v. 

EN 1111b 7-8: “La decisione è una cosa voluta, non è, perô, la stesa cosa ehe ‘il 
voluto’ che ha un significato più ampio. ” (Ή προαίρεσις δή εκούσιον μέν φαίνεται, 
ού ταύτον δε, άλλ’έπι πλέον το εκούσιον·) V. anche sopra n. 2. Vale aggiungere che 
il termine italiano ‘decisione’ non rende sufficientemente la complessità della 
προαίρεσις aristotelica: in realtà, questa indica il processo mentale che risulta, come 
osserva H. H. Joachim (Joachim, 1955, p. 101), in una fusione dell’impulso (δρεξις) 
e della deliberazione (βούλευσις). La preposizione προ- indica la preferenza della 
scelta e, quindi, l’eliminazione deliberata di altre possibilità, per cui il termine 
προαίρεσις assume il significato di una scelta deliberata (in tedesco ‘die überlegte 
Wahl’ corne lo spiega F. Dirlmeier ehe, del resto, lo traduce con il termine 
corrispondente a quello italiano, kdie Entscheidung’ (Dirlmeier, 1974, p. 327)).

14 Βουληθεισι και έλομένοις (6.8.5.32); Plotino qui s’avvicina all’opinione di 
Platone che la virtù deve essere voluta e scelta dall’uomo.

15 Cfr. 4.7.10.11 sgg: la virtù si trova nell’anima stessa, mentre i vizi sono 
per lei qualcosa di estraneo.

16 V. sopra 3.1.9.5-14.
17 Cfr. Salmona, 1967, pp. 30-70.



Sonja Weiss, Plotino sulla libertà dell’anima... ŽAnt 60(2010)47-61 51

infatti, Plotino, la virtù, la chiama “una seconda Intelligenza” (νους 
τις άλλος; 6.8.5.35), giacché la virtù non è altro ehe la manifestazione 
etica della perfezione dell’Intelligenza. È un aspetto molto importante 
della filosofia plotiniana, dato che esso riconduce la sua dottrina 
ontologica della “concatenazione dell’essere” nell’ambito dell’indi- 
viduale: questa catena, invece, come dice A. Louth, non implica un 
allontanamento dell’anima umana dall’Uno, bensi lo colloca (sc. 
rU no), nel profondo dei suo mondo interno.18 19 È per questo che Plo­
tino le parole di Platone che uno debba «fuggire da qui,»”]9 non le 
interpreta nel senso del desiderio della morte, bensi come un 
imperativo morale, imposto al saggio che puö essere veramente libero 
soltanto nella parte più intima di se stesso, cioè nel proprio νους.20

2. L’anima e il suo daimon
Il concetto di libertà individuale, nel Platonismo Medio, era 

strettamente collegato con le dottrine sui demoni (δαίμονες), fondate 
soprattutto su delle interpretazioni dogmatiche di alcune allégorie 
escatologiche di Platone, influenzate dal pensiero gnostico. Siccome 
Platone non aveva esposto, in nessuna delle sue opere, una dottrina 
sistematica concernente i demoni, i suoi discepoli, ehe gli erano 
successi a capo dell’Accademia, avevano le mani libere per compli­
care la questione. È in questo ambito che, presumibilmente, fu scritta 
YEpinomis, dove i demoni sono rappresentati come esseri che, in 
nome degli dei, vegliano sugli oracoli e annunciano agli uomini la 
volontà divina attraverso sonni e profezie (985c). A Senocrate si attri- 
buisce la distinzione tra i demoni buoni e quelli cattivi, con i quali 
sono esplicati anche alcuni riti di natura meno elevata ehe sarebbero 
destinati a soddisfare piuttosto quei demoni e non tanto gli dei, ai quali 
erano originariamente destinati.21 Nello stesso tempo, i filosofi della 
vecchia Accademia usavano attribuire ai demoni le capacità di influire 
sull’anima umana, sia durante la sua incarnazione sia dopo la sua 
separazione dal corpo. Già Pindaro e Teognide parlano del demone 
come un compagno dell’uomo; è soprattutto Teognide ehe gli attri- 
buisce una volontà capricciosa ehe è la causa, indipendentemente dai

18 1993, pp. 68 sgg.
19 2.3.9.19s. (Tht. 176a).
20 Cfr. Crouzel, 1991, p. 305: la libertà dipende dalla virtù e dall’Intelligenza. 

SulPIntelligenza come condizione esclusiva della libertà dell’agire, v. Filone, Quod 
deus sit immutabilis 47.5. L’intelligenza libera è un privilegio dell’uomo, al quale 
altre creature viventi non partecipano (cioè, non la portano nell’anima: ών έν ταίς 
ψυχαΐς το έξαιρούμενον εις ελευθερίαν νους ούκ εστι); per questo le loro azioni 
non sono mai soggette né a rimproveri né a lodi.

21 Dillon, 1977, p. 319.



52 Sonja Weiss, P lot ino sul la liberté dell’anima... ŽAnt 60(2010)47-61

meriti delPuomo, della fortuna o sfortuna nella vita umana.22 In 
questo senso, il daimon era considerato Pesecutore del destino e persi- 
no s’identificava con esso.23 A questa credenza, abbastanza popolare 
e diffusa nella Grecia arcaica, s’oppose Eradito, secondo cui Pindole 
stessa delPuomo (ήθος) va identificata con il suo daimon,24 per cui 
tutte le vicende umane dipendono dalPuomo stesso. Bisogna, pero, 
stare attenti al fatto che, in Eradito, il daimon non rappresenta la parte 
superiore delPanima purificata; questa parte è, infatti, il suo logos, 
giacché P ethos umano di per sé non comporta la conoscenza.2- Per 
lo più, il demone non puô essere prescelto, corne da Platone, per cui 
Puomo, essendo lo strumento dei proprio destino, ne rimane alio 
stesso tempo prigioniero.26 In questo senso, il demone intimo delPuo­
mo è sempre il simbolo del destino inesorabile, con la differenza del 
fatto che Puomo stesso ne porta un seme dentro di sé. Più tardi, le 
parole di Socrate sul demonio (δαιμόνιον) che, come voce interiore, 
lo metteva in guardia contro le azioni sbagliate, diedero spunto alla 
convinzione che il demone fosse un guida interna all’uomo. È cosi 
ehe veniva concepito, ad esempio, dagli stoici, ehe consideravano il 
demone una parte delPanima incarnata. Parallelamente, comunque, 
nasceva Pidea del demone come una specie di angelo custode. Cosi 
nelle opere di Seneca, Epiteto e Marco Aurelio, incontriamo una sin- 
tesi delle rappresentazioni dei demoni, che partono dalPimmagine dei 
demone sia come custode esterno sia come essere divino ehe vive 
dentro Puomo. Ogni uomo deve difendere la parte divina dentro di 
sé dalle passioni, alle quali è soggetta Panima umana: con questo 
imperativo, il “culto” del demone si trasferisce al livello delPetica. 
In simile modo si sviluppö la demonologia del Platonismo Medio (con 
autori come Plutarco e Albino), ehe prendeva frammenti della demo­
nologia platonica e cercava di crearne una dottrina consistente e 
coerente - anche se questo tentativo fini spesso con delle interpre- 
tazioni forzate delle opere di Platone, intricando gli interpreti platonici 
in complicazioni imbarazzanti, nelle quali si trovarono mentre si 
sforzavano di accordare, in modo più credibile, il ruolo del demone 
come mediatore esterno tra la sfera divina e quella umana con Pidea 
del demone come parte delPanima umana.27

22 Eleg. 165 sgg.
23 Cosi già in Omero (v. ad es. Od. 5.396) e nei poeti tragici (v. Eschile, Ag. 

1342).
24 DK 22 B 119.
25 DK 22 B 78.
26 Conche, 1991, pp. 85 sgg.
27 Su questi tentativi v. Bréhier, 1954 (III), p. 63.



Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli’anima... ŽAnt 60(2010)47-61 53

Un brano di Plutarco, preso dal suo trattato Sul demone di 
Socrate (De genio Socratis), ci fa pensare che si tratti della parte 
superiore dell’anima umana, cioè dell’intelligenza (519d-e); nei capi- 
toli seguenti, comunque, i demoni vengono presentati come anime non 
incarnate. Altrove Plutarco parla di due demoni che rispettivamente 
soprintendono aile azioni buone e cattive dell’anima umana.28 
Quest’ultima rappresentazione, senza dubbio, si fonda sulla conce- 
zione dei demoni come esseri imperfetti e cause del male, nell’ordine 
cosmico che dipende dalla volontà divina.29 Comunque la maggior 
parte delle dottrine s ’appoggia, corne abbiamo già detto, sulle opere 
di Platone; come prima, vi è la descrizione del demone Eros nel 
Simposio , che, nel suo ruolo di intermediario, sta tra il divino e 
l’umano (202e); queste parole, in alcune parti, riflettono le rappre- 
sentazioni popolari dei demoni, che concedono agli uomini poteri 
magici e capacità profetiche. Nel Timeo (90a), pero, Platone denota 
il demone come la forma dominante dell’anima (κυριώτατον ψυχής 
είδος), dunque come qualcosa d ’intrinseco ad essa e che i platonici 
avrebbero potuto interpretare come l ’intelligenza. Ora, Platone non 
parla dell’intelligenza; nel Cratilo (389b-c), i demoni sono le anime 
degli uomini buoni ehe sono morti. D’altra parte vediamo che queste 
anime dei morti, secondo Platone, non sono solo anime buone: nel 
mito escatologico di Fedone, i demoni si prendono ognuno la propria 
anima per condurla al luogo dei giudizio;30 questi sono i demoni che 
erano toccati alie anime per tutta la durata della loro vita terrestre, 
come racconta Er nella Repubblica, dove viene esplicitamente detto 
ehe non è stato ii demone a scegliere noi bensi viceversa. Ambedue i 
miti concordano nel rappresentare i demoni come guide delle anime 
individuali da loro separate, le quali conservano il diritto di scegliere, 
in occasione della nuova nascita, un demone diverso.

Apuleio sarebbe l’autore della rappresentazione più compiuta 
tra le demonologie medio-platoniche, pervenute fino a noi.31 L’autore 
presunto delle opere, intitolate De Platone et eius dogmate e De deo 
Socratis, collegö la dottrina platonica della natura “mista” dei demoni, 
esposta nel Simposio, con il brano del Timeo (39e-40a) sulle quattro

28 De tranquil, an. 474b.
29 Plutarco sostiene ehe alcuni demoni, ugualmente agli uomini, partecipino 

alla virtù, ognuno in misura diversa De def. orac. 417b. Questa concezione di Plu­
tarco sarebbe stata fortemente influenzata dalla dottrina senocratica dei demoni 
(Dillon, 1977, pp. 216-25), secondo la quale si tratta di una natura médiatrice tra 
il divino e l’umano, partecipante ai poteri divini e, allô stesso tempo, soggetta aile 
passioni umane (De def. orac. 416c; cosi anche Apuleo, Socr. 13.147).

30 107d.
31 Dillon, 1977, p. 320; Gersh, 1986, p. 216; Portogalli Cagli, 1992, p. 19.



54 Sonja Weiss, Plotino sulla liberté delTanima... ŽAnt 60(2010)47-61

specie (ιδέαι) della vita: quella degli dèi, quella degli esseri alati che 
si muovono nelTaria, quella degli esseri acquatici e quella degli esseri 
pedestri o terreni. Tra queste quattro “idee della vita”, agli esseri alati 
fu assegnato il ruolo dei demoni.32 Da questa proposizione deriva la 
convinzione della loro natura “aerea”, Tunica che sia propria soltanto 
a loro, siccome le altre caratteristiche sono rispettivamente condivise 
con il genere divino e con quello umano, tra cui i demoni sono il 
genere mediatore: la loro immortalità li fa simili agli dei, mentre 
appartengono, insieme con gli uomini, al genus mortale, soggetto alle 
passioni.33 Anche Apuleio mette Taccento sulTaspetto etico della 
demonologia: ii demone rappresenta, come parte delPanima umana, 
il legame tra Tuomo e ii dio, per cui ognuno di noi deve venerare il 
proprio demone come un dio e conservare Tanima pulita per lui. 
Questo stato puro non è accessibile a tutti, bensi solo ai filosofi, tra i 
quali Socrate ne rappresenta Tideale. A questo guardiano intimo, 
Apuleio attribuisce anche la natura magica e profetica che si rivela 
attraverso segni e profezie.

Plotino, senza dubbio, conosceva bene la demonologia medio- 
platonica. Lui stesso cerco di renderla più completa e coerente, parten- 
do sempre dagli stessi testi di Platone. Si appoggiava soprattutto sulla 
concezione platonica del demone come guida delTanima (nella Repub- 
blica e nel Fedone).34 Secondo questa concezione, il demone fa parte 
delTanima umana durante la sua co-esistenza con il corpo, mentre la 
abbandona davanti al suo giudice, lasciandola “nuda” e quasi priva 
della sua parte superiore. Quest’idea fu accettata da Plotino, ehe 
considera Tanima responsabile di tutte le sue azioni compiute durante 
la vita in questo mondo. La parte dominante delTanima, cioè la sua 
intelligenza (oppure il suo demone, se ricordiamo le parole dei Timeo), 
rimane fissata sui pricipio ed è, in questo senso, perfettamente liberata 
e libera da tutto, anche dalle decisioni e dalle responsabilité. Nel 
racconto di Ero, appunto, la possibilité di scelta è concessa alTanima 
“nuda” e priva di demone (R. 617e ).35 Nel capitolo II dei trattato Sui

32 V. Piat. 1.11. Nel S o c k  1 abbiamo la rappresentazione triadica di una realtà 
superiore, di una media e di una inferiore; tra queste realtà, Tultima comprende gli 
esseri acquatici e quelli terrestri.

33 Sock  13.

34 Plotino non fa menzione dei demonio di Socrate; secondo Rist (1963, p. 15) 
questo era dovuto al fatto ehe Pidea generale dei demonio avesse degradato, agli 
occhi di Plotino, il concetto della guida spirituale che a volte,, come nel caso di 
Socrate e di altri saggi, sarebbe stato identico al dio.

35 II demone non sceglie mV anima, bensi diventa guida di quelPanima, la cui 
scelta fa si ehe il demone appartenga a lei: είληχος ή μάς. Perciô anche il titolo del 
trattato è Sul demone che ci ha avuto in sorte (3.4).



Sonja Weiss, P lot ino sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61 55

demone che ci ha avuto in sorte (3.4), Plotino, con molta cura, spiega 
ehe cosa sia un demone rispetto all’anima. Anche se è vero che la 
guida (άγει) non rappresenta la parte attiva di noi. Corne parte supe­
riore dell’anima, invece, il demone sta tranquillo, mentre tocca alla 
parte inferiore dell’anima di agire (ενεργεί δέ), ed è la stessa parte 
cui tocca anche la responsabilità della scelta. Plotino, evidentemente, 
rimane fedele alla convinzione ehe l’atto di scelta sia legato unica- 
mente a ll’azione ehe conduce l’anima nell’esistenza terrestre. La 
parola “guidare” è quindi ingannevole, siccome lascia sottintendere 
ehe vi sia una decisione che, in realtà, l’anima deve prendere tutta 
sola. Secondo Platone, il ruolo del demone è di essere «custode della 
sua (sc. dell’anima) vita ed esecutore della sua scelta.» (Τούτον (sc. 
δαίμονα) φύλακα συμπέμπειν τού βίου και ποπληρωτήν των 
αιρεθέντων; R. 620d-e) Non indicô, pero, il modo in cui il demone 
compie il suo dovere. Il problema sta nel fatto ehe i demoni, essendo 
a meta strada tra il mondo divino e quello umano, non sono esseri 
“puri”, o almeno non lo sono tutti; e questa immagine s ’accorda male 
con la rappresentazione del demone corne parte più alta dell’anima 
che è, secondo la filosofia platonica, l’intelligenza. Questa divergenza 
appare anche in Plotino, che, in principio, rifiutava gli insegnamenti 
gnostici sui demoni cattivi che deliberatamente fanno del male;36 
anche lui, perö, era convinto che i demoni fossero esseri “misti.”37 
Nel trattato SulVEros (3.5) adottö pure la convinzione che quegli 
esseri fossero, al pari degli uomini, soggetti alie passioni, non dando 
alcuna risposta alia domanda su perché fosse cosi.38 Un cenno indi­
cativo, in riferimento alia natura dei demoni, lo troviamo nelle 
Questioni sulVanima (4.4), dove Plotino dice che i demoni, nella loro 
componente irrazionale,39 sono sensibili agli influssi esterni, per cui 
non è impossibile soggiogarseli. L’attrazione dentro un rapporto sta 
nel potere attrattivo di un oggetto esterno, al quale si rivolge 1’azione 
nostra e, secondo Plotino, anche quella dei demoni. Qui ii demone 
non è un essere contemplativo, autarchico e inaccessibile, bensi rasso- 
miglia, nella sua irrazionalità parziale, piuttosto all’anima stessa. È

36 2.9.14. Anche Plutarco parla di demoni cattivi ehe sono puniti per i propri 
delitti con la nuova incarnazione {De facie 944d). Plotino invece, quando parla di 
demoni, li menziona spesso, in accordo con le dottrine platoniche del tempo, in- 
sieme con gli dei o subito dopo, spesso corne esseri intermedi o corne legame tra il 
dio e il mondo degli esseri viventi (2.9.17.34, 3.2.13.24, 3.2.11.7, 3.5.6.12, 5.1.4.5); 
ma sono quasi sempre esseri di ordine superiore.

37 3.5.2.26: Afrodite-Anima è ipostasi pura e non contaminata dalla materia 
come lo è il demone.

38 3.5.6.
39 4.4.43.12s.



56 Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli’anima... ŽAnt 60(2010)47-61

una concezione ehe s ’avvicina più all’immagine della guida dell’a- 
nima, trovata anche da Plutarco -  il quale, evidentemente, parte dal 
mito platonico della Repubblica e del Fedro. Dall’immagine dei vecchi 
atleti che si dilettano ad osservare l’agonismo dei giovani,40 possiamo 
concludere che i demoni siano anime che, nel passato, si fossero 
incarnate, e ehe ormai abbiano abbandonato le lotte della vita e siano 
diventate demoni grazie alla propria virtù (δι’ άρετήν ψυχής γενόμενοι 
δαίμονες). Queste anime sono state mandate per dare una mano a tutte 
quelle che lottano e faticano, finché non raggiungano, stanche e su­
date, il mondo dell ’alto.41

Non è facile, dunque, armonizzare l’immagine del demone come 
anima superiore con quella della parte dominante dell’anima stessa. 
Come puö essere ehe il demone sia da un lato una potenza immobile, 
soprintendente alla realizzazione della vita umana, e daU’altro un 
essere “misto” e irrazionale? È un problema che Plotino cerco di 
risolvere con una gerarchia delle facoltà attive dell’anima.42 Lo stato 
inattivo del demone corne parte superiore dell’anima è, infatti, relativo 
al grado dell’attività naturale di ogni anima; se un’anima 
s’impegnasse, ad esempio, nelle azioni sensibili, la guida “immobile” 
di taie anima sarebbe la ragione; il demone guida di un’anima razio- 
nale sarà, invece, l ’intelligenza, ecc...43 La gerarchia delle facoltà di 
operare coinvolge anche una gerarchia tra i demoni stessi, per cui ve 
ne sono di più generi, da quelli di natura inferiore, che sono soggetti 
alle passioni e agli affetti,44 a quelle specie più alte di demoni, che 
riescono a trascendere la propria natura demoniaca e ad identificarsi 
negli dèi.45 Ogni demone inferiore ne conosce uno superiore, con il 
quale mantiene il rapporto dell’anima con la sua guida. In questo 
senso il demone è, infatti, anima, come dice Plutarco, anche se nello

40 De gen. Socr. 593d.
41 Ibid. 594a (cfr. Phdr. 248b).
42 V. Lepajoe, 1998, pp 11-13.
43 3.4.3.
44 Cfr. 3.4.6.19: anche le anime incorporate negli animali, hanno i propri de­

moni.
45 Anche “l’attività” noetica, se possiamo chiamarla cosi, conosce il grado 

superiore della realtà, per cui il demone dell’anima, operante nell’intelligenza, è 
dio. Si traita di quelle anime ehe hanno trasceso sia il destino che le incatenava 
nella continuità delle nascite, sia quella parte di se stesse ehe si dilettava della 
nascita nel corpo. L’anima migliore, dunque, non si lascia guidare dall’elemento 
demoniaco, bensi da quello divino. Plotino stesso, secondo il racconto di Porfirio, 
avrebbe avuto corne guida un dio (Plot. 10), anche se l’argomento di Plotino sembra 
trascurare la rappresentazione idealistica ehe Porfirio aveva dato di quell’evento. 
Non sembra probabile che Plotino avrebbe accettato l’idea ehe il principio divino 
potesse piegarsi alla volonté umana fino ad essere 'invocato’.



Sonja Weiss, P lot ino siilla liberté deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61 57

stesso tempo rimane la parte più intima di noi, durante tutta la nostra 
vita:

«Il Timeo attesta che questo demone non è e non opera completamente 
fuori di noi -  nel senso che non è legato a noi -, ma appartiene a noi, se 
con “n o i” intendiamo ΓAnima, oppure non appartiene a noi, se con “no i” 
designiamo dei tipi d ’uomo ehe hanno la vita da lui.» ( 3 .4 .5 . 19- 23)46

Ora, bisogna notare che Plotino insiste sulla presenza deWintera 
gerarchia dentro ogni anima individuale; in ogni anima troviamo, 
dunque, tutta la scala dal grado infimo a quello più alto. Non importa 
quale sia la sua facoltà operativa, ogni anima rimane, con la sua parte 
superiore, fissata al mondo intelligibile, mentre la sua parte inferiore 
si estende fino al mondo di quaggiù. È una premessa essenziale per 
la libertà dell’anima. Ogni anima è, infatti, libera di salire e scendere 
questa scala, ma ogni reato le fa scendere un po’ di più, per cui corre 
il rischio di perdere di vista il proprio demone guida, scelto ancora 
prima della nascita. La libertà morale ehe ci è concessa durante la 
vita sta appunto nello scegliere di ascoltare il nostro demone, oppure 
nel fare altrimenti:

«Che cosa è il saggio? Il saggio è colui che opera con la sua parte 
più elevata. » ( 3 .4 .6 . 1)

Il demone qui non puo influire su di noi; tutto quello che puo 
fare è tenerci la testa, levandoci dalla terra, come dice Platone,47 
perché rimaniamo rivolti verso il luogo della nostra origine. In questo 
senso possiamo spiegare anche le parole di Plutarco, quando dice che 
il demone non puo venirci in soccorso, mentre lottiamo ancora, 
sommersi fin oltre il capo dalle onde della vita; solo dopo che ne 
siamo in parte usciti, puo avanzare e darci una mano.48 Sembra, 
quindi, che la libertà umana dipenda principalmente dalla misura in 
cui l’uomo sia capace, durante la sua vita, di alzare la testa e liberarsi 
dall’incantesimo che la pervade nel momento in cui si trova in 
rapporto con un’altra cosa. L’uomo che ci riesce bene, conserva la 
parte migliore e originaria di sé, e di lui si puo dire che sia padrone 
della situazione.49 Questa è anche la risposta alla domanda su quello

46 Anche Szlezâk (2000, p. 187) ci mette in guardia contro una concezione 
troppo spaziale del demone “esterno:” come Panima, cosi anche il demone non ha 
una collocazione spaziale, per cui la preposizione έξω significa piuttosto che il 
demone è (come è anche il caso del νους) “fuori” da ogni cura del corpo, alla quale 
sono soggette parti “inferiori” delPanima.

47 Ti. 90a.
48 V. sopra n. 41.
49 2.3.15. Tutto questo capitolo è dedicato al problema della libertà delPuomo 

dopo che la sua anima abbia scelto il proprio destino.



58 Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61

ehe resta della libertà umana, dopo ehe l’anima abbia scelto una vita 
e il demone guida ehe la soprintenda (3.4.5.1). Le parole di Plotino 
dimostrano una certa distanza dalle interpretazioni tradizionali dei miti 
platonici, e sembra ehe la libertà di questa vita (forse sotto l’influenza 
stoica) gli fosse importante fino a vedere nella scelta prénatale di 
Platone un’allegoria della generale propensione umana, pre- 
condizionata dalle vite precedenti.50 In questo modo la maggior parte 
della responsabilità e libertà umana rientra nell’esperienza della vita 
nel corpo, come appare chiaro anche dal racconto di Er, dove le 
esperienze delle vite precedenti rappresentano l’elemento decisivo 
nella scelta dei nuovo destino.

3. La virtù dell’anima e il suo demone
Se prima abbiamo fatto una distinzione tra la libertà dello stato 

virtuoso dell’anima e quella delle azioni virtuose, ora possiamo, in 
base al dualismo neoplatonico dell’anima umana, distinguere tra la 
libertà relativa delPessere e la possibilità dell’azione libera. Possiamo 
pariare sia di due anime (corne Numenio), sia dell’anima guidata da 
un demone. La parte superiore, cioè il demone dell’anima, gode di 
una certa libertà, giacché è sempre rivolta verso “l ’alto” e non è 
obbligata a fare una scelta.51 Tocca, invece, alla parte attiva 
dell’anima, corne primo, scegliere una vita e poi continuare a prendere 
le decisioni legate a questa esistenza. Tra l’altro deve decidersi, se 
seguirà il demone, al quale si è legata con la sua scelta prénatale, 
oppure no; anche qui, pero, non è assolutamente libera:

«In virtù delta sna coUocazione superiore, il demone non permetterà 
ehe si sprofondi troppo nel male. Esso, invece, agisce solo sotto di lui, non 
sopra e nemmeno al pari di lui; giacché non puà essere diverso da quanto 
è, quello che è.» (3.4.5.25-29)

Il demone rappresenta, dunque, i limiti dell’esistenza umana ehe 
abbiamo scelto. Plotino quindi riconosce una specie di necessità o 
almeno d ’irreversibilità della scelta fatta.52 D ’altro canto abbiamo la 
parte operante dell’anima, alla quale ogni momento della sua esistenza

50 «In verità, la cosiddetta “scelta di lassù” sta a indicare nulValtro ehe la 
scelta di fondo, ossia una complessiva e generale propensione.» (3.4.5.2-6)

51 Anche questa libertà, poi, è relativa, perché Panima non sceglie sempre 
corne demone guida proprio questa parte, che è la parte intellettuale. Nella gerarchia 
dei demoni, della quale parla Plotino, vi sono dunque anche quelli inferiori e 
perfino bestiali; cfr. 3.4.6.19: tali demoni sono malvagi ed ottusi.

52 Si potrebbe dire ehe siamo prigionieri della propensione della nostra anima 
o, più semplicemente, della nostra natura (in questo contesto possiamo di nuovo 
ricordare le parole di Eraclito, v. sopra, p. 4).



Sonja Weiss, Plotino sulla libertà dell’anima... ŽAnt 60(2010)47—61 59

offre una possibilità di scelta. Secondo Platone è essenziale, in questi 
momenti, il ruolo della virtù (άρητή) che non ha padrone (è 
άδέσποτον). La definizione plotiniana del saggio corne di uno ehe 
opera nella sua parte più elevata, collega la virtù con la parte attiva 
dell’anima e constata la sua indipendenza; questa, infatti, si esprime 
dentro l’anima umana con un’azione interna (ενεργών) con la quale 
l ’uomo resiste, oppure acconsente, a quello ehe lo trascina verso il 
basso o verso l’alto. Cosi la libertà della parte contemplativa dell’a­
nima si realizza attraverso un’azione interna (ένέργεια); nel suo agire, 
la virtù è sempre diretta verso l ’interno, per cui è completamente 
indipendente dalle cause esterne, per buone e nobili che siano. La vera 
virtù, corne la vera libertà, infatti, trascende la valutazione morale:

«Non segne (sc. la virtù) più l ’evolversi degli eventi, per cosi dire 
metiendo in salvo cio ehe è in pericolo, <ossia il corpo>, ma al momento 
che giiidica opportuno lo abbandona al suo destino e anzi lo invita a lasciare 
la vita, le ricchezze, i fig li e perfino la patria, avendo come unico obiettivo 
il suo proprio bene (το καλόν αύτής,) e non Vesistenza degli esseri ehe le 
sono subordinati. Per tale motivo, Γ avere qualcosa in nostro potere e 
rautodeterminazione non possono essere ricondotti alia sfera d e ll’azione 
(πράττειν) e neppure alVattività esteriore (ή εξω ενέργεια), ma piuttosto a 
quella interiore (ή έντός έ.), alla conoscenza e alla contemplazione (θεωρία) 
della medesima virtù.» (6.8.6.14-22)

La parola theoria ci riconduce alla concezione plotiniana della 
libertà assoluta, ehe consiste non nell’azione, ma nella contempla­
zione. Siccome l’anima, a causa della sua natura πολυπράγμων, non 
è capace di stare perfettamente tranquilla, la sua theoria è soprattutto 
un’aspirazione verso l’alto. Questo ideale non è demone. L’anima non 
vuole essere demone, né le è concesso di diventarlo.53 Il demone 
stesso non è perfetto -  per cui segue un demone superiore -  mentre 
rimane la guida ehe dirige l ’aspirazione attiva dell’anima ed anche 
l ’esecutore della sua esistenza. Il demone è un sigillo alla vita 
dell’uomo, ehe nello stesso tempo gli indica, nella sua parte più 
elevata, un demone superiore e una vita migliore, rappresentando cosi 
il mezzo per raggiungerli. Per questo non esiste una specie perfetta 
di demoni; come l’aspirazione si annulla nel momento in cui raggiunge 
il suo obiettivo, cosi il demone, nella sua forma più alta, non è più 
demone, è dio.

53 V. sopra il brano 3.4.5.25 sgg.



60 Sonja Weiss, Plodno sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61

Indice delle fonti citate:

Andolfo, 1996: Andolfo, M.: L ’ipostasi della Psyche” in Plo­
dno. Struttura e fondamend. Milano 1996.

Portogalli Cagli, 1992: Apuleo: II demone di Socrate. Intro- 
duzione, traduzione e note a cura di B. M. Portogalli Cagli. 
Venezia 1992.

Joachim, 1955: Aristotle: The Nicomachean Ethics. A Commen­
tary by H. H. Joachim (ed. by David Arthur Rees). Oxford 
1955.

Dirlmeier, 1974: Aristoteles: Nicomachische Ethik. Übersetzt 
und kommentiert von F. Dirlmeier. Berlin 1974.

Crouzel, 1991: Crouzel, H.: Origène et Plotin. Comparaisons 
doctrinales. Paris 1991.

Dillon, 1977: Dillon, J.: The Middle Platonists. London - 
Duckworth 1977.

Conche, 1991: Héraclite: Fragments. Texte établi, traduit, 
commenté par M. Conche. Paris 19913.

Gersh, 1986: Gersh, S.: Middle Platonism and Neoplatonism. 
The Latin Tradition, vol. I & II. Notre Dame, Indiana 1986.

Lepajoe, 1998: Lepajöe, M.: “On the Demonology of Plotinus”. 
Folklore: Electronic Journal o f Folklore, issue: 9 / 1998: 
7-16.

Louth, 1993: Louth, A.: Izvori krščanskega mističnega izročila. 
Od Platona do Dionizija. Prevedla N. in G. Kocijančič. 
Ljubljana 1993.

Carratelli, 1983: Platone: Tutte le opere. A cura di G.P. Carra- 
telli. Firenze 1983.

Bréhier, 1954: Plotin: Ennéades Ι-VL  Texte établi et traduit par 
É. Bréhier. Les Belles Lettres, Paris 1954.

Leroux, 1990: Plotin: Traité sur la liberté et la volonté de VUn. 
Introduction, traduction, et commentaire par G. Leroux. J. 
Vrin, Paris 1990.

Radice, 2002. Plotino: Enneadi. Traduzione di R. Radice. 
Saggio introduttivo, prefazioni e note di commento di G. 
Reale. Milano 2002.



Sonja Weiss, Plotino sulla libertà deli'anima... ŽAnt 60(2010)47-61 61

Rist, 1963: Rist, J. M.: “Plotinus and the Daimonion of 
Socrates”. Phoenix. Journal o f the Classical Association o f  
Canada 17. Toronto 1963: 13-24.

Rist, 1974: Rist, J. M.: “Plotinus and Augustine on Evil” . 
Plotino e il Neoplatonismo in Oriente e in Occidente. Atti 
del convegno interanzionale. Roma 1974.

Salmona, 1967: Salmona, B.: La libertà in Plotino. Pubbli- 
cazioni delVIstituto di Filosofia delVUniversità di Genova 
49. Milano 1967.

Szlezâk, 2000: Szlezâk, T. A.: “L’interprétation plotinienne de 
la théorie platonicienne de l’âme”. Études sur Plotin. Sous 
la direction de M. Fattal. Paris 2000.


