
Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105 99

MAIKE WEIß, ALEXANDER WEIß, Giftgefüllte Nattern oder heilige 
Mütter. Frauen, Frauenbilder und ihre Rolle in der Verbreitung des Christen­
tums, Antike Kultur und Geschichte Bd. 8, Münster 2005.

Auf 148 Seiten entfalten Maike und Alexander Weiß die Rolle, die 
Frauen bei der Ausbreitung des Christentums spielten. Der Titel spielt auf ein 
Zitat des Kirchenschriftstellers Tertullian an, der in seinem Traktat „Über die 
Taufe” eine Priesterin der Kainiten als „vipera venenatissima” schmäht. Den 
„giftgefüllten Nattern” stellt das Ehepaar Weiß „heilige Mütter” gegenüber und 
deutet bereits das Ergebnis der Untersuchung an: Bis gegen Ende des ersten 
Jahrhunderts kämpften Frauen als „gute Verkünderinnen” (S. 138) öffentlich an 
der Seite der Männer für die Ausbreitung des Christentums. Erst mit der 
Herausbildung von Ämtern, die gegen Ende des ersten Jahrhunderts einsetzte, 
änderte sich die Aufgabenverteilung unter den Geschlechtern und damit auch 
die Rolle der Frau, wie die Autoren richtig herausstellen.

Als die Hauskirchen sich weiter zu Ortsgemeinden ausbildeten, wurden 
die Verkündigerinnen, Lehrerinnen und Leiterinnen aus der Öffentlichkeit 
verdrängt und auf eine Mission nach innen beschränkt. Das ist der Zeitpunkt, 
seitdem laut der beiden Verfasser das Bild der „schlechten Verführerin” (S. 
139) entsteht. Für sie steht fest: „Gute Verkünderinnen waren paradoxerweise 
in fortschreitendem Maße Frauen, die geistlich gesehen nur noch sprachen, 
wenn sie keine Frauen mehr waren, sondern Klangkörper Gottes. Schlechte 
Verführerinnen waren alle, die sprachen und weiblich blieben” (S. 139). Zu 
letzteren gehörten die Frauen in Nebenkirchen wie dem Montanismus. Doch im 
Zuge der weiteren Entwicklung galt schließlich jede Frau, die „öffentlich das 
Christentum lehrte” als „schlechte Verführerin” (S. 140). Einzige Ausnahmen 
waren im zweiten und dritten Jahrhundert die Märtyrerinnen, die Christus 
durch ihr Leiden und ihren Tod verkündeten (S. 140). Sie verkörperten das 
authentische Pauluswort: „Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht 
Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid <einer> in Christus 
Jesus” (Gal 3,28).

Das Pauluswort macht im Grunde das von den Verfassern gewählte Bild 
der „guten Verkünderin” und „schlechten Verführerin” obsolet. Spielte für 
Paulus das Geschlecht seiner Mitarbeiter keine Rolle, so stellt sich auch für das 
zweite Jahrhundert die Frage, ob für die sich konstituierende Großkirche der 
Vorwurf der Autoren passt, öffentlich wirkende Christinnen als „schlechte 
Verführerinnen” -  gibt es eigentlich auch gute? -  zu bewerten und im 
Umkehrschluss „entweiblichte” Mitarbeiterinnen im Herrn zumindest noch eine 
Zeitlang zu akzeptieren. Das Paulusbild spricht eine geistige Dimension an, die 
selbstverständlich den Alltag und den Umgang der Christen miteinander 
beeinflusste. Aber darf man so weit gehen und aus Paulus schließen, dass nur 
die Frau, die angeblich ihr Frausein an der Kirchentür abgab, als Mitarbeiterin 
akzeptiert war? Galt Entsprechendes dann auch für die männlichen Mitarbeiter? 
Paulus persönlich unterstellen die Autoren eine solche Absicht nicht, wohl aber 
seinen Nachfolgern. Unter Berufung auf Peter Brown, der die später einset­
zende asketische Bewegung für die Aberwertung der christlichen Ehe zum 
ungeistlichen Stand verantwortlich macht, erklären die Verfasser, dass Prisca, 
eine der wichtigsten Mitarbeiterinnen des Apostels Paulus, trotz ihrer Rolle als 
Verkünderin „Frau sein und bleiben “ durfte und ihr Apostolat „nicht mit 
Preisgabe von Sexualität und Genderzugehörigkeit bezahlen” musste (S. 24).

Die Gründe für das Zurückdrängen der Frauen aus den öffentlichen 
Funktionen der Gemeinden allein mit dem Kampf der Geschlechter zu erklären,



100 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105

greift zu kurz. Die große Zeit der Frauen waren sicher die Anfänge des 
Christentums, in denen die Missionierung im Vordergrund stand und jede Hilfe 
nötig und willkommen war. Als die Apostel und die frühen Zeugen, die Jesus 
noch erlebt hatten, gestorben waren, war damit auch eine einmalige 
welthistorische Ausgangssituation beendet. Die charismatische Begeisterung 
des Aufbruchs ließ sich auf Dauer und mit zunehmender Ausbreitung der 
Kirche nicht konservieren. Diese Ausbreitung vollzog sich innerhalb der gesell­
schaftlichen Bedingungen der jeweiligen Zeit, damals wie heute. Wenn man 
folglich die Geschichte jeder Epoche nicht als einen immerwährenden Kampf 
der Geschlechter werten will, gilt dasselbe auch für die Kirchengeschichte.

So hat sich im Zuge der Institutionalisierung des Christentums und nicht 
nur mit der „Entprivatisierung” der Hausgemeinden, wie die Autoren Vorschlä­
gen, die Rolle der Frau wieder dem gesellschaftlichen Rahmen ihrer Zeit 
angepasst. Das kann man bedauern, aber auch die Männer waren innerhalb und 
außerhalb der Kirche Gefangene ihrer Zeit und nicht nur patriarchalische 
Unterdrücker.

In ihrer Untersuchung beschränken sich die Verfasser auf die ersten drei 
Jahrhunderte, wobei sie die zeitliche Festlegung nicht ausführlicher begründen, 
sondern lediglich darauf verweisen, dass sich in diesem Zeitraum „das 
Christentum noch gegen den teilweise erbitterten Widerstand einer paganen 
Umwelt durchsetzen musste” (S. 9). Die von ihnen wohl mitgedachte Zäsur 
setzte das sogenannte Toleranzedikt des Kaisers Galerius aus dem Jahr 311, auf 
das zwei Jahre später die Mailänder Vereinbarung der Kaiser Licinius und 
Konstantin folgte. Nach dreihundert Jahren hatte das Christentum den Status 
einer religio licita erreicht, die fortan unter dem besonderen Schutz und der 
wirksamen Förderung Konstantins des Großen und seiner christlichen 
Nachfolges stand. War das Christentum nun den Kinderschuhen entwachsen, 
steckten die Christinnen weiterhin in den Hausschuhen, aus denen sie in der 
Frühzeit des Christentums geschlüpft waren, um in verantwortlichen Funktio­
nen an der Ausbreitung ihres Glaubens entscheidend mitzuwirken.

Diese Entwicklung nachzuzeichnen ist das Anliegen der Autoren, wobei 
sie betonen, dass es in ihrer Untersuchung nicht um „die klassischen 
Frauenbetätigungsfelder Caritas und christliche Kindererziehung” gehen soll, 
„auf die man(n) Frauen in dem Maße, in dem sie in anderen Bereichen ,nicht 
mehr gebraucht wurden’ zurückdrängte”, sondern um „ihren aktiven Anteil an 
der Verbreitung des christlichen Gedankengutes“ (S. 9). Mit ihrer Zielsetzung 
verbinden die Autoren implizit eine Wertung, die sich durch die gesamte 
Darstellung zieht. Sie unterscheiden eine passive und eine aktive Beteiligung 
der Frauen an der Mission, die in ihrer Schärfe historisch so nicht zu halten 
ist. Waren denn Caritas und Erziehung im Namen Christi keine „aktive” 
M i t a r b e i t  für  d ie  V e r b r e i t u n g  der  c h r i s t l i c h e n  R e l i g i o n  o d e r  w a r e n  s i e  v i e l l e i c h t  
nur weniger „aktiv” als prophetisches Reden oder das Leiten einer Hausge­
meinde? Die moderne Trennung zwischen aktiver und passiver Mission 
schmälert den Beitrag unzähliger Christinnen, die zum größten Teil anonym 
und nicht „öffentlichkeitswirksam”, aber um so nachhaltiger für Jesus und 
seine Botschaft gearbeitet haben. Zudem sollte man den Einfluss der Mütter auf 
die Ausbreitung des christlichen Glaubens nicht unterschätzen oder gar 
unterbewerten. Selbst Paulus, dem lange Jahre zu Unrecht Frauenfeindlichkeit 
unterstellt wurde, zollt den Erzieherinnen in Gestalt von Lois und Eunike, der 
Großmutter und Mutter seines Schülers Timotheus, Respekt und Anerkennung: 
„... denn ich denke an deinen aufrichtigen Glauben, der schon in deiner 
Großmutter Lois und in deiner Mutter Eunike lebendig war und der nun, wie



Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105 101

ich weiß, auch in dir lebt” (2 Tim 1,5). Sollte der Brief nicht von Paulus selbst 
stammen, so ist doch in paulinischen Geist aus dem Umfeld des Apostels 
verfasst. Keimzelle des Christentums waren die Familien und die Hauskirchen, 
in denen sich die Christen der Frühzeit versammelten. Auch aus diesem Grund 
dankt Paulus ausdrücklich den zwei „Familienmissionarinnen” und hebt sie 
namentlich hervor. Es bleibt zu fragen, wie die Mission des Völkerapostels 
ohne die Mitarbeit zahlreicher Frauen verlaufen wäre?

Prominentes Opfer der Unterscheidung zwischen aktivem und passivem 
Beitrag der Christinnen ist die Purpurhändlerin Lydia, die Maike und Alexander 
Weiß auf die Rolle der Gastgeberin und Wohltäterin festlegen: „Dennoch wird 
nirgends ausdrücklich erwähnt, dass Lydia auch als Verkündigerin tätig war. Es 
ist daher sicherer, sie in der Rolle der Gastgeberin und Wohltäterin zu belassen, 
auch wenn die ausführliche Bekehrungsgeschichte in der Apostelgeschichte, 
also in einer Schrift, die überregionale Bedeutung für alle entstehenden 
christlichen Gemeinden gewann, die Vermutung einer geistlichen Rolle der 
Lydia innerhalb ihres Wirkungskreises nahe legt” (S. 20).

Zu Recht wehren sich die Verfasser gegen Spekulationen, die den Boden 
der Quellen gänzlich verlassen und sich in Wunschgebilden des persönlichen 
Standpunktes verlieren. Aber selbst der historisch -  kritische Ansatz, den die 
Autoren gegen eine einseitig feministische Interpretation der Quellen verteidi­
gen, rechtfertigt und verlangt bisweilen ein moderates Weiterdenken auf der 
Grundlage des vorhandenen Quellenmaterials. So seien im Fall der Purpurhänd­
lerin aus Thyatheira einige „praktische” Gedanken erlaubt. Vor den Toren 
Philippis trafen Paulus und sein Begleiter Silas eine Gruppe so genannter 
gottesfürchtiger Frauen, darunter Lydia, die dem Apostel aufmerksam zuhörte 
und sich bekehrte. Als sie getauft war, hat sie laut Apostelgeschichte (16,15) 
die Missionare eingeladen: „Wenn ihr überzeugt seid, dass ich an den Herrn 
glaube, kommt in mein Haus und bleibt da! Und sie nötigte uns.” Die 
Bedingung, mit der Lydia ihre Gastfreundschaft verknüpfte, ist erstaunlich. Die 
Wahrhaftigkeit ihres Glaubens ist in ihren Augen die Voraussetzung für Paulus, 
ihr Haus zu betreten und länger zu bleiben. Hier geht es nicht mehr nur um die 
landesübliche Gastfreundschaft, zumal Lydia offensichtlich einen gewissen 
Widerstand der Missionare überwinden musste. Offensichtlich verband sich mit 
ihrer Einladung ein längerer Aufenthalt des Apostels in ihrem Haus, das zur 
Keimzelle einer Hausgemeinde wurde. Jean- Pierre Sterck-Degueldre erkennt 
in der Passage eine Anspielung auf den Bericht über die Emmaus - Jünger.1 In 
der Nötigung zu bleiben, verbirgt sich Lydias Bitte an Paulus, mit ihr und ihrer 
Hausgemeinschaft das eucharistische Mahl zu feiern. Taufe und Mahl sind also 
nach der Darstellung der Apostelgeschichte konstituierende Elemente einer 
Hauskirche. Paulus und Silas nutzten wohl ihren Aufenthalt im Hause der 
Lydia, um die Patronin und ihre Gemeinde in das spirituelle und rituelle Leben 
einer Hauskirche einzuüben. Was geschah aber, als die Missionare weiterzogen? 
Wer hat die Gemeinde nach ihrem Weggang geleitet, wer hat das Mahl 
gehalten? Lukas schweigt, und Paulus wird in seinen Briefen an die Gemeinde 
von Philippi Lydia nicht mehr erwähnen. Trotzdem darf eine Spekulation in 
Frageform erlaubt sein: Hat die Patrona ihre Hauskirche weitergeleitet oder 
übertrug sie diese Funktion einem Mann, vielleicht einem ihrer Sklaven, da die 
Apostelgeschichte keinen Ehemann erwähnt? Wohl kaum.

1 J.-P. Sterck-Degueldre, Eine Frau namens Lydia. Die lukanische Kompo­
sition von Apg 16,11-15.40, WUNT 2.176, Tübingen 2004, 183f.; 246-248; zitiert 
nach E. Ebel, Lydia und Berenike. Zwei selbstständige Frauen bei Lukas, Biblische 
Gestalten Bd. 20, Leipzig 2009, 60.



102 Comptes rendus bibIiographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105

Statt in aktive und passive Mission zu trennen, scheint mir die Unter­
scheidung in eine Mikro- und Makromissison sinnvoller zu sein. Konzentrierte 
sich die Mikromission auf das familiäre und engere soziale Umfeld, war die 
Makromission universal ausgerichtet. In der Praxis verliefen die Grenzen 
zwischen Mikro- und Makromission wohl ebenso fließend wie die Rollen, die 
gläubige Frauen in ihren Gemeinden einnehmen konnten.

Zu Recht betonen Maike und Alexander Weiß, dass Prisca Verkündi­
gerin und Lehrerin zugleich war (S. 22). Darüber hinaus darf man davon aus­
gehen, dass sie zusammen mit ihrem Mann Aquila, mit dem sie eine Zeltma­
cherei betrieb, ihrer häuslichen Gemeinde und deren Gästen vorgestanden hat. 
Obwohl Paulus Priscas Leitungsfunktion nicht eigens erwähnt, kann man 
aufgrund der Quellen darauf schließen. Denn seine Briefe und die Apostelge­
schichte nennen Prisca erstaunliche Sechsmal, sogar viermal vor ihrem Mann. 
Trotz ihrer zeitaufwendigen Rolle als Verkündigerin wird sie auch die Caritas 
nicht vergessen haben. Ihr Leben zeigt eines: Christliche Biographien sind 
ebenso vielschichtig wie die Möglichkeiten, im Weinberg des Herrn mitzuar­
beiten. Sie als „berufstätige Missionarin” zu bezeichnen (S. 30) mag dem 
heutigen Bild einer modernen Frau entsprechen, dürfte aber von der 
Betroffenen nicht so empfunden worden sein. Dass die vielschichtige Mitarbeit 
in der Mission gerade nicht als Beruf oder als Empfehlung für weltliche 
Ehrungen aufgefasst wurde, sondern als Dienst für das Reich Gottes, betont der 
Apostel Paulus immer wieder. Besonders deutlich wird er in 1 Kor 9,19: „Da 
ich also von niemand abhängig war, habe ich mich für alle zum Diener 
gemacht, um möglichst viele zu gewinnen.”

Vielleicht wäre ein Kapitel, das nach dem christlichen Missionsbegriff, 
seiner Prägung und Auswirkung fragt, gerade in einem Buch sinnvoll gewesen, 
das die christlichen Frauen der Frühzeit in seinen Mittelpunkt stellt und sie 
durchaus auch als Missionarinnen bezeichnet (s. z.B. S. 30f.). Zu den guten 
Fragen nach dem „Was und Wie” gehört auch die dritte Frage nach dem 
„Warum”, auf die Untersuchungen zu den antiken Termini für die modernen 
Wörter „Mission” und „missionieren” Licht werfen könnten.2

Obwohl sich die Verfasser von einem rein feministischen Ansatz in ihrer 
Analyse explizit absetzen, übernehmen sie häufig die Terminologie der 
theologischen Frauenforschung oder bemühen sich um modern klingende 
Formulierungen, wie bereits manche Kapitelüberschriften andeuten: „Genial 
gestört? Oder: die Problematik extrinsisch initiierter Geschlechterkonflikte44, 
„Crispina -  von der pointiert argumentierenden femina clarissima zur zungen­
flinken Frau Jedermann44 oder auch: „Thekla -  Symbolfigur ohne Metaebene44. 
Die Wortwahl ist um so bedauerlicher, als sie weder das Selbstverständnis der 
frühen Christinnen erhellt noch den Tenor ihrer Zeit trifft und leider viele 
wertvolle Ergebnisse der Autoren leicht verdecken kann.

Judith Rosen
Bonn / Siena

2 vgl. R. Pesch, Voraussetzungen und Anfänge der uchristlichen Mission, in: 
K. Kertelge (Hrsg.), Mission im Neuen Testament, Quaestiones disputatae 93, Frei­
burg - Basel - Wien 1982, 11-70.


