Comptes rendus bibliographiques/Kputuka v 6ubnuorpagmja ZAnt 59(2009)91-105 99

MAIKE WEIR, ALEXANDER WEIR, Giftgefuillte Nattern oder heilige
Mitter. Frauen, Frauenbilder und ihre Rolle in der Verbreitung des Christen-
tums, Antike Kultur und Geschichte Bd. 8, Miinster 2005.

Auf 148 Seiten entfalten Maike und Alexander Weil die Rolle, die
Frauen bei der Ausbreitung des Christentums spielten. Der Titel spielt auf ein
Zitat des Kirchenschriftstellers Tertullian an, der in seinem Traktat ,,Uber die
Taufe” eine Priesterin der Kainiten als ,vipera venenatissima” schmaht. Den
»giftgeflllten Nattern” stellt das Ehepaar WeiB ,,heilige Mitter” gegeniiber und
deutet bereits das Ergebnis der Untersuchung an: Bis gegen Ende des ersten
Jahrhunderts k&mpften Frauen als ,,gute Verkiinderinnen” (S. 138) 6ffentlich an
der Seite der Ménner flr die Ausbreitung des Christentums. Erst mit der
Herausbildung von Amtern, die gegen Ende des ersten Jahrhunderts einsetzte,
anderte sich die Aufgabenverteilung unter den Geschlechtern und damit auch
die Rolle der Frau, wie die Autoren richtig herausstellen.

Als die Hauskirchen sich weiter zu Ortsgemeinden ausbildeten, wurden
die Verkiindigerinnen, Lehrerinnen und Leiterinnen aus der Offentlichkeit
verdrangt und auf eine Mission nach innen beschrankt. Das ist der Zeitpunkt,
seitdem laut der beiden Verfasser das Bild der ,schlechten Verfiihrerin” (S.
139) entsteht. Fur sie steht fest: ,,Gute Verkinderinnen waren paradoxerweise
in fortschreitendem MaRe Frauen, die geistlich gesehen nur noch sprachen,
wenn sie keine Frauen mehr waren, sondern Klangkdrper Gottes. Schlechte
Verflhrerinnen waren alle, die sprachen und weiblich blieben” (S. 139). Zu
letzteren gehorten die Frauen in Nebenkirchen wie dem Montanismus. Doch im
Zuge der weiteren Entwicklung galt schlieflich jede Frau, die ,6ffentlich das
Christentum lehrte” als ,schlechte Verfuhrerin” (S. 140). Einzige Ausnahmen
waren im zweiten und dritten Jahrhundert die Martyrerinnen, die Christus
durch ihr Leiden und ihren Tod verkiindeten (S. 140). Sie verkodrperten das
authentische Pauluswort: ,,Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht
Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid <einer> in Christus
Jesus” (Gal 3,28).

Das Pauluswort macht im Grunde das von den Verfassern gewahlte Bild
der ,,guten Verkinderin” und ,,schlechten Verfiihrerin” obsolet. Spielte fir
Paulus das Geschlecht seiner Mitarbeiter keine Rolle, so stellt sich auch fiir das
zweite Jahrhundert die Frage, ob fiir die sich konstituierende GroRkirche der
Vorwurf der Autoren passt, offentlich wirkende Christinnen als ,,schlechte
Verfuhrerinnen” - gibt es eigentlich auch gute? - zu bewerten und im
Umkehrschluss ,.entweiblichte” Mitarbeiterinnen im Herrn zumindest noch eine
Zeitlang zu akzeptieren. Das Paulusbild spricht eine geistige Dimension an, die
selbstverstédndlich den Alltag und den Umgang der Christen miteinander
beeinflusste. Aber darf man so weit gehen und aus Paulus schlieBen, dass nur
die Frau, die angeblich ihr Frausein an der Kirchentlr abgab, als Mitarbeiterin
akzeptiert war? Galt Entsprechendes dann auch fiir die mannlichen Mitarbeiter?
Paulus personlich unterstellen die Autoren eine solche Absicht nicht, wohl aber
seinen Nachfolgern. Unter Berufung auf Peter Brown, der die spater einset-
zende asketische Bewegung flr die Aberwertung der christlichen Ehe zum
ungeistlichen Stand verantwortlich macht, erklaren die Verfasser, dass Prisca,
eine der wichtigsten Mitarbeiterinnen des Apostels Paulus, trotz ihrer Rolle als
Verkinderin ,Frau sein und bleiben “ durfte und ihr Apostolat ,,nicht mit
Preisgabe von Sexualitdt und Genderzugehorigkeit bezahlen” musste (S. 24).

Die Griinde fur das Zuruckdrédngen der Frauen aus den offentlichen
Funktionen der Gemeinden allein mit dem Kampf der Geschlechter zu erklaren,



100  Comptes rendus bibliographiques/Kputuka u 6uénmorpadmja ZAnt 59(2009)91-105

greift zu kurz. Die grofe Zeit der Frauen waren sicher die Anfange des
Christentums, in denen die Missionierung im Vordergrund stand und jede Hilfe
notig und willkommen war. Als die Apostel und die friihen Zeugen, die Jesus
noch erlebt hatten, gestorben waren, war damit auch eine einmalige
welthistorische Ausgangssituation beendet. Die charismatische Begeisterung
des Aufbruchs lieR sich auf Dauer und mit zunehmender Ausbreitung der
Kirche nicht konservieren. Diese Ausbreitung vollzog sich innerhalb der gesell-
schaftlichen Bedingungen der jeweiligen Zeit, damals wie heute. Wenn man
folglich die Geschichte jeder Epoche nicht als einen immerwé&hrenden Kampf
der Geschlechter werten will, gilt dasselbe auch fur die Kirchengeschichte.

So hat sich im Zuge der Institutionalisierung des Christentums und nicht
nur mit der ,Entprivatisierung” der Hausgemeinden, wie die Autoren Vorschla-
gen, die Rolle der Frau wieder dem gesellschaftlichen Rahmen ihrer Zeit
angepasst. Das kann man bedauern, aber auch die Manner waren innerhalb und
auBerhalb der Kirche Gefangene ihrer Zeit und nicht nur patriarchalische
Unterdriicker.

In ihrer Untersuchung beschranken sich die Verfasser auf die ersten drei
Jahrhunderte, wobei sie die zeitliche Festlegung nicht ausfuihrlicher begriinden,
sondern lediglich darauf verweisen, dass sich in diesem Zeitraum ,das
Christentum noch gegen den teilweise erbitterten Widerstand einer paganen
Umwelt durchsetzen musste” (S. 9). Die von ihnen wohl mitgedachte Zasur
setzte das sogenannte Toleranzedikt des Kaisers Galerius aus dem Jahr 311, auf
das zwei Jahre spéter die Maildnder Vereinbarung der Kaiser Licinius und
Konstantin folgte. Nach dreihundert Jahren hatte das Christentum den Status
einer religio licita erreicht, die fortan unter dem besonderen Schutz und der
wirksamen Forderung Konstantins des GrofRen und seiner christlichen
Nachfolges stand. War das Christentum nun den Kinderschuhen entwachsen,
steckten die Christinnen weiterhin in den Hausschuhen, aus denen sie in der
Friihzeit des Christentums geschlipft waren, um in verantwortlichen Funktio-
nen an der Ausbreitung ihres Glaubens entscheidend mitzuwirken.

Diese Entwicklung nachzuzeichnen ist das Anliegen der Autoren, wobei
sie betonen, dass es in ihrer Untersuchung nicht um ,die Kklassischen
Frauenbetatigungsfelder Caritas und christliche Kindererziehung” gehen soll,
»auf die man(n) Frauen in dem MaRe, in dem sie in anderen Bereichen ,nicht
mehr gebraucht wurden’ zuriickdréngte”, sondern um ,ihren aktiven Anteil an
der Verbreitung des christlichen Gedankengutes* (S. 9). Mit ihrer Zielsetzung
verbinden die Autoren implizit eine Wertung, die sich durch die gesamte
Darstellung zieht. Sie unterscheiden eine passive und eine aktive Beteiligung
der Frauen an der Mission, die in ihrer Scharfe historisch so nicht zu halten
ist. Waren denn Caritas und Erziehung im Namen Christi keine ,aktive”
Mitarbeit fur die Verbreitung der christlichen Religion oder waren sie vielleicht
nur weniger ,aktiv” als prophetisches Reden oder das Leiten einer Hausge-
meinde? Die moderne Trennung zwischen aktiver und passiver Mission
schmélert den Beitrag unzéhliger Christinnen, die zum groéften Teil anonym
und nicht ,,6ffentlichkeitswirksam”, aber um so nachhaltiger fiir Jesus und
seine Botschaft gearbeitet haben. Zudem sollte man den Einfluss der Miitter auf
die Ausbreitung des christlichen Glaubens nicht unterschatzen oder gar
unterbewerten. Selbst Paulus, dem lange Jahre zu Unrecht Frauenfeindlichkeit
unterstellt wurde, zollt den Erzieherinnen in Gestalt von Lois und Eunike, der
GroBmutter und Mutter seines Schilers Timotheus, Respekt und Anerkennung:
... denn ich denke an deinen aufrichtigen Glauben, der schon in deiner
GroBmutter Lois und in deiner Mutter Eunike lebendig war und der nun, wie



Comptes rendus bibliographiques/Kputuka n 6uénrorpadgmja ZAnt 59(2009)91-105 101

ich weil3, auch in dir lebt” (2 Tim 1,5). Sollte der Brief nicht von Paulus selbst
stammen, so ist doch in paulinischen Geist aus dem Umfeld des Apostels
verfasst. Keimzelle des Christentums waren die Familien und die Hauskirchen,
in denen sich die Christen der Friihzeit versammelten. Auch aus diesem Grund
dankt Paulus ausdriicklich den zwei ,,Familienmissionarinnen” und hebt sie
namentlich hervor. Es bleibt zu fragen, wie die Mission des Volkerapostels
ohne die Mitarbeit zahlreicher Frauen verlaufen ware?

Prominentes Opfer der Unterscheidung zwischen aktivem und passivem
Beitrag der Christinnen ist die Purpurhandlerin Lydia, die Maike und Alexander
Weil} auf die Rolle der Gastgeberin und Wohltéterin festlegen: ,,Dennoch wird
nirgends ausdriicklich erwdhnt, dass Lydia auch als Verkindigerin tdtig war. Es
ist daher sicherer, sie in der Rolle der Gastgeberin und Wohltéterin zu belassen,
auch wenn die ausflhrliche Bekehrungsgeschichte in der Apostelgeschichte,
also in einer Schrift, die Uberregionale Bedeutung fur alle entstehenden
christlichen Gemeinden gewann, die Vermutung einer geistlichen Rolle der
Lydia innerhalb ihres Wirkungskreises nahe legt” (S. 20).

Zu Recht wehren sich die Verfasser gegen Spekulationen, die den Boden
der Quellen ganzlich verlassen und sich in Wunschgebilden des persénlichen
Standpunktes verlieren. Aber selbst der historisch - kritische Ansatz, den die
Autoren gegen eine einseitig feministische Interpretation der Quellen verteidi-
gen, rechtfertigt und verlangt bisweilen ein moderates Weiterdenken auf der
Grundlage des vorhandenen Quellenmaterials. So seien im Fall der Purpurhand-
lerin aus Thyatheira einige ,,praktische” Gedanken erlaubt. Vor den Toren
Philippis trafen Paulus und sein Begleiter Silas eine Gruppe so genannter
gottesfiirchtiger Frauen, darunter Lydia, die dem Apostel aufmerksam zuhdrte
und sich bekehrte. Als sie getauft war, hat sie laut Apostelgeschichte (16,15)
die Missionare eingeladen: ,Wenn ihr berzeugt seid, dass ich an den Herrn
glaube, kommt in mein Haus und bleibt da! Und sie ndétigte uns.” Die
Bedingung, mit der Lydia ihre Gastfreundschaft verknipfte, ist erstaunlich. Die
Wahrhaftigkeit ihres Glaubens ist in ihren Augen die Voraussetzung fiir Paulus,
ihr Haus zu betreten und l&nger zu bleiben. Hier geht es nicht mehr nur um die
landesiibliche Gastfreundschaft, zumal Lydia offensichtlich einen gewissen
Widerstand der Missionare uberwinden musste. Offensichtlich verband sich mit
ihrer Einladung ein langerer Aufenthalt des Apostels in ihrem Haus, das zur
Keimzelle einer Hausgemeinde wurde. Jean- Pierre Sterck-Degueldre erkennt
in der Passage eine Anspielung auf den Bericht (ber die Emmaus - Jiinger.11In
der Notigung zu bleiben, verbirgt sich Lydias Bitte an Paulus, mit ihr und ihrer
Hausgemeinschaft das eucharistische Mahl zu feiern. Taufe und Mahl sind also
nach der Darstellung der Apostelgeschichte konstituierende Elemente einer
Hauskirche. Paulus und Silas nutzten wohl ihren Aufenthalt im Hause der
Lydia, um die Patronin und ihre Gemeinde in das spirituelle und rituelle Leben
einer Hauskirche einzuiiben. Was geschah aber, als die Missionare weiterzogen?
Wer hat die Gemeinde nach ihrem Weggang geleitet, wer hat das Mabhl
gehalten? Lukas schweigt, und Paulus wird in seinen Briefen an die Gemeinde
von Philippi Lydia nicht mehr erwahnen. Trotzdem darf eine Spekulation in
Frageform erlaubt sein: Hat die Patrona ihre Hauskirche weitergeleitet oder
Ubertrug sie diese Funktion einem Mann, vielleicht einem ihrer Sklaven, da die
Apostelgeschichte keinen Ehemann erwéhnt? Wohl kaum.

1 J.-P. Sterck-Degueldre, Eine Frau namens Lydia. Die lukanische Kompo-
sition von Apg 16,11-15.40, WUNT 2.176, Tubingen 2004, 183f.; 246-248; zitiert
nach E. Ebel, Lydia und Berenike. Zwei selbststandige Frauen bei Lukas, Biblische
Gestalten Bd. 20, Leipzig 2009, 60.



102 Comptes rendus bibliographiques/Kputuka 1 6ubnvorpadmja ZAnt 59(2009)91-105

Statt in aktive und passive Mission zu trennen, scheint mir die Unter-
scheidung in eine Mikro- und Makromissison sinnvoller zu sein. Konzentrierte
sich die Mikromission auf das familidre und engere soziale Umfeld, war die
Makromission universal ausgerichtet. In der Praxis verliefen die Grenzen
zwischen Mikro- und Makromission wohl ebenso flieRend wie die Rollen, die
glaubige Frauen in ihren Gemeinden einnehmen konnten.

Zu Recht betonen Maike und Alexander Weil3, dass Prisca Verkindi-
gerin und Lehrerin zugleich war (S. 22). Dariiber hinaus darf man davon aus-
gehen, dass sie zusammen mit ihrem Mann Aquila, mit dem sie eine Zeltma-
cherei betrieb, ihrer hduslichen Gemeinde und deren Gé&sten vorgestanden hat.
Obwohl Paulus Priscas Leitungsfunktion nicht eigens erwdahnt, kann man
aufgrund der Quellen darauf schliefen. Denn seine Briefe und die Apostelge-
schichte nennen Prisca erstaunliche Sechsmal, sogar viermal vor ihrem Mann.
Trotz ihrer zeitaufwendigen Rolle als Verkindigerin wird sie auch die Caritas
nicht vergessen haben. lhr Leben zeigt eines: Christliche Biographien sind
ebenso vielschichtig wie die Moglichkeiten, im Weinberg des Herrn mitzuar-
beiten. Sie als ,berufstatige Missionarin” zu bezeichnen (S. 30) mag dem
heutigen Bild einer modernen Frau entsprechen, durfte aber von der
Betroffenen nicht so empfunden worden sein. Dass die vielschichtige Mitarbeit
in der Mission gerade nicht als Beruf oder als Empfehlung fir weltliche
Ehrungen aufgefasst wurde, sondern als Dienst flir das Reich Gottes, betont der
Apostel Paulus immer wieder. Besonders deutlich wird er in 1 Kor 9,19: ,Da
ich also von niemand abhangig war, habe ich mich fur alle zum Diener
gemacht, um mdglichst viele zu gewinnen.”

Vielleicht ware ein Kapitel, das nach dem christlichen Missionsbegriff,
seiner Pragung und Auswirkung fragt, gerade in einem Buch sinnvoll gewesen,
das die christlichen Frauen der Friihzeit in seinen Mittelpunkt stellt und sie
durchaus auch als Missionarinnen bezeichnet (s. z.B. S. 30f.). Zu den guten
Fragen nach dem ,Was und Wie” gehort auch die dritte Frage nach dem
»Warum”, auf die Untersuchungen zu den antiken Termini fir die modernen
Woérter ,,Mission” und ,,missionieren” Licht werfen kdnnten.2

Obwohl sich die Verfasser von einem rein feministischen Ansatz in ihrer
Analyse explizit absetzen, (bernehmen sie hdufig die Terminologie der
theologischen Frauenforschung oder bemihen sich um modern klingende
Formulierungen, wie bereits manche Kapitellberschriften andeuten: ,Genial
gestort? Oder: die Problematik extrinsisch initiierter Geschlechterkonflikte
,»Crispina - von der pointiert argumentierenden femina clarissima zur zungen-
flinken Frau Jedermanndtoder auch: ,,Thekla - Symbolfigur ohne Metaebene#4
Die Wortwahl ist um so bedauerlicher, als sie weder das Selbstversténdnis der
frihen Christinnen erhellt noch den Tenor ihrer Zeit trifft und leider viele
wertvolle Ergebnisse der Autoren leicht verdecken kann.

Judith Rosen
Bonn / Siena

2 vgl. R Pesch, Voraussetzungen und Anfénge der uchristlichen Mission, in:
K. Kertelge (Hrsg.), Mission im Neuen Testament, Quaestiones disputatae 93, Frei-
burg - Basel - Wien 1982, 11-70.



