
Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105 93

ELKE HARTMANN, Frauen in der Antike. Weibliche Lebenswelten von 
Sappho bis Theodora, Verlag C. H. Beck, München 2007.

„Dieses Buch verfolgt zwei Ziele: zum einen exemplarisch Muster des 
antiken Denkens über Frauen aufzuzeigen, also zu erklären, <was>, <in 
welchem Kontext> und <auf welche Weise> in der Antike über Frauen 
geschrieben wurde. Zum zweiten sollen schlaglichtartig <weibliche Lebens- 
welten> beleuchtet werden, indem gefragt wird, welche Bedeutung Frauen, 
ihren Tätigkeiten und Beziehungen in unterschiedlichen sozialen und politi­
schen Gefügen, im antiken Schrifttum beigemessen wurde.”

So weit die Berliner Althistorikerin Elke Hartmann zur Zielsetzung ihres 
2007 erschienenen Buches (S. 7). Der Autorin, die sich bereits mit einschlä­
gigen Publikationen zur Frauen- und Genderforschung einen Namen gemacht 
hat,1 ist es besonders wichtig, die Frauengestalten „nicht als Prototypen 
weiblichen Handelns”, sondern als „literarische Figuren” zu betrachten, „deren 
Funktion innerhalb der antiken Kulturen, die vornehmlich in den Texten 
greifbar wird, es zu erklären gilt” (S. 7f.). Allerdings behandelt Frau Hartmann 
in ihrer Darstellung nicht nur literarische Frauengestalten, sondern auch histo­
rische, wobei die Vermischung den Leser im Unklaren lässt, ob die Verfasserin 
einen literaturgeschichtlichen Ansatz verfolgt oder einen historischen.

Elke Hartmann behandelt einen Zeitraum von tausend Jahren, den sie 
chronologisch und nach der traditionellen Epocheneinteilung von der 
archaischen Zeit bis in die Spätantike gliedert. Sie folgt dem altbewährten 
Prinzip „ad fontes”, das allerdings unter anderem wegen der komprimiert 
geschriebenen Einzelkapitel im Ansatz stecken bleibt. Dabei ist jedoch zu 
berücksichtigen, dass die Autorin bekennt, „schlaglichtartig” vorgegangen zu 
sein, wohl in der Absicht, einem größeren Leserkreis einen möglichst breiten 
Einblick in die Welt der antiken Frau zu bieten. Klug ist ihre in der Einleitung 
erläuterte Einschränkung, auf die überbordende Literatur zum Modethema 
„Frauen und ihre Geschichte” nicht umfassend einzugehen. Warum sie explizit 
auf den Versuch einer Synthese verzichtet, ist nicht ganz einzusehen. Doch 
würde die karge Quellenlage, die fast nur Frauen aus den höheren Gesell­
schaftsschichten repräsentiert, ein solch ehrgeiziges Anliegen sicher erschweren.

Vierzehn Kapitel, die jeweils mit einem zum Thema passenden Zitat 
eines antiken Schriftstellers eröffnet werden, stellen Frauengestalten aus der 
griechischen Frühzeit bis zur römischen Spätantike vor: Frauen bei Homer (S. 
14-25), die frühgriechische Dichterin Sappho (S. 26-37), die Frauen Spartas (S. 
38-52) und Athens (S. 53-63; S. 64-77), ferner die Kindsmörderin Medea (S. 
78-89), Sklavinnen, Hetären und Konkubinen (S. 90-103), die hellenistische 
Herrscherin Arsinoë II. (S. 104-113) und die römische Heldin Lucretia (S. 114- 
123), sowie Frauen in der römischen Religion (S. 124-130) und im Familienall­
tag (S. 131-146). Es folgen die femme fatale Clodia Metella (S. 147-157), die 
berüchtigte Ehebrecherin Messalina (S. 158-172), christliche Märtyrerinnen (S. 
173-186) und die byzantinische Kaiserin Theodora (S. 187-201). Bemerkungen 
zur Forschungsgeschichte, insbesondere der Frauen- und Genderforschung 
beschließen Hartmanns weit gespannte Darstellung, gefolgt von einem Anmer­
kungsteil, einem Literaturverzeichnis und einem Namens- und Sachindex. Jedes

1 Elke Hartmann, Heirat, Hetärentum und Konkubinat im klassischen Athen, 
Frankfurt am Main u.a. 2002; Elke Hartmann /Ugo Hartmann / Karin Pietzner 
(Hrsgg.), Geschlechterdefinitionen und Geschlechtergrenzen in der Antike, Stuttgart 
2007.



94 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105

Kapitel beginnt mit einer Einführung in die Thematik. Der Leser erfährt 
Handbuchwissen, das mit der Frage nach der Lebenswelt und den 
Lebensbezügen der jeweiligen Frauengestalt konfrontiert wird. Grundsätzlich 
neue Erkenntnisse bringt diese Vorgehensweise nicht.

Selbstverständlich ließe sich manches ergänzen. Wenn man etwa bei 
Homer die Schildbeschreibung im 18. Buch liest, auf dem Hochzeiter ihre 
Bräute durch die Stadt führen und Frauen vor ihren Haustüren dem Ereignis 
zuschauen, so ist das ein Beispiel, wie Literatur das Leben abbildet. Es ist der 
Moment, wo sich die Bräute der Öffentlichkeit der Polis vorstellen. Realistisch 
dürfte auch die anschließende Szene sein, die eine typische Situation zur Zeit 
des Dichters zeigt und die nicht aus der Epoche der mykenischen Paläste 
stammt: Während die Männer ihre Polis vor den Toren gegen die Feinde vertei­
digen, bewachen Frauen, Kinder und Greise die Stadtmauer. Offensichtlich gilt 
bei Festen wie in Gefahren die traditionelle Scheidung zwischen öffentlich und 
privat für die Frauen nicht mehr. Bemerkenswert ist auch die tragische Figur 
der Helena, die Elke Hartmann nicht weiter behandelt. Ausgerechnet Hektor, 
der ihretwegen sein Leben verlieren wird, begegnet der Unglücklichen mit 
Hochachtung, während die übrigen Trojaner sie mit Verachtung strafen. Wenn 
es ein Beispiel für den Respekt vor der Frau gibt, Trojas größter Held liefert 
es. Homer hätte Helena auch als ein mit allen Verführungskünsten begabtes 
Luder darstellen können. Er tat es nicht, sondern zeigt auch sie als Gefangene 
göttlicher Ränke. Wenn Hartmann wie viele Genderforscher betont, dass der 
überwiegende Teil der antiken Literatur von Männern verfasst wurde, die vor 
allem schrieben, um zu belehren und zu unterhalten, jedoch nicht, „um der 
Nachwelt zu erklären, wie Frauen in ihrer Zeit gelebt, gefühlt oder gedacht 
haben “ (S. 7), differenziert Homer wohltuend. Daher ist zu fragen, ob ein 
solches Pauschalurteil bei einem genauen Studium der Quellen gehalten werden 
kann. Denn darf man im Umkehrschluss wirklich behaupten, die männlichen 
Literaten der Antike seien daran interessiert gewesen, lediglich die „Gefühle” 
ihrer Geschlechtsgenossen darzustellen?” Vielleicht herrscht auf diesem 
unsicheren Terrain größere Parität unter den Geschlechtern, als wir heute 
wahrhaben wollen.

Mit Sappho betritt Elke Hartmann im zweiten Kapitel ihres Buches 
historischen Boden. Die Dichterin von Lesbos hätte unter den „Frauen in der 
Antike” das Beispiel für ein selbst bestimmtes und authentisches Leben einer 
Frau werden können. Denn die Lyrikerin zählt zu den wenigen Frauen, deren 
Werk, wenn auch nur in Fragmenten, überliefert ist. Stattdessen beklagt die 
Althistorikerin: „Liegen hier erstmalig Selbstzeugnisse einer antiken Autorin 
vor, die Einblicke in ein Frauenleben aus ihrer eigenen, persönlichen Sicht 
gewähren? Wohl kaum: ... die Lieder, die ihr zugeschrieben werden, waren für 
bestimmte rituelle Zwecke komponiert; und auch wenn die Dichterin vielfach 
ein <Ich> sprechen lässt, wäre es verfehlt, anzunehmen, dass damit die 
Darlegung eines höchst persönlichen Standpunktes intendiert gewesen sei” (S. 
26). Eine Begründung für ihr kategorisches Urteil liefert Frau Hartmann leider 
nicht, ebensowenig für die Behauptung, dass die Lieder Sappho nur „zuge­
schrieben” seien. Die Lyrikerin gehört in eine Zeit, die mit Hesiod und 
Archilochos das „Ich” entdeckt und dargestellt hat. Daher scheint mir Frau 
Hartmanns Skepsis, die Sapphos „Ich” lediglich als literarische Form bewertet, 
unbegründet zu sein. Die Trennung zwischen einem historischen und einem 
dichtenden „Ich” wäre bei Sappho genau so künstlich, wie wenn man einem 
Hesiod in seinen „Werken und Tagen” die persönliche Betroffenheit absprechen 
wollte. Mir zahlreichen Versen preist die Dichterin die Schönheit junger



Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽAnt 59(2009)91-105 95

Mädchen. Ihren Schülerinnen widmete sie Hochzeitslieder, in denen sie ihre 
Trauer verarbeitete, wenn die Mädchen ihren Kreis verließen, um zu heiraten: 
„Es scheint mir jener Mann den Göttern gleich zu sein, der dir gegenübersitzt 
und aus der Nähe deine süße Stimme hört und dein sehnsüchtiges Lachen, das 
mir mein Herz in der Brust verstört hat. Denn wenn ich einen kurzen Blick auf 
dich werfe, so versagt mir die Stimme ... Allzu ritualisiert klingt dieses 
Geständnis der Lehrerin nicht. Das gilt auch für die Weise, wie Sappho von 
ihrer eigenen Tochter schwärmt: „Ich habe eine schöne Tochter, sie hat eine 
Gestalt wie goldene Blumen, meine geliebte Kleis, für sie würde ich ganz 
Lydien nicht eintauschen Eine solche Liebeserklärung dürfte kaum einer 
vorgeprägten Form entsprungen sein. Mit Sappho erfassen wir eine Frau, die 
uns in ihrem Werk ihre Lebens- und Gefühlswelt aufschließt. Ihr mangelnde 
Individualität vorzuwerfen, entspricht nicht der historischen Realität.

Eines ihrer letzten Kapitel widmet Elke Hartmann den christlichen 
Märtyrerinnen. Nachdem sie den Leser ausführlich mit dem Thema Christen­
verfolgung bekannt gemacht hat, stellt sie die Märtyrerin Blandina vor, die im 
Jahr 177 in Lyon den Bekennertod gestorben ist. Frau Hartmann verweist auf 
die literarische Ausgestaltung des Berichtes, der eine Steigerung der 
Grausamkeiten biete, um die Märtyrerin in noch hellerem Glanz strahlen zu 
lassen. Nun handelt es sich gerade im Fall der Blandina um einen nahezu proto­
kollarischen Bericht ohne literarischen Anspruch, den die Lyoner Christen­
gemeinde an ihre Glaubensgenossen in Kleinasien geschrieben hat. Was wie 
pathetische Steigerung aussieht, ist ein Abbild der realen Grausamkeiten, zu 
denen Menschen fähig waren und sind, wie aktuelle Zeugnisse verfolgter Chris­
ten unserer Zeit dokumentieren. Etwas anders verhält es sich bei den Heiligen 
Perpetua und Felicitas. Frau Hartmann weist zu Recht auf die Diskussion hin, 
in wieweit der Bericht Perpetuas ein autobiographisches Zeugnis oder ein 
Ergebnis redaktioneller Bearbeitung ist. Die Martyriumsberichte, die im 
Rahmen von Gemeindegottesdiensten vorgetragen wurden, sollten Ermutigung 
in einer Zeit sein, die immer wieder mit dem Ausbruch neuer Verfolgungen zu 
rechnen hatte. Wenn Frauen wie Blandina, Perpetua und Felicitas das Marty­
rium auf sich nahmen, beeindruckten sie, wie Elke Hartmann richtig feststellt, 
besonders die weiblichen Gemeindemitglieder. Darüber hinaus sollten sie 
sicher auch die männlichen Christen beeindrucken, damit sie nicht hinter dem 
so genannten schwachen und durch den Glauben stark gewordenen Geschlecht 
zurückstanden.

Zu einer Rezension gehört der ein oder andere Einwand. Jedoch soll er 
nicht die Leistung Elke Hartmanns schmälern, der es gelungen ist, einer 
größeren Leserschaft Frauen aus der Zeit der Antike sachlich und anschaulich 
vorzustellen und dabei weitgehend auf ein feministisches und gendergeprägtes 
Vokabular zu verzichten. Das ist bei einem Modethema, das zu den bevorzugten 
Projekten der Frauen- und Genderforschung gehört, ein durchaus ansprechen­
des Verdienst.

Judith Rosen 
Bonn / Siena


