Comptes rendus bibliographiques/Kputnka v 6uénmorpadmja ZAnt 59(2009)91-105 93

ELKE HARTMANN, Frauen in der Antike. Weibliche Lebenswelten von
Sappho bis Theodora, Verlag C. H. Beck, Miinchen 2007.

,.Dieses Buch verfolgt zwei Ziele: zum einen exemplarisch Muster des
antiken Denkens Uber Frauen aufzuzeigen, also zu erklaren, <was>, <in
welchem Kontext> und <auf welche Weise> in der Antike Uber Frauen
geschrieben wurde. Zum zweiten sollen schlaglichtartig <weibliche Lebens-
welten> beleuchtet werden, indem gefragt wird, welche Bedeutung Frauen,
ihren Tatigkeiten und Beziehungen in unterschiedlichen sozialen und politi-
schen Gefligen, im antiken Schrifttum beigemessen wurde.”

So weit die Berliner Althistorikerin Elke Hartmann zur Zielsetzung ihres
2007 erschienenen Buches (S. 7). Der Autorin, die sich bereits mit einschla-
gigen Publikationen zur Frauen- und Genderforschung einen Namen gemacht
hat,1 ist es besonders wichtig, die Frauengestalten ,nicht als Prototypen
weiblichen Handelns”, sondern als , literarische Figuren” zu betrachten, ,,deren
Funktion innerhalb der antiken Kulturen, die vornehmlich in den Texten
greifbar wird, es zu erklaren gilt” (S. 7f.). Allerdings behandelt Frau Hartmann
in ihrer Darstellung nicht nur literarische Frauengestalten, sondern auch histo-
rische, wobei die Vermischung den Leser im Unklaren l&sst, ob die Verfasserin
einen literaturgeschichtlichen Ansatz verfolgt oder einen historischen.

Elke Hartmann behandelt einen Zeitraum von tausend Jahren, den sie
chronologisch und nach der traditionellen Epocheneinteilung von der
archaischen Zeit bis in die Spatantike gliedert. Sie folgt dem altbewahrten
Prinzip ,ad fontes”, das allerdings unter anderem wegen der komprimiert
geschriebenen Einzelkapitel im Ansatz stecken bleibt. Dabei ist jedoch zu
beriicksichtigen, dass die Autorin bekennt, ,,schlaglichtartig” vorgegangen zu
sein, wohl in der Absicht, einem grofReren Leserkreis einen moglichst breiten
Einblick in die Welt der antiken Frau zu bieten. Klug ist ihre in der Einleitung
erlauterte Einschréankung, auf die Uberbordende Literatur zum Modethema
»Frauen und ihre Geschichte” nicht umfassend einzugehen. Warum sie explizit
auf den Versuch einer Synthese verzichtet, ist nicht ganz einzusehen. Doch
wirde die karge Quellenlage, die fast nur Frauen aus den hoheren Gesell-
schaftsschichten reprasentiert, ein solch ehrgeiziges Anliegen sicher erschweren.

Vierzehn Kapitel, die jeweils mit einem zum Thema passenden Zitat
eines antiken Schriftstellers erdffnet werden, stellen Frauengestalten aus der
griechischen Frihzeit bis zur rémischen Spéatantike vor: Frauen bei Homer (S.
14-25), die fruhgriechische Dichterin Sappho (S. 26-37), die Frauen Spartas (S.
38-52) und Athens (S. 53-63; S. 64-77), ferner die Kindsmoérderin Medea (S.
78-89), Sklavinnen, Hetaren und Konkubinen (S. 90-103), die hellenistische
Herrscherin Arsinoé Il. (S. 104-113) und die romische Heldin Lucretia (S. 114-
123), sowie Frauen in der romischen Religion (S. 124-130) und im Familienall-
tag (S. 131-146). Es folgen die femme fatale Clodia Metella (S. 147-157), die
bertichtigte Ehebrecherin Messalina (S. 158-172), christliche Martyrerinnen (S.
173-186) und die byzantinische Kaiserin Theodora (S. 187-201). Bemerkungen
zur Forschungsgeschichte, insbesondere der Frauen- und Genderforschung
beschlieBen Hartmanns weit gespannte Darstellung, gefolgt von einem Anmer-
kungsteil, einem Literaturverzeichnis und einem Namens- und Sachindex. Jedes

1 Elke Hartmann, Heirat, Hetarentum und Konkubinat im klassischen Athen,
Frankfurt am Main u.a. 2002; Elke Hartmann /Ugo Hartmann / Karin Pietzner
(Hrsgg.), Geschlechterdefinitionen und Geschlechtergrenzen in der Antike, Stuttgart
2007.



94  Comptes rendus bibliographiques/Kputvka 1 6uémvorpadmja ZAnt 59(2009)91-105

Kapitel beginnt mit einer Einflhrung in die Thematik. Der Leser erfahrt
Handbuchwissen, das mit der Frage nach der Lebenswelt und den
Lebensbezligen der jeweiligen Frauengestalt konfrontiert wird. Grundsatzlich
neue Erkenntnisse bringt diese VVorgehensweise nicht.

Selbstversténdlich lieffe sich manches ergdnzen. Wenn man etwa bei
Homer die Schildbeschreibung im 18. Buch liest, auf dem Hochzeiter ihre
Braute durch die Stadt fihren und Frauen vor ihren Haustiiren dem Ereignis
zuschauen, so ist das ein Beispiel, wie Literatur das Leben abbildet. Es ist der
Moment, wo sich die Bréaute der Offentlichkeit der Polis vorstellen. Realistisch
diirfte auch die anschlieBende Szene sein, die eine typische Situation zur Zeit
des Dichters zeigt und die nicht aus der Epoche der mykenischen Paléste
stammt: Wahrend die Ménner ihre Polis vor den Toren gegen die Feinde vertei-
digen, bewachen Frauen, Kinder und Greise die Stadtmauer. Offensichtlich gilt
bei Festen wie in Gefahren die traditionelle Scheidung zwischen 6ffentlich und
privat fur die Frauen nicht mehr. Bemerkenswert ist auch die tragische Figur
der Helena, die Elke Hartmann nicht weiter behandelt. Ausgerechnet Hektor,
der ihretwegen sein Leben verlieren wird, begegnet der Unglicklichen mit
Hochachtung, wahrend die Ubrigen Trojaner sie mit Verachtung strafen. Wenn
es ein Beispiel fir den Respekt vor der Frau gibt, Trojas groRter Held liefert
es. Homer hétte Helena auch als ein mit allen Verfihrungskiinsten begabtes
Luder darstellen kénnen. Er tat es nicht, sondern zeigt auch sie als Gefangene
gottlicher Ranke. Wenn Hartmann wie viele Genderforscher betont, dass der
Uberwiegende Teil der antiken Literatur von Méannern verfasst wurde, die vor
allem schrieben, um zu belehren und zu unterhalten, jedoch nicht, ,,um der
Nachwelt zu erkléren, wie Frauen in ihrer Zeit gelebt, gefiihlt oder gedacht
haben “ (S. 7), differenziert Homer wohltuend. Daher ist zu fragen, ob ein
solches Pauschalurteil bei einem genauen Studium der Quellen gehalten werden
kann. Denn darf man im Umkehrschluss wirklich behaupten, die méannlichen
Literaten der Antike seien daran interessiert gewesen, lediglich die ,,Geflihle”
ihrer Geschlechtsgenossen darzustellen?” Vielleicht herrscht auf diesem
unsicheren Terrain gréRere Paritat unter den Geschlechtern, als wir heute
wahrhaben wollen.

Mit Sappho betritt Elke Hartmann im zweiten Kapitel ihres Buches
historischen Boden. Die Dichterin von Lesbos héatte unter den ,,Frauen in der
Antike” das Beispiel fir ein selbst bestimmtes und authentisches Leben einer
Frau werden konnen. Denn die Lyrikerin z&hlt zu den wenigen Frauen, deren
Werk, wenn auch nur in Fragmenten, Uberliefert ist. Stattdessen beklagt die
Althistorikerin: ,,Liegen hier erstmalig Selbstzeugnisse einer antiken Autorin
vor, die Einblicke in ein Frauenleben aus ihrer eigenen, persénlichen Sicht
gewahren? Wohl kaum: ... die Lieder, die ihr zugeschrieben werden, waren fir
bestimmte rituelle Zwecke komponiert; und auch wenn die Dichterin vielfach
ein <lch> sprechen lasst, ware es verfehlt, anzunehmen, dass damit die
Darlegung eines hichst personlichen Standpunktes intendiert gewesen sei” (S.
26). Eine Begriindung fur ihr kategorisches Urteil liefert Frau Hartmann leider
nicht, ebensowenig fir die Behauptung, dass die Lieder Sappho nur ,,zuge-
schrieben” seien. Die Lyrikerin gehort in eine Zeit, die mit Hesiod und
Archilochos das ,,Ich” entdeckt und dargestellt hat. Daher scheint mir Frau
Hartmanns Skepsis, die Sapphos ,,Ich” lediglich als literarische Form bewertet,
unbegriindet zu sein. Die Trennung zwischen einem historischen und einem
dichtenden ,,Ich” wére bei Sappho genau so kinstlich, wie wenn man einem
Hesiod in seinen ,,Werken und Tagen” die personliche Betroffenheit absprechen
wollte. Mir zahlreichen Versen preist die Dichterin die Schdnheit junger



Comptes rendus bibliographiques/Kputuka n 6uénuorpacgmja ZAnt 59(2009)91-105 95

Madchen. lhren Schilerinnen widmete sie Hochzeitslieder, in denen sie ihre
Trauer verarbeitete, wenn die Madchen ihren Kreis verlieBen, um zu heiraten:
,»ES scheint mir jener Mann den Gottern gleich zu sein, der dir gegenibersitzt
und aus der Ndhe deine slfe Stimme hort und dein sehnsiichtiges Lachen, das
mir mein Herz in der Brust verstért hat. Denn wenn ich einen kurzen Blick auf
dich werfe, so versagt mir die Stimme ... Allzu ritualisiert klingt dieses
Gestandnis der Lehrerin nicht. Das gilt auch fur die Weise, wie Sappho von
ihrer eigenen Tochter schwarmt: ,Ich habe eine schone Tochter, sie hat eine
Gestalt wie goldene Blumen, meine geliebte Kleis, fir sie wirde ich ganz
Lydien nicht eintauschen Eine solche Liebeserklarung dirfte kaum einer
vorgepragten Form entsprungen sein. Mit Sappho erfassen wir eine Frau, die
uns in ihrem Werk ihre Lebens- und Gefihlswelt aufschlieft. lhr mangelnde
Individualitat vorzuwerfen, entspricht nicht der historischen Realitét.

Eines ihrer letzten Kapitel widmet Elke Hartmann den christlichen
Martyrerinnen. Nachdem sie den Leser ausfiihrlich mit dem Thema Christen-
verfolgung bekannt gemacht hat, stellt sie die Martyrerin Blandina vor, die im
Jahr 177 in Lyon den Bekennertod gestorben ist. Frau Hartmann verweist auf
die literarische Ausgestaltung des Berichtes, der eine Steigerung der
Grausamkeiten biete, um die Martyrerin in noch hellerem Glanz strahlen zu
lassen. Nun handelt es sich gerade im Fall der Blandina um einen nahezu proto-
kollarischen Bericht ohne literarischen Anspruch, den die Lyoner Christen-
gemeinde an ihre Glaubensgenossen in Kleinasien geschrieben hat. Was wie
pathetische Steigerung aussieht, ist ein Abbild der realen Grausamkeiten, zu
denen Menschen féhig waren und sind, wie aktuelle Zeugnisse verfolgter Chris-
ten unserer Zeit dokumentieren. Etwas anders verhalt es sich bei den Heiligen
Perpetua und Felicitas. Frau Hartmann weist zu Recht auf die Diskussion hin,
in wieweit der Bericht Perpetuas ein autobiographisches Zeugnis oder ein
Ergebnis redaktioneller Bearbeitung ist. Die Martyriumsberichte, die im
Rahmen von Gemeindegottesdiensten vorgetragen wurden, sollten Ermutigung
in einer Zeit sein, die immer wieder mit dem Ausbruch neuer Verfolgungen zu
rechnen hatte. Wenn Frauen wie Blandina, Perpetua und Felicitas das Marty-
rium auf sich nahmen, beeindruckten sie, wie Elke Hartmann richtig feststellt,
besonders die weiblichen Gemeindemitglieder. Daruber hinaus sollten sie
sicher auch die mannlichen Christen beeindrucken, damit sie nicht hinter dem
so genannten schwachen und durch den Glauben stark gewordenen Geschlecht
zurlickstanden.

Zu einer Rezension gehort der ein oder andere Einwand. Jedoch soll er
nicht die Leistung Elke Hartmanns schmaélern, der es gelungen ist, einer
groReren Leserschaft Frauen aus der Zeit der Antike sachlich und anschaulich
vorzustellen und dabei weitgehend auf ein feministisches und gendergepragtes
Vokabular zu verzichten. Das ist bei einem Modethema, das zu den bevorzugten
Projekten der Frauen- und Genderforschung gehort, ein durchaus ansprechen-
des Verdienst.

Judith Rosen
Bonn / Siena



