
84 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104

zasluga je Ilarije Ramelli što je u jednoj učenoj analizi osvetlila istoriju svih 
ovih vidova etrurskog nasledja u vekovima izmedju Avgustove revolucije i 
Konstantinove stvaralačke obnove.

Slobodan Dušanić 
Filozofski fakultet, Beograd

SIGRID MRATSCHEK, Der Briefwechsel des Paulinus von Noia. 
Kommunikation und soziale Kontakte zwischen christliche Intellektuellen. 
Hypomnemata 134. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2002, pp. 732.

Gli studi su Paolino da Nola e il suo epistolario hanno conosciuto rinno­
vata attenzione nel corso degli ultimi anni. Nel 1999 è apparso come XVII° 
volume della collana The Transformation o f the Classical Heritage (Berkeley, 
University of California Press) l’ottimo saggio di Dennis E. Trout, Paulinus of 
Nola. Life, Letters and Poems; ora anche l’imponente studio di S. Mratschek 
si colloca in questa serie e offre alla riflessione degli studiosi un amplissimo 
materiale, che consente di esplorare in maniera quasi esaustiva il milieu sociale 
e culturale in cui si mosse il vescovo nolano. Lo studio della Mratschek, 
rielaborazione per la stampa della sua tesi di abilitazione, si propone 
meritoriamente di ovviare comunque a una lacuna rimasta tale anche nei più 
recenti studi paoliniani, orientati prevalentemente alla produzione di commenti 
e di studi particolareggiati sul suo epistolario e sui suoi carmi (p. 4) e, come 
lascia del resto intendere il titolo stesso, dedica particolare attenzione alle rela­
zioni sociali paoliniane e allo studio prosopografico dei personaggi che venne­
ro a contatto con lui, sia come corrispondenti epistolari sia come conoscenti 
durante i suoi ripetuti soggiorni romani sia come ospiti nel monastero di Nola 
(capp. 4-5a; Anhang II, III, IV, pp. 616-642). Lo studio dell’opera letteraria di 
Paolino offre inoltre all’A. la possibilità di delineare una storia della società e 
della mentalità del tempo (p. 6), anche in considerazione del fatto che egli non 
fu soltanto un notabile che lasciò una carriera prestigiosa nel mondo per 
abbracciare l’ideale ascetico e la cura pastorale delle anime (seguendo in questo 
un itinerario di fede non nuovo fra le upper classes del IV e V secolo: si pensi 
alla scelta religiosa e sacrale di Melania iuniore e del marito Piniano, di cui si 
riferisce anche nel volume, pp. 99-100), ma anche un uomo di lettere deposi­
tario di una forma mentis retoricamente orientata, che si manifestò compiuta- 
mente nella comunicazione epistolare e nello scambio spirituale con i suoi 
contemporanei più prestigiosi (capp. 6-8).

La prima sezione del volume si intitola Rhetorik und Askese (pp. 19- 
182) e studia il retroterra sociale e culturale di Paolino, intellettuale di origine 
aquitana e allievo di Ausonio in quella Bordeaux “von der zahlreiche geistige 
Impulse in alle Richtungen Galliens und nach Italien ausstrahlten” (p. 32). Le 
scuole bordolesi formavano infatti il personale che avrebbe servito non solo 
neH’amministrazione delle province galliche, ma anche quello attivo presso le 
sedi imperiali di Treviri e di Costantinopoli, e vantavano inoltre contatti 
prestigiosi, di natura politica e culturale, con l’aristocrazia senatoria romana. 
Ausonio non si limitò soltanto a contribuire alla formazione retorica e culturale 
del giovane Paolino, ma fu anche la guida sicura dei suoi primi passi nella 
carriera politica. Del resto, il grande maestro bordolese era stato in quegli anni 
il patrono politico di una numerosa serie di alti ufficiali palatini, dimostrando 
nei fatti la validità di un’osservazione che Simmaco aveva fatto proprio in una



Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104 85

lettera a lui indirizzata: iter ad capessendos magistratus saepe litteris promo­
vetur (Symm., Ep., I, 20, 1). Grazie ai buoni uffici di Ausonio, Paolino fu 
nominato consularis Campaniae negli anni 381-382 (pp. 65-73; ГА. si diffonde 
ampiamente sull’esatta titolatura del suo ufficio, di rango consolare e non 
proconsolare). Egli venne cosi per la prima volta a contatto con un ambiente 
che lo avrebbe segnato per tutta la vita e in quest’occasione strinse legami con 
le famiglie aristocratiche più in vista dell’Urbe, tra cui quella degli Anicii, con 
la quale condivideva legami di parentela (pp. 73-77). La momentanea caduta 
in disgrazia di Ausonio, seguita all’assassinio di Graziano (383), determinò il 
ritorno di Paolino in Gallia, dove possedeva estesi beni fondiari. Qui sposo 
Therasia, ricca ereditiera spagnola, e si avvicinò alla riflessione religiosa: erano 
gli anni in cui il rigorismo priscillianista si diffondeva nelle campagne 
dell’Aquitania e faceva proseliti anche fra gli aristocratici locali (pp. 78-83). 
Dovette tuttavia lasciare presto la sua regione, anche in ragione di un oscuro 
caso di omicidio di cui fu vittima il fratello, forse coinvolto nel bagno di 
sangue che seguì la fine dell’usurpazione di Massimo nel 389 (pp. 83-87; cfr. 
al riguardo anche A. Koskun, Die gens ausoniana an der Macht. Unter­
suchungen zu Decimus Magnus Ausonius und seiner Familie, Oxford 2002, pp. 
103-104), e trasferirsi in Spagna nelle proprietà della moglie (p. 58), dove 
avvenne la sua definitiva conversione al cristianesimo, segnata dall’alienazione 
dei beni in favore dei poveri da parte di Paolino e di Therasia (Aug., De civ. 
Dei, I, 10: ex opulentissimo divite voluntate pauperrimus). Ausonio e Gerolamo 
furono i primi a conoscere la sua decisione e le loro reazioni non poterono che 
essere del tutto discordi (pp. 90-105). E interessante soprattutto la reazione 
ausoniana, che definisce la scelta dell’ex discepolo come una forma di perver­
sione ispirata da Therasia, avvicinata per questo alla leggendaria Tanaquilla 
(Aus., Ep, 22, 31). Se episodi simili di alienazione di ricchezze erano già 
avvenuti ad opera di personaggi più o meno noti (dal retore Mario Vittorino 
alle clarae feminae aristocratiche legate a Gerolamo), Paolino fu il primo sena­
tore che abbandonò volontariamente beni e carriera per darsi a vita monastica, 
anche in ragione di una crescente estraneità all’ambiente senatorio e a una crisi 
nei rapporti di parentela, certamente legata alla morte violenta del fratello 
(p. 105). Allorché Paolino, negli ultimi anni del IV secolo, si spogliò dei propri 
beni, era attuale presso i cristiani il dibattito sul “buon uso della ricchezza” 
(p. 121). Secondo la dottrina paoliniana, esposta in alcune lettere e poesie per 
lo più coeve agli anni dell’alienazione, Dio è il largitor della ricchezza e tutti 
gli uomini sono poveri nei suoi confronti. La differenziazione sociale ed 
economica è dovuta a una sorta di mobilità della ricchezza, che porta ora alcuni 
uomini ora altri ad essere poveri o ricchi. Non fu tuttavia mai un estremista (p. 
137). Sostenne infatti la necessità, per un aristocratico, di alienare “parzial­
mente” i propri beni, come avevano fatto Sulpicio Severo (p. 141) e 
Pammachius (p. 143; cfr. Paulin., Ep., 13, 18: tales enim divites cum 
pauperibus suis diligit deus), ovvero di delegare a un membro della famiglia la 
loro amministrazione, così come aveva fatto il governatore Aper, che si era 
dedicato a vita ascetica insieme alla moglie (p. 156). L’insegnamento di 
Paolino sulla ricchezza e l’uso che egli ne fece diedero frutti cospicui in Gallia, 
dove le sue lettere furono accolte dai locali rentiers come un invito a un 
appoggio pragmatico e finanziario al cristianesimo. Se, come scrive C. Piétri 
(Roma Christiana, Rome 1976, I, p. 581), il IV e il V secolo costituiscono la 
grande epoca dell’evergetismo cristiano, si devono ringraziare per questo anche 
personaggi come Paolino (p. 182). Ma il suo esempio non sarebbe stato 
altrettanto penetrante e pervasivo se non fosse stato sorretto dall’abilità 
letteraria di Paolino e dalla sapienza retorica delle sue lettere.



86 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104

La seconda sezione del volume si intitola Der Zirkel (pp. 185-394) e si 
apre con uno sguardo alle terre aquitane che erano state l’ambiente dove 
Paolino aveva vissuto la prima parte della sua vita. La Mratschek definisce la 
giovinezza aquitana di Paolino un’età di “sorglose Heiterkeit”, in quanto una 
sorta di “serenità senza problemi” sembra trasparire dalle relazioni epistolari 
ed amicali che Paolino intesse in questa regione con poeti, filosofi, giuristi, 
tutti legati a vario titolo al magistero ausoniano: le lettere raccontano di pacate 
riflessioni estetico-filosofiche e di reciproci scambi di piccoli doni sullo sfondo 
di villae rusticae immerse in una campagna rigogliosa. Paolino era proprietario 
di estesi latifondi in Aquitania (cfr. Chron. Gali., a. 452: dominus innumera­
bilium praediorum); fra questi, molto caro gli fu sempre quello di Ebromagus, 
di difficile identificazione. La Mratschek discute al riguardo con molta 
attenzione le diverse possibilità di collocazione, finendo con il localizzarla a 
sud di Portus Alingonis (od. Langon, 50 km a sud di Bordeaux; cfr. pp. 193- 
208). Si tratta di una conclusione indubbiamente corretta, alla quale tuttavia 
era già pervenuta nel 1995 L. Mondin, commentando Aus., Ep., 19b Green (L. 
Mondin, Decimo Magno Ausonio, Epistole, introduzione, testo critico e 
commento, Venezia 11995, p. 135).

Dopo il trasferimento in Spagna, agli amici aquitani di ascendenza 
ausoniana si affiancano e progressivamente si sostituiscono, quali destinatari 
delle lettere di Paolino, intellettuali cristiani di origine spagnola. Questi con­
tatti privilegiati con la Spagna si spiegano con il fatto che le società provinciali 
di Gallia e di Spagna erano culturalmente, socialmente ed economicamente 
interdipendenti, soprattutto nella regione circumpirenaica, dove le condizioni 
di vita delle due aristocrazie non dovevano conoscere differenze significative 
(cfr. J. Fontaine, Société et culture chrétienne sur l'aire circumpyrénéenne au 
siècle de Théodose, Bull. Litt. Eccl., 75, 1974, pp. 241-282), e anche con 
Faccresciuta importanza della nobiltà ispanica, sia di terra che di servizio, dopo 
l’ascesa di Teodosio al trono imperiale. Alla familiarità con i corrispondenti 
spagnoli si accompagnano lunghi soggiorni di Paolino nella regione transpi­
renaica negli anni 390-393 (pp. 209-243): qui, nel 392-393 morì il suo unico 
figlio Celso, vissuto una sola settimana (p. 215). Nell’estate del 393 e del 394 
Paolino ricevette le ultime tre lettere del suo antico maestro Ausonio; gli 
rispose con due lettere in versi in cui affermava programmaticamente il suo 
rifiuto delle muse pagane e il suo proposito di dedicare la vita a Dio (pp. 218-
219) . I primi carmi cristiani di Paolino risalgono infatti proprio a questo 
periodo spagnolo e sono coevi ad un panegirico di Teodosio, scritto quando 
quest’ultimo doveva confrontarsi con la minaccia dell’usurpatore Eugenio (p.
220) . Il 25 dicembre dell’anno 394 fu consacrato sacerdote a Barcino 
(Barcellona), dove risiedette per qualche tempo con la moglie. In questo 
periodo comincia anche la sua relazione epistolare con Gerolamo, che già si 
trovava in Palestina (p. 227); dopo la vittoria teodosiana presso il Frigido, tali 
relazioni si estesero anche ad altri personaggi, dal poeta Prudenzio di Calahorra 
0Calagurris), al futuro storico Paolo Orosio da Bracara (Braga), che lo avrebbe 
visitato nel 415 (p. 232), a Nummius Aemilianus Dexter, strettissimo collabo­
ratore di Teodosio. Da Barcellona passò poi in Italia via mare nella primavera 
del 395.

A partire da questo momento, Nola divenne il centro della sua vita e 
della sua rete di scambi epistolari (Secretum Nolanae urbis: Das Zentrum des 
Briefverkehrs). La scelta di Nola come sede di fondazione di un monastero non 
fu dettata da motivazioni contingenti e improvvisate. Il luogo di sepoltura del 
martire Felice si trovava infatti in una posizione strategica, servita da strade



Comptes rendus bibIiographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104 87

importanti e a poca distanza da Roma. Qui la famiglia di Paolino aveva 
proprietà e relazioni e lui stesso aveva cominciato qui la carriera politica (pp. 
244-250). Non appena Paolino e la moglie arrivarono a Nola, subito intrapre­
sero attività di restauro edilizio dei luoghi di culto sorti intorno alla tomba di 
s. Felice con i proventi ricavati dall’alienazione delle loro terre galliche e di 
Spagna (pp. 250-265). Appena due anni dopo il suo arrivo a Nola, Paolino 
descriveva nel suo IIP Natalicium le folle che da tutta l’Italia meridionale si 
recavano al santuario di Cimitile per rendere omaggio ai resti di s. Felice. Non 
si trattava solo di pellegrini e di gente semplice, ma anche di visitatori di alto 
rango. Gli anni trascorsi a Cimitile rappresentarono dunque per Paolino quelli 
in cui la rete delle sue relazioni epistolari e sociali si fece più fitta, dall’Italia 
alla Spagna, fino alla Palestina e alla Dacia (pp. 266-273). La maggior parte 
delle sue lettere raggiungeva però la Gallia meridionale e l’Italia. Al riguardo 
FA. fa notare che i suoi corrispondenti italici erano per lo più membri 
dell’aristocrazia senatoria o asceti; non è giunta invece nessuna lettera di 
Paolino a vescovi italici, a probabile testimonianza di una sua sostanziale 
estraneità alle gerarchie ecclesiastiche della penisola (pp. 270-271).

Successivamente la Mratschek (cap. 5, Die soziale Struktur) si sofferma 
sulle modalità di funzionamento del servizio postale tardoantico (cursus 
publicus) e sulla conservazione e dettatura delle lettere, riprendendo sia fonti 
primarie (oltre a Paolino, Ausonio, Simmaco, Boezio) sia secondarie (ad es., 
D. Gorce, Les voyages, l ’hospitalité et le port des lettres dans le monde chré­
tien des IVe et Ve siècles, Paris 1925; M.Y. Perrin, Ad implendum caritatis 
ministerium. La place des courriers dans la correspondance de Paulin de Noie, 
MEFRA 104, 1992, pp. 1025-1068) e adattando entrambe al caso particolare 
della corrispondenza paoliniana. La consegna della corrispondenza poteva 
essere difficile per l’insicurezza diffusa delle strade, a seguito di situazioni 
belliche o di scorrerie barbariche (pp. 293-301). Spesso la lettera non era altro 
che una salutatio (p. 302), che rimandava a contenuti esposti oralmente dal 
latore. Quest’ultimo era spesso al corrente del testo della lettera, anche perché 
essa poteva andare perduta nel corso del trasporto. Come FA. fa opportuna­
mente notare, le modalità di consegna e di organizzazione dell’epistolario 
paoliniano non differivano da quelle di altri epistolari tardoantichi, da quello 
di Simmaco a quello di Agostino. A questa parte si lega poi proficuamente il 
contenuto di Anhang II, pp. 616-624, ove la Mratschek compie un’attenta 
analisi prosopografica dei latori delle lettere di Paolino, considerati anche dal 
punto di vista della loro condizione sociale. Si trattava comunque, in massima 
parte, di ecclesiastici o di laici a lui strettamente legati, anche se il personale 
monastico vi era prevalente, in ragione della fiducia quasi assoluta che Paolino 
nutriva nei riguardi di questi filii vel ministri oboedientiae.

Il trasferimento a Nola non rappresentò dunque per Paolino una sorta 
di isolamento; dopo il 395 le sue relazioni sociali crebbero non solo quanti­
tativamente e geograficamente, ma anche di spessore. La morte di Ausonio 
segnò tuttavia la fine dei contatti con quella cerchia (p. 329). Quanto ai conte­
nuti, non mancano nel suo epistolario scritti di raccomandazione e richieste di 
favori (pp. 358-388): anche nelle lettere importanti egli non si dimenticò mai 
di chiedere favori per la comunità che presiedeva. La corrispondenza con auto­
revoli personaggi della Chiesa, quali Agostino, Gerolamo e Rufino di Aquileia, 
con vescovi africani, aquitani e italici, con grandi proprietari terrieri e 
funzionari dell’amministrazione, mostra Paolino al centro di una fitta rete di 
patronato e di relazioni sociali. Non diversamente dagli altri epistolari 
tardoantichi, le lettere di Paolino servirono al mantenimento delle relazioni



88 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104

sociali e al loro allargamento. Nella prassi della commendatio paoliniana si 
legavano due sfere di autorevolezza fra loro complementari: quella del nobile 
e quella dell’asceta, ma il rispetto dell’etichetta e delle convenzioni epistolari 
era analogo a quello dei coevi epistolari pagani, primo fra tutti quello di Sim­
maco (cfr. P. Bruggisser, Symmaque ou le rituel épistolaire de Vamitié litté­
raire. Recherches sur le premier livre de la correspondance, Fribourg 1993). Il 
rispetto di queste regole spiega perché Paolino abbia considerato un vulnus alla 
convenzione epistolare il fatto che il suo amico Severo non gli abbia scritto per 
due anni: 1’officium imponeva che non si dovesse perdere nessuna occasione 
per rispondere a una lettera e salutare un amico. Non ci sono differenze 
sostanziali fra le lettere di Paolino e quelle di Simmaco: come quest’ultimo 
attribuì allo scambio epistolare la funzione di stabilire e rinsaldare contatti 
privilegiati con altri membri dell’orbo senatorio e con i detentori di elevate 
cariche di corte e dell’amministrazione, così Paolino considerò la relazione 
epistolare un religiosissimum officium (pp. 389-394), un dovere che rispondeva 
a regole sociali ben precise presso la classe sociale cui anch’egli apparteneva, 
ma che aveva anche una forte componente religiosa, fondata sulla personale 
convinzione dell’autorità soprannaturale degli asceti e sul suo ideale 
dell’amicizia cristiana.

La terza sezione del volume si intitola Der Briefwechsel (pp. 397-485) 
e si apre con un’analisi delle strategie messe in atto dai Padri della Chiesa per 
la formazione di un’opinione pubblica cristiana (cap. 6: Öffentliche Wirkung); 
ciò che poteva avvenire in primo luogo parlando un linguaggio comprensibile 
ai più. Paolino si adeguò a questo principio, sostenuto da numerosi membri 
della Chiesa tardoantica, da s. Gerolamo a Gregorio di Tours, nei Natalicia e 
nella biografia del vescovo Felice. Solo il XIII Natalicium, declamato alla 
presenza di Melania e Pininano, che visitarono Nola nel 406/407, presenta il 
repertorio completo delle conoscenze metriche di Paolino; gli altri sono scritti 
soltanto in semplici esametri. La stessa funzione pedagogica della letteratura 
sacra era svolta dai cicli pittorici del Vecchio e del Nuovo Testamento che orna­
vano la basilica nolana, le cui pareti affrescate erani definite da Paolino Biblia 
pauperum. Più dei carmi erano tuttavia le sue lettere a circolare nel mondo 
cristiano tardoantico, dalla Gallia all’Italia all’Africa. Esse erano così ben 
scritte che, alla morte di Paolino, il popolo, impossibilitato a toccare le spoglie 
del vescovo, avrebbe voluto almeno toccare le sue lettere. Egli era infatti, 
secondo la testimonianza di Uranio (Ep., 9, de obitu, PL 53, 864), suavis et 
blandus in litteris. Le sue lettere, pubblicate su rotoli di papiro secondo l’uso 
diffuso nel corso del IV secolo e del tutto adeguate alle regole della retorica 
epistolare tardoantica (cfr. K.Thraede, Grundzüge griechisch-römischer Brief- 
topik, Zetemata 70, München 1970), erano infatti destinate alla pubblicazione 
per la finalità autorappresentativa che veniva loro attribuita, in quanto servi­
vano a propagandare presso l’opinione pubblica cristiana mondiale l’ideale 
ascetico praticato a Nola.

Le relazioni paoliniane con eminenti personalità cristiane avvenivano 
attraverso commendationes, scambi di doni e libri, secondo una pratica comune 
anche al coevo mondo pagano (cap. 7: Kommunikation und geistiger 
Austausch). Si pensi ai frequenti scambi di doni, sportulae ecc. di cui riferisce 
l’epistolario di Simmaco. Ovviamente è diversa la natura dei doni scambiati: 
da preziosi dittici eburnei e da rare e ricercate edizioni librarie si passa a 
scomodi abiti monastici, a reliquie orientali e a pani benedetti, secondo un uso 
particolarmente diffuso fra i cristiani di Gallia nel IV secolo. Paolino vi ricorse 
nella s.ua corrispondenza con alcuni suoi destinatari gallici e con Agostino e 
Alipio in Africa: l’uso di scambiarsi pani benedetti significava la loro unità



Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104 89

nella fede; del resto, unanimitas e amicitia erano le parole d’ordine dello scam­
bio di “santi doni” (p. 443). Non diversamente dai coevi epistolari “pagani”, 
lo scambio di lettere poteva servire allo scambio di manoscritti e 
aH’informazione libraria. In effetti, Paolino non fu solo scrittore, ma anche 
editore di opere sue e di altri autori cristiani. L’A. ricorda l’edizione curata da 
Paolino della vita di s. Martino di Tours, scritta da Sulpicio nel 397 (p. 453). 
L’invio di libri serviva anche come mezzo per stabilire relazioni amichevoli: 
amicizie come quelle di Paolino con Gerolamo, Alipio e Agostino nacquero 
infatti attraverso lo scambio di testi (p. 475).

La quarta parte del volume si intitola Der Mönch und die Gesellschaft 
(pp. 489-602). Il cap. 8 (Kontaktpflege) è dedicato allo studio degli scambi e 
dei contatti di Paolino, il quale, pur conducendo vita ascetica nel suo monaste­
ro nolano, fu sempre convinto della necessità della cura e dello scambio di 
informazioni. Riprendendo uno passo di W.H.C. Frend (The two worlds of 
Paulinus of Nola, in J.W. Binns, ed., Latin Literature of the Fourth Century, 
London-Boston 1974, pp. 100-133, spec. pp. 114 ss), l’A. lo definisce al 
riguardo un “genio” nella costruzione di relazioni interpersonali. Pegno di 
un’amicizia duratura era la concordanza spirituale: non è un caso dunque, come 
si è visto, che Paolino si sia rivolto ai suoi corrispondenti con i titoli di unani­
mitas tua o vestra. Per amicizie spirituali così intense, visite personali pote­
vano anche non essere necessarie. I contatti personali tuttavia non mancavano: 
Paolino e Therasia si recavano ogni anno a Roma per una decina di giorni in 
occasione della festività degli apostoli Pietro e Paolo (29 giugno); dopo la 
morte di Therasia (409), quando Paolino divenne vescovo, il suo soggiorno 
romano avveniva di solito dopo la Pasqua. Paolino vi si recava non solo per 
motivi di preghiera, ma anche per incontrare personaggi in vista, senatori ed 
ecclesiastici, sempre con l’intento di far conoscere e propagandare il suo ideale 
ascetico. Grazie ai suoi legami di parentela con Melania seniore, Paolino venne 
introdotto in quasi tutte le case della nobiltà, in primis i Caeionii e gli Anici. 
Qui egli venne a contatto anche con Rufino di Aquileia. Si è già detto (supra, 
p. 4) della sostanziale estraneità di Paolino alle gerarchie ecclesiastiche italiche. 
Se, sotto certi aspetti, l’arrivo di Paolino in Italia nel 395 fu più un viaggio 
trionfale che un pellegrinaggio, l’accoglienza da parte delle gerarchie della 
Chiesa fu invece piuttosto fredda. Forse papa Siricio temeva che una nuova 
famiglia monastica avrebbe accresciuto la conflittualità all’interno della Chiesa. 
Con il suo successore, Anastasio I, Paolino ebbe più successo e da lui fu 
accolto a Roma per la festa di s. Pietro dell’anno 400. Anastasio però morì 
presto, prima che Paolino riuscisse a rafforzare le sue relazioni con il clero 
romano. Nel 417, otto anni dopo la sua ordinazione vescovile, il suo prestigio 
era però di molto accresciuto, anche come autorità nelle dispute ereticali. Al 
culmine della sua carriera, nell’aprile del 419, una lettera delFimperatrice Galla 
Placidia pregava Paolino di partecipare in giugno al sinodo di Spoleto, che 
avrebbe deciso l’elezione del successore di papa Zosimo. Secondo l’A., la 
lettera prova che la corte imperiale considerava Paolino il primo dei vescovi 
italiani dopo il papa. Presso i vescovi, poi, Paolino godeva di alta considera­
zione per il suo carisma ascetico e per la sua educazione retorica (p. 517). 
All’atto del suo insediamento, Paolino scrisse a Sulpicio di aver ricevuto 
l’omaggio degli altri vescovi campani, tra i quali ebbe in particolare amicizia 
Emilio di Benevento e Memor di Eclano. La Mratschek riferisce poi con do­
vizia di particolari le sue relazioni con i vescovi dell’Italia settentrionale 
(Gaudenzio di Brescia e Ambrogio di Milano), delTAfrica (Agostino di Ippona 
e Alipio di Tagaste), della Gallia e dell’Illirico (Victricius, vescovo di Reme- 
siana).



90 Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104

Attraverso lo studio di altre raccolte epistolari, di protocolli di sinodi 
africani e di costituzioni imperiali, ГА. delinea infine un quadro preciso e 
rigoroso delle attività diplomatiche e dei soggiorni di delegazioni di vescovi 
nel monastero nolano (p. 547). La composizione sociale dei visitatori di Nola 
e la loro collocazione nel relativo contesto storico illustra come sia cambiato 
nel corso del tempo l’aspetto della comunità monastica: l’ascesa progressiva di 
Nola avvenne parallelamente al graduale riconoscimento che Paolino conobbe 
prima nei circoli monastici, poi presso le élites cristiane e infine presso gli 
ambienti di corte. Del resto, l’ospitaiità era una publica species humanitatis 
(Ambr., De off., II, 21, 103, PL 16, 131) e Paolino stesso si sentiva a Nola 
ospite di s. Felice, venerato in quel luogo (p. 548). Paolino allestì anche le 
infrastrutture necessarie per ospitare i pellegrini, facoltosi o poveri che fossero. 
Se all’inizio la provenienza di questi ultimi era rigorosamente locale (Puglia. 
Calabria, Campania, dintorni di Roma), in seguito l’apostolato paoliniano 
richiamò folle di fedeli da tutte le province occidentali. Per gli ospiti delle 
province, Nola era anche una stazione di cambio sulla via verso Milano, Ra­
venna e Roma. La sua importanza crebbe anche per motivi diplomatici in 
seguito alla crisi africana alla fine del IV secolo. Per questo si recarono in 
missione da Paolino nell’anno 405 i vescovi Theasius e Evodius per conto di 
Agostino e nel 408 vi andò Possidio di Calama. Qui cercavano consiglio prima 
di recarsi alla corte imperiale o informavano sui risultati dei loro negoziati, 
prima di riprendere il viaggio verso l’Africa. Il monastero nolano era poi anche 
un luogo d’incontro fra l’aristocrazia e il clero (p. 562). Melania seniore fu la 
prima ad alloggiare nel convento nolano nell’anno 400; poi questo divenne un 
centro dove s’incontrò tutta l’aristocrazia occidentale. Nola divenne così un 
famoso centro di pellegrinaggi, un asilo per l’aristocrazia romana, un luogo di 
transito per plenipotenziari vescovili e di scambio di idee ascetiche e rivestì 
per breve tempo, durante il regno di Onorio, un ruolo guida della politica 
religiosa.

Nella conclusione (Aufbruch in eines neues Zeitalter. Der erste 
Adelsheilige), l’A. afferma a ragione che Paolino, il primo santo di estrazione 
nobiliare, abbia davvero rappresentato una spinta verso una nuova età.

Completa il volume un’articolata appendice suddivisa in alcune parti:
• Das Leitbild der Askese: Vermögensverzicht und Konversion (pp. 

605-615). Si tratta di una raccolta di testi paoliniani e di autori contemporanei 
(Gerolamo, Ambrogio, Ausonio, Agostino) e posteriori (Eucherio, Gregorio di 
Tours), in lingua e in traduzione tedesca, relativi alla sua rinuncia dei beni e 
alla conversione;

• Die Boten des Paulinus von Nola (pp. 616-624). Si tratta di una 
rassegna prosopografica sui messaggeri di cui si servì Paolino per i suoi scambi 
epistolari;

• Die Briefpartner des Paulinus von Nola (pp. 625-637). Si tratta di 
una rassegna prosopografica dei suoi corrispondenti epistolari, in ordine 
alfabetico;

• Der Mönch und die Gesellschaft (pp. 638-642). Si tratta di una 
cronologia delle visite di Paolino a Roma e dei soggiorni di visitatori illustri 
nel monastero nolano;

• Übersetzung der Epistula imperatoria an Paulinus (p. 643). Si 
tratta della traduzione (corredata di note) di Coll. AvelL, 25 (CSEL 35, 1, pp. 
71-72), la lettera di Gallia Placidia indirizzata a Paolino nel 419.



Comptes rendus bibliographiques/Критика и библиографија ŽA 53(2003)60-104 91

Seguono unindice delle illustrazioni, un indice delle abbreviazioni, delle 
edizioni e delle traduzioni degli autori utilizzate nel volume, una bibliografia, 
un indice delle fonti e un indice dei nomi e delle cose notevoli, a degno 
completamento di un testo fondamentale per chi si accosti all’epistolario 
paoliniano, pregevole per contenuti e illustrazione dei particolari, notevole 
anche per l’apporto prosopografico.

Andrea Pellizzari 
Via Bellingeri, 14 

1-15040 Grava (AL)

STOJAN DIMITRIJEVIĆ, TIHOMILA TEŽAK-GREGL, NIVES 
MAJNARIĆ-PANDZIĆ, Prapovijest, Zagreb, 1998, Naklada „Naprijed“ d.d. 
Zagreb

Оваа книга представува прв обид на синтетичко претставување 
на праисториската уметност на територија на Хрватска. Авторите ни 
даваат речиси целосна слика за досегашните сознанија од праисто- 
риската уметност во Хрватска, поткрепувајќи ja co досега открие- 
ните наоди. Притоа, ce задржуваат на материјалната култура co 
истакната ликовна вредност. Текстот е пишуван како за археолош- 
ката научна јавност, така и за широка читателска публика.

Во праисторијата, уметноста ce заснова на естетиката која 
денес, поинаку е дефинирана од онаа во минатото. Тоа ce согледува 
во култот, носењето на накит, керамичките садови или металот, како 
и скапоцените примероци на оружје и орадија. Авторите ни ja прет- 
ставуваат културната поделба на територијата на Хрватска, во 
различни културни средини. Разликите во културните импулси ce 
повеќе од очигледни во материјалната култура. Така, северна Хр- 
ватска ja вклопуваат co културата на Панонската низина и југоисточ- 
ниот алпски простор; источниот дел co Славонија, Срем и Берањ; 
простор во кој ce огледуваат влијанијата од југоисточна Европа, како 
и малоазискиот простор. Влијанијата во материјалната култура 
доаѓаат од северозападен Балкан, но и од Медитеранот. Покрај овие 
културни влијанија, сепак хрватското подрачје ќе си ja сочува 
сопствената автохтона нишка во културниот развој на Европа.

Co цел што попрецизно да ce прикажат културните и естет- 
ските вредности на предметите кои ce прикажани во оваа книга, 
авторите археолошкиот материјал го делат во различни временски 
периоди.

Во првото поглавје авторот Стојан Димитријевиќ, ни дава це- 
лосна слика за времето на палеолитот во европски рамки. Ha те- 
риторијата на Хрватска не ce пронајдени сродни облици на оружја 
co оние од долна Австрија, и Моравското подрачје, ниту пак фигу- 
рини, и траги од монументалното пештерско сликарство, познати од 
наоѓалиштата од западна Европа. Наодите откриени во Шандаја I, 
пештера во Истра,се најстарите палеолотски наоди пронајдени на 
територијата на Хрватска. Тоа ce првите примитивни оружја т.е. 
„шлуначно оружје“ или попознато како „pebble tools“. Направени ce


