84 Comptes rendus bibliographiques/Kputuka v 6uénuorpadmja ZA 53(2003)60-104

zasluga je llarije Ramelli Sto je ujednoj ucenoj analizi osvetlila istoriju svih
ovih vidova etrurskog nasledja u vekovima izmedju Avgustove revolucije i
Konstantinove stvaralacke obnove.

Slobodan Dusani¢
Filozofski fakultet, Beograd

SIGRID MRATSCHEK, Der Briefwechsel des Paulinus von Noia.
Kommunikation und soziale Kontakte zwischen christliche Intellektuellen.
Hypomnemata 134. Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 2002, pp. 732.

Gli studi su Paolino da Nola e il suo epistolario hanno conosciuto rinno-
vata attenzione nel corso degli ultimi anni. Nel 1999 e apparso come XVII°
volume della collana The Transformation of the Classical Heritage (Berkeley,
University of California Press) I’ottimo saggio di Dennis E. Trout, Paulinus of
Nola. Life, Letters and Poems; ora anche I’imponente studio di S. Mratschek
si colloca in questa serie e offre alla riflessione degli studiosi un amplissimo
materiale, che consente di esplorare in maniera quasi esaustiva il milieu sociale
e culturale in cui si mosse il vescovo nolano. Lo studio della Mratschek,
rielaborazione per la stampa della sua tesi di abilitazione, si propone
meritoriamente di ovviare comunque a una lacuna rimasta tale anche nei piu
recenti studi paoliniani, orientati prevalentemente alla produzione di commenti
e di studi particolareggiati sul suo epistolario e sui suoi carmi (p. 4) e, come
lascia del resto intendere il titolo stesso, dedica particolare attenzione alle rela-
zioni sociali paoliniane e allo studio prosopografico dei personaggi che venne-
ro a contatto con lui, sia come corrispondenti epistolari sia come conoscenti
durante i suoi ripetuti soggiorni romani sia come ospiti nel monastero di Nola
(capp. 4-5a; Anhang II, 1I, IV, pp. 616-642). Lo studio dell’opera letteraria di
Paolino offre inoltre all’A la possibilita di delineare una storia della societa e
della mentalita del tempo (p. 6), anche in considerazione del fatto che egli non
fu soltanto un notabile che lascid una carriera prestigiosa nel mondo per
abbracciare I’ideale ascetico e la cura pastorale delle anime (seguendo in questo
un itinerario di fede non nuovo fra le upper classes del IV e V secolo: si pensi
alla scelta religiosa e sacrale di Melania iuniore e del marito Piniano, di cui si
riferisce anche nel volume, pp. 99-100), ma anche un uomo di lettere deposi-
tario di una forma mentis retoricamente orientata, che si manifestd compiuta-
mente nella comunicazione epistolare e nello scambio spirituale con i suoi
contemporanei piu prestigiosi (capp. 6-8).

La prima sezione del volume si intitola Rhetorik und Askese (pp. 19
182) e studia il retroterra sociale e culturale di Paolino, intellettuale di origine
aquitana e allievo di Ausonio in quella Bordeaux “von der zahlreiche geistige
Impulse in alle Richtungen Galliens und nach Italien ausstrahlten” (p. 32). Le
scuole bordolesi formavano infatti il personale che avrebbe servito non solo
neH’amministrazione delle province galliche, ma anche quello attivo presso le
sedi imperiali di Treviri e di Costantinopoli, e vantavano inoltre contatti
prestigiosi, di natura politica e culturale, con I’aristocrazia senatoria romana.
Ausonio non si limitd soltanto a contribuire alla formazione retorica e culturale
del giovane Paolino, ma fu anche la guida sicura dei suoi primi passi nella
carriera politica. Del resto, il grande maestro bordolese era stato in quegli anni
il patrono politico di una numerosa serie di alti ufficiali palatini, dimostrando
nei fatti la validita di un’osservazione che Simmaco aveva fatto proprio in una



Comptes rendus bibliographiques/Kputuka n 6uénuorpaguja ZA 53(2003)60-104 85

lettera a lui indirizzata: iter ad capessendos magistratus saepe litteris promo-
vetur (Symm., Ep., I, 20, 1). Grazie ai buoni uffici di Ausonio, Paolino fu
nominato consularis Campaniae negli anni 381-382 (pp. 65-73; IA. si diffonde
ampiamente sull’esatta titolatura del suo ufficio, di rango consolare e non
proconsolare). Egli venne cosi per la prima volta a contatto con un ambiente
che lo avrebbe segnato per tutta la vita e in quest’occasione strinse legami con
le famiglie aristocratiche piu in vista dell’Urbe, tra cui quella degli Anicii, con
la quale condivideva legami di parentela (pp. 73-77). La momentanea caduta
in disgrazia di Ausonio, seguita all’assassinio di Graziano (383), determing il
ritorno di Paolino in Gallia, dove possedeva estesi beni fondiari. Qui sposo
Therasia, ricca ereditiera spagnola, e si avvicino alla riflessione religiosa: erano
gli anni in cui il rigorismo priscillianista si diffondeva nelle campagne
dell’Aquitania e faceva proseliti anche fra gli aristocratici locali (pp. 78-83).
Dovette tuttavia lasciare presto la sua regione, anche in ragione di un oscuro
caso di omicidio di cui fu vittima il fratello, forse coinvolto nel bagno di
sangue che segui la fine dell’usurpazione di Massimo nel 389 (pp. 83-87; cfr.
al riguardo anche A. Koskun, Die gens ausoniana an der Macht. Unter-
suchungen zu Decimus Magnus Ausonius und seiner Familie, Oxford 2002, pp.
103-104), e trasferirsi in Spagna nelle proprieta della moglie (p. 58), dove
avvenne la sua definitiva conversione al cristianesimo, segnata dall’alienazione
dei beni in favore dei poveri da parte di Paolino e di Therasia (Aug., De civ.
Dei, I, 10: ex opulentissimo divite voluntate pauperrimus). Ausonio e Gerolamo
furono i primi a conoscere la sua decisione e le loro reazioni non poterono che
essere del tutto discordi (pp. 90-105). E interessante soprattutto la reazione
ausoniana, che definisce la scelta dell’ex discepolo come una forma di perver-
sione ispirata da Therasia, avvicinata per questo alla leggendaria Tanaquilla
(Aus., Ep, 22, 31). Se episodi simili di alienazione di ricchezze erano gia
avvenuti ad opera di personaggi pit 0 meno noti (dal retore Mario Vittorino
alle clarae feminae aristocratiche legate a Gerolamo), Paolino fu il primo sena-
tore che abbandono volontariamente beni e carriera per darsi a vita monastica,
anche in ragione di una crescente estraneita all’ambiente senatorio e a una crisi
nei rapporti di parentela, certamente legata alla morte violenta del fratello
(p. 105). Allorché Paolino, negli ultimi anni del IV secolo, si spoglio dei propri
beni, era attuale presso i cristiani il dibattito sul “buon uso della ricchezza”
(p. 121). Secondo la dottrina paoliniana, esposta in alcune lettere e poesie per
lo piu coeve agli anni dell’alienazione, Dio ¢ il largitor della ricchezza e tutti
gli uomini sono poveri nei suoi confronti. La differenziazione sociale ed
economica é dovuta a una sorta di mobilita della ricchezza, che porta ora alcuni
uomini ora altri ad essere poveri o ricchi. Non fu tuttavia mai un estremista (p.
137). Sostenne infatti la necessita, per un aristocratico, di alienare “parzial-
mente” i propri beni, come avevano fatto Sulpicio Severo (p. 141) e
Pammachius (p. 143; cfr. Paulin, Ep., 13, 18: tales enim divites cum
pauperibus suis diligit deus), ovvero di delegare a un membro della famiglia la
loro amministrazione, cosi come aveva fatto il governatore Aper, che si era
dedicato a vita ascetica insieme alla moglie (p. 156). L’insegnamento di
Paolino sulla ricchezza e I’uso che egli ne fece diedero frutti cospicui in Gallia,
dove le sue lettere furono accolte dai locali rentiers come un invito a un
appoggio pragmatico e finanziario al cristianesimo. Se, come scrive C. Piétri
(Roma Christiana, Rome 1976, I, p. 581), il IV e il V secolo costituiscono la
grande epoca dell’evergetismo cristiano, si devono ringraziare per questo anche
personaggi come Paolino (p. 182). Ma il suo esempio non sarebbe stato
altrettanto penetrante e pervasivo se non fosse stato sorretto dall’abilita
letteraria di Paolino e dalla sapienza retorica delle sue lettere.



86 Comptes rendus bibliographiques/KpnTuka v 6uénuorpaduja ZA 53(2003)60-104

La seconda sezione del volume si intitola Der Zirkel (pp. 185-394) e si
apre con uno sguardo alle terre aquitane che erano state I’ambiente dove
Paolino aveva vissuto la prima parte della sua vita. La Mratschek definisce la
giovinezza aquitana di Paolino un’etd di “sorglose Heiterkeit”, in quanto una
sorta di “serenita senza problemi” sembra trasparire dalle relazioni epistolari
ed amicali che Paolino intesse in questa regione con poeti, filosofi, giuristi,
tutti legati a vario titolo al magistero ausoniano: le lettere raccontano di pacate
riflessioni estetico-filosofiche e di reciproci scambi di piccoli doni sullo sfondo
di villae rusticae immerse in una campagna rigogliosa. Paolino era proprietario
di estesi latifondi in Aquitania (cfr. Chron. Gali., a 452: dominus innumera-
bilium praediorum); fra questi, molto caro gli fu sempre quello di Ebromagus,
di difficile identificazione. La Mratschek discute al riguardo con molta
attenzione le diverse possibilita di collocazione, finendo con il localizzarla a
sud di Portus Alingonis (od. Langon, 50 km a sud di Bordeaux; cfr. pp. 193-
208). Si tratta di una conclusione indubbiamente corretta, alla quale tuttavia
era gia pervenuta nel 1995 L Mondin, commentando Aus., Ep., 19b Green (L.
Mondin, Decimo Magno Ausonio, Epistole, introduzione, testo critico e
commento, Venezia 119%, p. 135).

Dopo il trasferimento in Spagna, agli amici aquitani di ascendenza
ausoniana si affiancano e progressivamente si sostituiscono, quali destinatari
delle lettere di Paolino, intellettuali cristiani di origine spagnola. Questi con-
tatti privilegiati con la Spagna si spiegano con il fatto che le societa provinciali
di Gallia e di Spagna erano culturalmente, socialmente ed economicamente
interdipendenti, soprattutto nella regione circumpirenaica, dove le condizioni
di vita delle due aristocrazie non dovevano conoscere differenze significative
(cfr. J. Fontaine, Société et culture chrétienne sur l'aire circumpyrénéenne au
siécle de Théodose, Bull. Litt. Eccl., 75, 1974, pp. 241-282), e anche con
Faccresciuta importanza della nobilta ispanica, sia di terra che di servizio, dopo
I’ascesa di Teodosio al trono imperiale. Alla familiarita con i corrispondenti
spagnoli si accompagnano lunghi soggiorni di Paolino nella regione transpi-
renaica negli anni 390-393 (pp. 209-243): qui, nel 392-393 mori il suo unico
figlio Celso, vissuto una sola settimana (p. 215). Nell’estate del 393 e del 394
Paolino ricevette le ultime tre lettere del suo antico maestro Ausonio; dli
rispose con due lettere in versi in cui affermava programmaticamente il suo
rifiuto delle muse pagane e il suo proposito di dedicare la vita a Dio (pp. 218-
219) . | primi carmi cristiani di Paolino risalgono infatti proprio a questo
periodo spagnolo e sono coevi ad un panegirico di Teodosio, scritto quando
quest’ultimo doveva confrontarsi con la minaccia dell’usurpatore Eugenio (p.
220) . II 25 dicembre dell’anno 394 fu consacrato sacerdote a Barcino
(Barcellona), dove risiedette per qualche tempo con la moglie. In questo
periodo comincia anche la sua relazione epistolare con Gerolamo, che gia si
trovava in Palestina (p. 227); dopo la vittoria teodosiana presso il Frigido, tali
relazioni si estesero anche ad altri personaggi, dal poeta Prudenzio di Calahorra
0Calagurris), a futuro storico Paolo Orosio da Bracara (Braga), che lo avrebbe
visitato nel 415 (p. 232), a Nummius Aemilianus Dexter, strettissimo collabo-
ratore di Teodosio. Da Barcellona passo poi in Italia via mare nella primavera
del 395.

A partire da questo momento, Nola divenne il centro della sua vita e
della sua rete di scambi epistolari (Secretum Nolanae urbis: Das Zentrum des
Briefverkehrs). La scelta di Nola come sede di fondazione di un monastero non
fu dettata da motivazioni contingenti e improvvisate. Il luogo di sepoltura del
martire Felice si trovava infatti in una posizione strategica, servita da strade



Comptes rendus bibliographiques/Kputuka u 6uénuorpaduja ZA 53(2003)60-104 87

importanti e a poca distanza da Roma. Qui la famiglia di Paolino aveva
proprieta e relazioni e lui stesso aveva cominciato qui la carriera politica (pp.
244-250). Non appena Paolino e la moglie arrivarono a Nola, subito intrapre-
sero attivita di restauro edilizio dei luoghi di culto sorti intorno alla tomba di
s. Felice con i proventi ricavati dall’alienazione delle loro terre galliche e di
Spagna (pp. 250-265). Appena due anni dopo il suo arrivo a Nola, Paolino
descriveva nel suo IIP Natalicium le folle che da tutta I’Italia meridionale si
recavano al santuario di Cimitile per rendere omaggio ai resti di s. Felice. Non
si trattava solo di pellegrini e di gente semplice, ma anche di visitatori di alto
rango. Gli anni trascorsi a Cimitile rappresentarono dunque per Paolino quelli
in cui la rete delle sue relazioni epistolari e sociali si fece piu fitta, dall’ltalia
alla Spagna, fino alla Palestina e alla Dacia (pp. 266-273). La maggior parte
delle sue lettere raggiungeva pero la Gallia meridionale e I’ltalia. Al riguardo
FA. fa notare che i suoi corrispondenti italici erano per lo piu membri
dell’aristocrazia senatoria o asceti; non € giunta invece nessuna lettera di
Paolino a vescovi italici, a probabile testimonianza di una sua sostanziale
estraneita alle gerarchie ecclesiastiche della penisola (pp. 270-271).

Successivamente la Mratschek (cap. 5, Die soziale Struktur) si sofferma
sulle modalita di funzionamento del servizio postale tardoantico (cursus
publicus) e sulla conservazione e dettatura delle lettere, riprendendo sia fonti
primarie (oltre a Paolino, Ausonio, Simmaco, Boezio) sia secondarie (ad es.,
D. Gorce, Les voyages, | hospitalité et le port des lettres dans le monde chré-
tien des IVe et \k siecles, Paris 1925; M.Y. Perrin, Ad implendum caritatis
ministerium. La place des courriers dans la correspondance de Paulin de Noie,
MEFRA 104, 1992, pp. 1025-1068) e adattando entrambe al caso particolare
della corrispondenza paoliniana. La consegna della corrispondenza poteva
essere difficile per I’insicurezza diffusa delle strade, a seguito di situazioni
belliche o di scorrerie barbariche (pp. 293-301). Spesso la lettera non era altro
che una salutatio (p. 302), che rimandava a contenuti esposti oralmente dal
latore. Quest’ultimo era spesso al corrente del testo della lettera, anche perché
essa poteva andare perduta nel corso del trasporto. Come FA. fa opportuna-
mente notare, le modalita di consegna e di organizzazione dell’epistolario
paoliniano non differivano da quelle di altri epistolari tardoantichi, da quello
di Simmaco a quello di Agostino. A questa parte si lega poi proficuamente il
contenuto di Anhang I, pp. 616-624, ove la Mratschek compie un’attenta
analisi prosopografica dei latori delle lettere di Paolino, considerati anche dal
punto di vista della loro condizione sociale. Si trattava comunque, in massima
parte, di ecclesiastici o di laici a lui strettamente legati, anche se il personale
monastico vi era prevalente, in ragione della fiducia quasi assoluta che Paolino
nutriva nei riguardi di questi filii vel ministri oboedientiae.

Il trasferimento a Nola non rappresentd dunque per Paolino una sorta
di isolamento; dopo il 395 le sue relazioni sociali crebbero non solo quanti-
tativamente e geograficamente, ma anche di spessore. La morte di Ausonio
segno tuttavia la fine dei contatti con quella cerchia (p. 329). Quanto ai conte-
nuti, non mancano nel suo epistolario scritti di raccomandazione e richieste di
favori (pp. 358-388): anche nelle lettere importanti egli non si dimentico mai
di chiedere favori per la comunita che presiedeva. La corrispondenza con auto-
revoli personaggi della Chiesa, quali Agostino, Gerolamo e Rufino di Aquileia,
con vescovi africani, aquitani e italici, con grandi proprietari terrieri e
funzionari dell’amministrazione, mostra Paolino al centro di una fitta rete di
patronato e di relazioni sociali. Non diversamente dagli altri epistolari
tardoantichi, le lettere di Paolino servirono al mantenimento delle relazioni



88 Comptes rendus bibliographiques/Kputuka n 6uénuorpaduja ZA 53(2003)60-104

sociali e al loro allargamento. Nella prassi della commendatio paoliniana si
legavano due sfere di autorevolezza fra loro complementari: quella del nobile
e quella dell’asceta, ma il rispetto dell’etichetta e delle convenzioni epistolari
era analogo a quello dei coevi epistolari pagani, primo fra tutti quello di Sim-
maco (cfr. P. Bruggisser, Symmaque ou le rituel épistolaire de Vamitié litté-
raire. Recherches sur le premier livre de la correspondance, Fribourg 1993). Il
rispetto di queste regole spiega perché Paolino abbia considerato un vulnus alla
convenzione epistolare il fatto che il suo amico Severo non gli abbia scritto per
due anni: Tofficium imponeva che non si dovesse perdere nessuna occasione
per rispondere a una lettera e salutare un amico. Non ci sono differenze
sostanziali fra le lettere di Paolino e quelle di Simmaco: come quest’ultimo
attribui allo scambio epistolare la funzione di stabilire e rinsaldare contatti
privilegiati con altri membri dell’orbo senatorio e con i detentori di elevate
cariche di corte e dell’amministrazione, cosi Paolino considero la relazione
epistolare un religiosissimum officium (pp. 389-394), un dovere che rispondeva
a regole sociali ben precise presso la classe sociale cui anch’egli apparteneva,
ma che aveva anche una forte componente religiosa, fondata sulla personale
convinzione dell’autorita soprannaturale degli asceti e sul suo ideale
dell’amicizia cristiana.

La terza sezione del volume si intitola Der Briefwechsel (pp. 397-485)
e si apre con un’analisi delle strategie messe in atto dai Padri della Chiesa per
la formazione di un’opinione pubblica cristiana (cap. 6: Offentliche Wirkung);
cid che poteva avvenire in primo luogo parlando un linguaggio comprensibile
ai piu. Paolino si adegud a questo principio, sostenuto da numerosi membri
della Chiesa tardoantica, da s. Gerolamo a Gregorio di Tours, nei Natalicia e
nella biografia del vescovo Felice. Solo il XIIlI Natalicium, declamato alla
presenza di Melania e Pininano, che visitarono Nola nel 406/407, presenta il
repertorio completo delle conoscenze metriche di Paolino; gli altri sono scritti
soltanto in semplici esametri. La stessa funzione pedagogica della letteratura
sacra era svolta dai cicli pittorici del Vecchio e del Nuovo Testamento che orna-
vano la basilica nolana, le cui pareti affrescate erani definite da Paolino Biblia
pauperum. Piu dei carmi erano tuttavia le sue lettere a circolare nel mondo
cristiano tardoantico, dalla Gallia all’ltalia all’Africa. Esse erano cosi ben
scritte che, alla morte di Paolino, il popolo, impossibilitato a toccare le spoglie
del vescovo, avrebbe voluto almeno toccare le sue lettere. Egli era infatti,
secondo la testimonianza di Uranio (Ep., 9, de obitu, PL 53, 864), suavis et
blandus in litteris. Le sue lettere, pubblicate su rotoli di papiro secondo I’uso
diffuso nel corso del 1V secolo e del tutto adeguate alle regole della retorica
epistolare tardoantica (cfr. K.Thraede, Grundziige griechisch-rémischer Brief-
topik, Zetemata 70, Miinchen 1970), erano infatti destinate alla pubblicazione
per la finalita autorappresentativa che veniva loro attribuita, in quanto servi-
vano a propagandare presso I’opinione pubblica cristiana mondiale 1’ideale
ascetico praticato a Nola.

Le relazioni paoliniane con eminenti personalita cristiane avvenivano
attraverso commendationes, scambi di doni e libri, secondo una pratica comune
anche al coevo mondo pagano (cap. 7: Kommunikation und geistiger
Austausch). Si pensi ai frequenti scambi di doni, sportulae ecc. di cui riferisce
I’epistolario di Simmaco. Ovviamente & diversa la natura dei doni scambiati:
da preziosi dittici eburnei e da rare e ricercate edizioni librarie si passa a
scomodi abiti monastici, a reliquie orientali e a pani benedetti, secondo un uso
particolarmente diffuso fra i cristiani di Gallia nel IV secolo. Paolino vi ricorse
nella s.ua corrispondenza con alcuni suoi destinatari gallici e con Agostino e
Alipio in Africa: I’uso di scambiarsi pani benedetti significava la loro unita



Comptes rendus bibliographiques/Kpntuka n 6uénuorpagmja ZA 53(2003)60-104 89

nella fede; del resto, unanimitas e amicitia erano le parole d’ordine dello scam-
bio di “santi doni” (p. 443). Non diversamente dai coevi epistolari “pagani”,
lo scambio di lettere poteva servire allo scambio di manoscritti e
aH’informazione libraria. In effetti, Paolino non fu solo scrittore, ma anche
editore di opere sue e di altri autori cristiani. L’A ricorda I’edizione curata da
Paolino della vita di s. Martino di Tours, scritta da Sulpicio nel 397 (p. 453).
L’invio di libri serviva anche come mezzo per stabilire relazioni amichevoli:
amicizie come quelle di Paolino con Gerolamo, Alipio e Agostino nacquero
infatti attraverso lo scambio di testi (p. 475).

La quarta parte del volume si intitola Der Mdnch und die Gesellschaft
(pp. 489-602). Il cap. 8 (Kontaktpflege) & dedicato allo studio degli scambi e
dei contatti di Paolino, il quale, pur conducendo vita ascetica nel suo monaste-
ro nolano, fu sempre convinto della necessita della cura e dello scambio di
informazioni. Riprendendo uno passo di W.H.C. Frend (The two worlds of
Paulinus of Nola, in JW. Binns, ed., Latin Literature of the Fourth Century,
London-Boston 1974, pp. 100-133, spec. pp. 114 ss), I’A lo definisce al
riguardo un “genio” nella costruzione di relazioni interpersonali. Pegno di
un’amicizia duratura era la concordanza spirituale: non € un caso dunque, come
si € visto, che Paolino si sia rivolto ai suoi corrispondenti con i titoli di unani-
mitas tua o vestra. Per amicizie spirituali cosi intense, visite personali pote-
vano anche non essere necessarie. | contatti personali tuttavia non mancavano:
Paolino e Therasia si recavano ogni anno a Roma per una decina di giorni in
occasione della festivita degli apostoli Pietro e Paolo (29 giugno); dopo la
morte di Therasia (409), quando Paolino divenne vescovo, il suo soggiorno
romano avveniva di solito dopo la Pasqua. Paolino vi si recava non solo per
motivi di preghiera, ma anche per incontrare personaggi in vista, senatori ed
ecclesiastici, sempre con I’intento di far conoscere e propagandare il suo ideale
ascetico. Grazie ai suoi legami di parentela con Melania seniore, Paolino venne
introdotto in quasi tutte le case della nobilta, in primis i Caeionii e gli Anici.
Qui egli venne a contatto anche con Rufino di Aquileia. Si € gia detto (supra,
p. 4) della sostanziale estraneita di Paolino alle gerarchie ecclesiastiche italiche.
Se, sotto certi aspetti, I’arrivo di Paolino in Italia nel 395 fu pit un viaggio
trionfale che un pellegrinaggio, I’accoglienza da parte delle gerarchie della
Chiesa fu invece piuttosto fredda. Forse papa Siricio temeva che una nuova
famiglia monastica avrebbe accresciuto la conflittualita all’interno della Chiesa.
Con il suo successore, Anastasio I, Paolino ebbe piu successo e da lui fu
accolto a Roma per la festa di s. Pietro dell’anno 400. Anastasio perd mori
presto, prima che Paolino riuscisse a rafforzare le sue relazioni con il clero
romano. Nel 417, otto anni dopo la sua ordinazione vescovile, il suo prestigio
era perd di molto accresciuto, anche come autorita nelle dispute ereticali. Al
culmine della sua carriera, nell’aprile del 419, una lettera delFimperatrice Galla
Placidia pregava Paolino di partecipare in giugno al sinodo di Spoleto, che
avrebbe deciso I’elezione del successore di papa Zosimo. Secondo I’A., la
lettera prova che la corte imperiale considerava Paolino il primo dei vescovi
italiani dopo il papa. Presso i vescovi, poi, Paolino godeva di alta considera-
zione per il suo carisma ascetico e per la sua educazione retorica (p. 517).
All’atto del suo insediamento, Paolino scrisse a Sulpicio di aver ricevuto
I’omaggio degli altri vescovi campani, tra i quali ebbe in particolare amicizia
Emilio di Benevento e Memor di Eclano. La Mratschek riferisce poi con do-
vizia di particolari le sue relazioni con i vescovi dell’ltalia settentrionale
(Gaudenzio di Brescia e Ambrogio di Milano), delTAfrica (Agostino di Ippona
e Alipio di Tagaste), della Gallia e dell’lllirico (Victricius, vescovo di Reme-
siana).



90 Comptes rendus bibliographiques/Kputuka v 6uénuorpaduja ZA 53(2003)60-104

Attraverso lo studio di altre raccolte epistolari, di protocolli di sinodi
africani e di costituzioni imperiali, FA. delinea infine un quadro preciso e
rigoroso delle attivita diplomatiche e dei soggiorni di delegazioni di vescovi
nel monastero nolano (p. 547). La composizione sociale dei visitatori di Nola
e la loro collocazione nel relativo contesto storico illustra come sia cambiato
nel corso del tempo I’aspetto della comunita monastica: |’ascesa progressiva di
Nola avvenne parallelamente al graduale riconoscimento che Paolino conobbe
prima nei circoli monastici, poi presso le élites cristiane e infine presso gli
ambienti di corte. Del resto, I’ospitaiita era una publica species humanitatis
(Ambr., De off., I, 21, 103, PL 16, 131) e Paolino stesso si sentiva a Nola
ospite di s. Felice, venerato in quel luogo (p. 548). Paolino allesti anche le
infrastrutture necessarie per ospitare i pellegrini, facoltosi o poveri che fossero.
Se all’inizio la provenienza di questi ultimi era rigorosamente locale (Puglia.
Calabria, Campania, dintorni di Roma), in seguito |’apostolato paoliniano
richniamo folle di fedeli da tutte le province occidentali. Per gli ospiti delle
province, Nola era anche una stazione di cambio sulla via verso Milano, Ra-
venna e Roma. La sua importanza crebbe anche per motivi diplomatici in
seguito alla crisi africana alla fine del IV secolo. Per questo si recarono in
missione da Paolino nell’anno 405 i vescovi Theasius e Evodius per conto di
Agostino e nel 408 vi andd Possidio di Calama. Qui cercavano consiglio prima
di recarsi alla corte imperiale o informavano sui risultati dei loro negoziati,
prima di riprendere il viaggio verso I’Africa. Il monastero nolano era poi anche
un luogo d’incontro fra I’aristocrazia e il clero (p. 562). Melania seniore fu la
prima ad alloggiare nel convento nolano nell’anno 400; poi questo divenne un
centro dove s’incontrd tutta I’aristocrazia occidentale. Nola divenne cosi un
famoso centro di pellegrinaggi, un asilo per I’aristocrazia romana, un luogo di
transito per plenipotenziari vescovili e di scambio di idee ascetiche e rivesti
per breve tempo, durante il regno di Onorio, un ruolo guida della politica
religiosa.

Nella conclusione (Aufbruch in eines neues Zeitalter. Der erste
Adelsheilige), I’A afferma a ragione che Paolino, il primo santo di estrazione
nobiliare, abbia davvero rappresentato una spinta verso una nuova eta.

Completa il volume un’articolata appendice suddivisa in alcune parti:

o Das Leitbild der Askese: Vermdgensverzicht und Konversion (pp.
605-615). Si tratta di una raccolta di testi paoliniani e di autori contemporanei
(Gerolamo, Ambrogio, Ausonio, Agostino) e posteriori (Eucherio, Gregorio di
Tours), in lingua e in traduzione tedesca, relativi alla sua rinuncia dei beni e
alla conversione;

 Die Boten des Paulinus von Nola (pp. 616-624). Si tratta di una
rassegna prosopografica sui messaggeri di cui si servi Paolino per i suoi scambi
epistolari;

« Die Briefpartner des Paulinus von Nola (pp. 625-637). Si tratta di
una rassegna prosopografica dei suoi corrispondenti epistolari, in ordine
alfabetico;

e Der Moénch und die Gesellschaft (pp. 638-642). Si tratta di una
cronologia delle visite di Paolino a Roma e dei soggiorni di visitatori illustri
nel monastero nolano;

 Ubersetzung der Epistula imperatoria an Paulinus (p. 643). Si
tratta della traduzione (corredata di note) di Coll. AvelL, 25 (CSEL 35, 1, pp.
71-72), la lettera di Gallia Placidia indirizzata a Paolino nel 419.



Comptes rendus bibliographiques/Kputuka n 6uénuorpaduja ZA 53(2003)60-104 91

Seguono unindice delle illustrazioni, un indice delle abbreviazioni, delle
edizioni e delle traduzioni degli autori utilizzate nel volume, una bibliografia,
un indice delle fonti e un indice dei nomi e delle cose notevoli, a degno
completamento di un testo fondamentale per chi si accosti all’epistolario
paoliniano, pregevole per contenuti e illustrazione dei particolari, notevole
anche per I’apporto prosopografico.

Andrea Pellizzari
Via Bellingeri, 14
1-15040 Grava (AL)

STOJAN DIMITRIJEVIC, TIHOMILA TEZAK-GREGL, NIVES
MAJNARIC-PANDZIC, Prapovijest, Zagreb, 1998, Naklada ,,Naprijed“ d.d.
Zagreb

OBaa KHura npefcTaByBa npe 06Uz Ha CUHTETUYKO MpPeTCTaBYBatbe
Ha npancTopucKkaTa YMeTHOCT Ha TepuTopuja Ha XpBaTcka. ABTOPUTE HU
[aBaaT Peuucu LeNocHa CrvKa 3a AloCeraliHuTe CO3HaHMja of MpancTo-
puckaTa YMeTHOCT BO XpBaTcka, NMOTKPenyBajKu ja co gocera oTKpue-
HUTe Haogu. MpuToa, ce 3afpXyBaaT Ha MaTepujanHaTa KynTypa co
MCTakHaTa IMKOBHA BPeAHOCT. TeKCTOT e NuLLyBaH KAaKo 3a apXeosoLu-
KaTa Hay4Ha jaBHOCT, Taka UM 3a LIMPOKa ymTaTencka ny6auka.

Bo npaucTopujaTta, yMETHOCTa Ce 3aCHOBa Ha ecTeTuMKaTa Koja
[leHec, MOUHaKy e fethMHMpaHa of oHaa BO MMHATOTO. Toa ce cornegysa
BO KYNTOT, HOCEHETO Ha HaKUT, KepaMUYKNTE CafoBU UM MeTanoT, Kako
M CKanoLeHWUTe NMPUMMEpPOLM Ha opyXje u opaauja. ABTOpWUTe HU ja npeT-
cTaByBaaT KynTypHaTa nofenba Ha TepuTopmjata Ha XpBaTcka, BO
pasfinyHn KYNTYpPHU CpeauHW. Pa3nnkute BO KYNTYpHUTE MMNYJNCK ce
MoBeKe 0 OYUrNe4HN BO MaTepujanHaTa KynTypa. Taka, ceBepHa Xp-
BaTCKa ja BKNOMyBaaT CO KynTyparta Ha [MaHOHCKaTa H13NHA U jyroucTou-
HWOT anncky MpocTop; UCTOYHMOT fen co CnaBoHuja, Cpem un Bepam;
NpoCTOp BO KOj Ce OrfiefysaarT B/njaHujaTa of jyromctoyHa Espona, Kako
MU Manoasuckuot npoctop. BnmjaHmjaTa BO MaTepujanHata Kyntypa
pjoafaaT of ceBepo3anageH bankaH, HO n og MeanutepaHoT. okpaj oBue
KYNTYpPHW BAMjaHMWja, Cenak XpBaTCKOTO MNojgpadyje Ke cu ja co4vyBa
COMNCTBEHATa aBTOXTOHA HULIKA BO KY/NTYPHWUOT pa3soj Ha EBpona.

Co uen wTo MNONpeunsHo fAa ce NpuKaxat KYyNTYpPHUTE W ecTeT-
CKUTe BPEfHOCTM Ha npeaMeTUTE KOM Ce NpUKaXaHW BO OBaa KHUra,
aBTOpPUTE apxeoflOKUOT MaTepujan ro genat BO pas/IM4HU BPEMEHCKU
nepuosu.

Bo npBoTo nornasje aBTopoT CTojaH AMMUTPUjEBUK, HU faBa Lie-
NOCHa C/MKa 3a BPEMETO Ha NaneonuMToT BO €BPOMNCKM paMmku. Ha Te-
putopujaTa Ha XpBaTCKa He Ce MPOHajAeHW CPOAHM 06AMLM Ha opyXja
CO OHWe of AonHa ABcTpuja, 1 MOpaBCKOTO nofpavje, HATY nakK ury-
PVHW, ¥ Tparu of, MOHYMEHTA/NHOTO MeLITEPCKO CAMKAapCTBO, NO3HATU 0f
HaofanuwTaTa o4 3anagHa Eepona. HaoguTte oTkpueHu Bo LlaHgaja I,
newrepa BO WMcTpa,ce HajcTapuTe Nasie0NOTCKM HAOAW MPOHAjAeHM Ha
TepuTopujaTta Ha XpBatcka. Toa ce MpBUTe NPUMUTUBHU OpyXja T.e.
»LWYHAYHO opyXXje“ uam nonosHaTto Kako ,,pebble tools*. HanpaseHn ce



