
Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 231

MARGARITA TATCHEVA UDC 930.271(381)
Université de Sofia

LE SYNCRÉTISME RELIGIEUX DANS LES PROVINCES 
BALKANIQUES DE L’EMPIRE ROMAIN. LES RELIEFS 

DES SOI-DISANTS CAVALIERS DANUBIENS

Abstract:Le text et les idées sont suggestés par quelques reliefs nouveaux, 
trouvés en Thrace (rég. de Pautalia) et en Macédoine. Ces monuments ont 
changés quelques points de vue, exposés par D. Tudor dans son Corpus 
Monumentorum Religionis Equitum Danuviorum, l-II (EPRO 13), Leiden 
1969-1976.

Les monuments portant des images des Cavaliers Danubiens 
remontent déjà le nombre de ca 240. Exécutées dans une large 
variété de matériau et sur des supports divers - on les trouve sur des 
plaques, des rondelles et des gemmes gnostiques en marbre, en 
plomb ou en bronze, - ces images sont découvertes, en des quantités 
massives, dans les provinces bordant le Limes romarins sur le cours 
moyen et inférieur du fleuve Danube (les deux Pannonies, les deux 
Mésies et les deux Dacies). Quoique moins souvent, elles sont 
attestées, également, dans les provinces de Thrace, Dalmatie, 
Noricum, Gaule, Britanie et Italie.

Il existe un trait caractéristique qui permet de distinguer ce 
type d’images d’autres, qui leur Sont proches par leur iconographie 
ou leur contenu: en l’occurrence, il s’agit toujours de cavaliers (un 
ou deux) dont les chevaux piétinent des ennemis vaincus. Lorsqu’ils 
sont deux, les cavaliers sont insérés dans une composition héraldique 
autour d’une figure centrale: celle d’une déesse assise ou debout qui 
ne possède pas d’attribut permettant d’être identifiée sans équivoque. 
En dehors de cette scène centrale se déploient, sur les monuments, 
des images de: candélabres, autels, étoiles, mensa delphica, poisson, 
cratère, lion, serpents, mouton, coq, corbeau, poignard, branches 
d’arbre, ainsi que des scènes de criobolie. La scène centrale est 
surmontée régulièrement par les représentations en buste des 
divinités Sol et Luna, la Victoire (cette dernière parfois remplacée 
par un aigle ou un chariot); moins souvent, on voit Némésis aux 
côtés des deux cavaliers. Toutes ces représentations que je propose 
d’appeler des ‘images d’accompagnement’ ont leur place constante 
du point de vue de la composition verticale du champ; pourtant, on



232 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

est loin de les trouver dans tous les monuments, même si l’on ne tient 
compte que d’une seule province.

Dans l’historiographie de ma connaissance, on peut repérer 
trois thèses principales concernant l’interprétation de ces monuments 
qui diffèrent, essentiellement, sur le plan de la chronologie et du lieu 
concret auquel sont liées les premières manifestations de ce phéno­
mène syncrétique. Selon D. Tudor qui a édité un corpus iconographi­
que de ce type de monuments, le Cavalier Danubien foulant un enne­
mi vaincu à ses pieds apparaît en Dacie, autour du milieu du Ile s., 
dans une iconographie remontant au dieu cavalier thrace (le Heros 
thrace); dans le siècle suivant, l’image de cette nouvelle divinité ca­
valière devient double, dans une logique qui rappelle l’iconographie 
des Dioscures1.

L’archéologue bulgare J. Mladenova accepte, pour sa part, la 
thèse des origines thraces de cette iconographie, tout en cherchant le 
lieu de ces origines en Mésie Inferieure, dans une aire centrée sur le 
sanctuaire du Cavalier Thrace près de l’actuel village de Ljublen, 
district de Popovo (en Bulgarie N.-E.)2.

Selon M. Oppermann, l’iconographie des Cavaliers danubiens 
exhibe les marques d’un culte autonome dont les origines doivent 
être cherchées dans Mes terres du Limes mésien et Dacie’; les reliefs 
portant l’image d’un seul cavalier ont dû apparaître au plus tôt dans 
le dernier tiers du Ile siècle, et seraient hors d’usage vers le second 
quart du Ille siècle, alors que ceux à deux cavaliers - apparaissant 
au plus tôt autour de 200, seraient produits jusqu’au début du IVe s., 
avec une prédominance nette des reliefs en métal à partir du milieu 
du Ille siècle3.

En publiant ici trois plaques en plomb découvertes en Mésie 
Inférieure et tout récemment acquises par le Musée national histo­
rique de Sofia, ainsi qu’une rondelle en bronze de Thrace, je 
retourne, après plusieurs années, vers mes recherches sur les cultes

1 Cf. D. Tudor, CMRED = Corpus Monumentorum Religionis Equitum Danu- 
viorum / - / /  (ERRO 13) Leiden 1969-1976. Les images d’un seul, respectivement de 
deux cavaliers, constituent la base sur laquelle se fonde Tudor pour proposer leur 
répartition entre troix groupes iconographiques: A, B et C. Le dernier est réservé à 
un groupe local de quatre reliefs en pierre, découverts dans la Dobroudja actuelle.

2 J. Mna^eHOBa, „Bene^KKn Bbpxy H3o6pa>KeHHHTa Ha /JyHaBCKHTe kohhh- 
UH, H:icjiegeanuja e necïü na aicag. fl. flenee. ΟοφΗΗ, 1958, 545-555. Idem. 
Nouvelles notes sur les monuments des Cavaliers Danubiens, Dritter Intern. Thra- 
kologischer Kongress, Sofia 1984, 291-299. L’article fut communiqué au Congrès de 
Thracologie 1980, mais édité post mortem ; son avis avait été probablement connu 
par M. Oppermann qui, pourtant, ne prend aucune position vis-à-vis de son interpré­
tation (cf la note suivante).

3 Oppermann, OrRR = M. Opperrmann, Thrakische und Danubische Reiter­
götter, Die Orientalischen Religionen im Römerreich (Hrgb. M. J. Vermaseren), 
Leiden, Brill, 1981. 510-536.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... Z A 50(2000)231-245 233

orientaux et leur syncrétisme dans les monuments provenant des pro­
vinces Mésie Inférieure et Thrace4.

LES MONUMENTS NOUVEAUX
(1). Plaque rectangulaire en plomb, provenance Mésie Infé­

rieure (terr. civ. Storgosia), MNH n. d’inv. 17073, 9,5 cm. x 9 cm.
Cette plaque découverte dans les champs près de Sadovec, 

district de Pleven, est une réplique assez fidèle, quoique un peu gros­
sière, de la plaque en plomb des mêmes dimensions, découverte à 
Romula (Dacie) et publié par D. Tudor (CMRED 36).

Les images sur ce monument se répartissent dans quatre 
bandes, séparées par des linteaux horisontaux tressés. Selon Tudor, 
les monuments à trois ou quatre bandes sont les plus tardifs. Un 
développement pareil est observé, également, par rapport aux repré­
sentations liées à d’autres divinités, dans nos provinces. Le phéno­
mène trouve une explication naturelle à mon avis, autant sur le plan 
chronologique que sur celui du développement social, étant donné le 
progrès du syncrétisme associant un nombre de cultes toujours 
croissant.

Le milieu du premier champ est occupé par un aigle à droite 
autour duquel se déploient, de chaque côté et de façon symétrique, 
un buste d’homme au bonnet phrygien, vu d’en face, suivi par une 
figure masculine, tête nue et en marche vers l’aigle, portant un 
récipient (ou un sac - ?); dans l’angle droite on aperçoit le buste de 
la Lune, la tête surmontée d’un croissant; dans l’angle gauche - le 
buste du Soleil portant une couronne à dix rayons (représentés par 
paires).

Au centre du deuxième champ se trouve la Déesse, debout 
devant une mensa delphica surmontée d’un poisson. Sa tête est nue, 
son habit est richement drappé. Des deux côtés de la Déesse, deux 
étoiles à six branches sont, de toute évidence, liées aux deux cava­
liers présentés de façon héraldique dont les chevaux viennent se 
nourrir des mains de la Déesse. Les cavaliers sont habillés en tuni­
ques, leurs chlamides flottent au vent, ils portent des bonnets 
phrygiens et des bottes; de leurs bras droits, ils saluent la Déesse. 
Sous le cavalier de gauche, on aperçoit un homme allongé, les ge­
noux pliés, les mains posés sur le ventre et coiffé d’un bonnet 
phrygien ; par ailleurs sur le relief ce dernier élément, tout comme 
ses pantalons en carreaux, soint moins nettement reconnaissables que 
sur le monument de Romula. L’homme sous le cavalier de droite est 
couché le dos raide et tête nue (est-il mort - ?), portant le même type

4 M. Tacheva EPRO 91=M. Tacheva-Hitova, Eastern Cults in Moesia Inferior 
and Thrace (5th century BC-4tfl century AD), Leiden (Brill - EPRO 91) 1983.



234 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

de vêtement. Au-dessus des têtes chevalines sont représentés deux 
serpents à écailles, sortant leurs langues. Derrière le cavalier de 
droite, un corbeau à gauche (à Romula - dans la même séquence - 
sous le corbeau on aperçoit une colonnette-?).

Le troisième champ contient, de gauche à droite, une tête de 
mouton à droite (un masque-?), un animal à cornes à droite, au 
milieu une grande amphore (ce que Tudor qualifie comme un cratè­
re), vers laquelle convergent deux serpents; à droite du vase, il y a 
un lion à gauche et un poignard dans sa gaine (?).

Le quatrième champ est bordé des deux côtés d’une branche 
d’arbre penchée vers le centre; de gauche à droite sont représentés 
troix cercles (des pains ronds-?, selon Tudor); au-dessus de chacun 
d’eux il y a une ligne épaisse tressée (on retrouve la même ligne mais 
plus fine à Romula); enfin, trois candélabres tripèdes se terminant 
par des lampes en forme d’oiseau.

Sur la plaque, on retrouve les boutons caractéristiques de la 
plaquette de Romula et disposés aux mêmes endroits. Il faut noter 
que D. Tudor ne fait aucun commentaire sur cette pièce de la 
collection.

(la). Plaque rectangulaire en marbre , trouvée qux environs du 
Scupi (prov. Moesia Inferior), 21,5 x 14, x 2,5.5

L’architectonique et le style du monument sont plus proches à 
celles de la province Moesia Superior. Dans le premier shamp Sol a 
une globe dans sa droite et avec Luna sont accompagnés par deux 
torches. Dans la deuxième champ la Déesse ne nourrit pas les che- 
veaux, mais tient dans ses mains des friuts. Le quatrième champ est 
sans doute le plus interessant et, autant que je suis renseignée, uni­
que jusqu’à ce jour. Ici sont représentées des femmes autour deux 
autels (pesque toujours ils sont trois) et font des rites mystérieux 
devant un temple.

(2). Plaque en bronze de Mésie Inférieure, 9,5 cm x 9 cm.
MNH Sofia, inv. n. 39065 (Tabl. 2)
Variétés: CMRED 73 (près d’Oescus, Mésie Inférieure), 

CMRED 74 (provenant d’un bâtiment romain hors d'Oescus, M. 
Inf.), CMRED 75 (prov. du village de Gabare, district Biala Slatina - 
M. Inf. ), Izwestija Rousskogo Arheolog. Inst, w Konstantinople 49, 
1913, p. 53 tabi. VII,5 - Mésie Inférieure; CMRED 36 (prov. d’un 
champ près de Romula).

5 il. JüBaHOBa. „CnoMeHHK ou Ky/ιτοτ Ha ^yHaBCKHTe KomaHHiin“. - Mace­
doniae Acta Archaeologica 14, 1993-1995 (1996), n. 155-171. Grace à ma chère 
collègue et amie prof. W. Bitrakova- Grozdanova, j ’était rensignée sur cette pre­
mière trouvaille de la République de Macédoine.A cause de ma communication à la 
conférence “Antiquitas viva” en Ohrid j ’ ai décidé de faire connaissance de plusieurs 
savants avec ce monument extraordinaire à mon avis. Je remercie à collègue L. 
Jovanova pour la photo de la plaque de Scupi.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 235

Sur cette plaque, on voit un champ décoratif central qui occupe 
la plupart de sa surface. Il est délimité par deux colonnes avec des 
cannelures en forme de spirales; sur leurs extrémités se posent deux 
arcs soutenus au milieu par une colonne horizontale aux même type 
de cannelures, et par un chapiteau ionien aux deux bouts. Au-dessus 
des arcs et à côté de l’ornement imitant une corde tressée qui marque 
le bord de la plaque, on distingue un autre champ qui correspond au 
champ supérieur de (1). Y sont représentés, de gauche à droite: un 
buste de Luna pris dans un croissant solaire; un corbeau à droite; un 
aigle à gauche, les ailes légèrement ouverts, portant une couronne 
dans ses serres; oiseau à gauche (un coq-?), entre ce dernier et l’aigle 
une grande étoile à quatre branches; dans l’angle droite, un buste 
fragmentaire de Sol tenant un fouet dans la main droite.

Dans la scène principale, la Déesse est figurée debout, le 
chiton ceinturé et la couronne représentée par de petits cercles; de 
ses deux mains elle tient les brides des deux chevaux levant chacun 
une patte devant, en composition héraldique. Derriière les dos des 
deux cavaliers il y a une Victoire ailée, derriière les chevaux - une 
figure qui (jugeant d’après les bras levés tres mal conservés) devrait 
être Némésis; au-dessus de leurs têtes et, respectivement, sous les 
arcs, on aperçoit des étoiles à cinq branches.

Les cavaliers sont vraisemblablement habillés de la même 
façon que sur CMRED 75: en tuniques et chlamydes flottant au vent; 
ils portent des casques aux crêtes épaisses caractéristiques, et tien­
nent dans un bras le draco standard; sous eux on voit deux figures 
humaines étendues par terre, l’une d’elles semblant être féminine 
(dans certaines des variants les deux figures sont féminines). La fi­
gure sous le cavalier de gauche est en mouvement, comme dans (1).

Les images disposées au-dessous de cette scène principale 
correspondent, jusqu’à un certain degré, à celle du troisième champ 
de (1). On y voit: un lion marchant à droite; un objet imprécis ayant 
la forme d’un cœur (un masque-?); mensa delphica avec poisson; un 
objet vertical (Tudor propose d’y voir un candélabre en forme de 
colonne, ce qui - à mon avis - est difficile, compte tenu de l’icono­
graphie standard), enfin un taureau à gauche.

Une ligne légèrement convexe sépare les images pareilles à 
celle du quatrième champ de (1). De gauche à droite, on peut y voir: 
une branche; un poignard; trois candélabres; au centre - cratère avec 
deux serpents montant vers son embouchure; trois cercles avec des 
points au milieu (des couronnes ?; selon Tudor, il pourrait s’agir 
également de galettes) au-dessus desquels on distingue de petites 
images triangulaires (des lampes, selon Tudor); une tête de mouton 
surmontant quatre lignes (gridiron? selon Tudor), et une branche 
dans l’angle droit.



236 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

(3). Plaque en bronze de Mésie inférieure, 8,6 cm x 7,7 cm.
MNH Sofia, inv. n. 33734 (Tabl. 3)
Variants: CMRED 72 de Romula, Dacie.
A la différence des deux exemplaires précédents, ce monument 

est plus petit et sa décoration est simplifiée; en outre, il est moins 
bien conservé (un morceau cassé en haut à gauche, l’angle cassé à 
moitié). Comme dans (2), la scène principale occupe la majeure par­
tie de la surface. Elle est délimitée par deux colonnes aux cannelures 
en forme de spirale, aux bases et aux chapiteaux ioniens; comme sur 
(2), un ornement en forme de corde tressée forme deux arcs au- 
dessus des colonnes et remplace la colonne horizontalement placée. 
Sous l’ornement, la Déesse au chiton ceinturé tient les brides de deux 
chevaux; celui de droite a une patte devant levée. Les cavaliers sont 
vêtus en chlamydes flottant au vent, et - comme dans (1) et (2), - 
portent des casques aux crêtes épaisses et des bottines souples. 
Chacun d’eux tient un draco standard. Derriière la tête de chacun, 
une étoile.

Au-dessus de la scène, tout près de l’embouchure soulignée 
par l’ornement de ligne tressée, on distingue un champ analogue à 
celui du champ supérieur de (1). A gauche, de toute vraisemblance, 
était représenté Sol (à juger d’après les rayons préservés); donc on 
devrait s’attendre d’avoir l’image de Luna dans le coin de droite. Le 
milieu de la bande est occupé par un aigle entouré de deux branches, 
le tout étant au-dessus de la tête de la Déesse; l’aigle aux ailes 
légèrement dépliés tient dans son bec un objet imprécis, si ce n’est 
pas un bouton semblable à celui que l’on voit sous ses pattes.

La troisième bande décorative est séparée de celle d’en bas par 
une ligne horizontale sur laquelle reposent les trois pieds d’une 
mensa delphica. Sur celle-ci on aperçoit un poisson, alors que des 
deux côtés sont disposées deux figures féminines allongées par terre, 
le visage vers le bas.

Les images de la bande inférieure occupent un champ délimité 
au-dessus par une rangée de perles, des autres côtés par des lignes 
tressées. Ces images sont travaillées grossièrement et dans un relief 
trop bas, ce qui rend difficile leur identification. On propose d’y voir, 
de gauche à droite: un lion à droite, trois objets en forme de fer à 
cheval sous lesquels il y a trois autels (?), un cratère (probablement, 
par manque de place le maître n’a pas représenté les serpents 
typiques de l’ambiance de l’autel -?), trois candélabres avec lampes 
(de hauteur différente) et un animal à quatre pattes, en marche à 
droite.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 237

(4). Rondelle en bronze de Pautalia, diamètre 4 cm, du Musée
Historique de Kjustendil, n. inv. 2116 (tabl. 4).
Dans ce dernier cas, il s’agit d’une pièce rare et très précieuse 

de l’héritage antique de Pautalia récemment acquise par le Musée de 
la ville au travers d’un collectionneur privé. Elle m’a été proposée 
pour être publiée par M. Ilya Prokopov, alors directeur de ce musée; 
je saisis l’occasion pour lui exprimer toute ma gratitude.

Dans la série des monuments archéologiques exhibant une 
iconogrqaphie du même genre que celle des Cavaliers Danubiens, les 
rondelles sont plutôt rares, et le plus souvent sont exécutées dans du 
marbre6.

La rondelle de Pautalia est unique, du fait d’être travaillée des 
deux côtés7 et avec l’inscription qui la rapproche des gemmes gnosti- 
ques que Tudor associe aux monuments danubiens.D’autre part, c’est 
la première rondelle en bronze découverte en Thrace8. De la même 
province provient la seule plaque en terre-cuite connue de nos jours 
représentant les Cavaliers danubiens (terr. Serdicense: CMRED 104). 
A côté des deux moules à plaquettes - l’un de Dacie et l’autre de 
Mésie Inférieure (regio Montanem.) que les fouilles ont mis à jour, 
elle témoigne d’un type d’objets cultuels répandus dans ces deux 
provinces qui n’a pas survécu, ainsi que - vraisemblablement - du 
prix élevé du métal en Thrace à cette époque.

Du côté face (je l’appelle ainsi à titre arbitraire, me fondant 
sur le fait que ce côté contient l’information essentielle) on trouve, 
au centre géométrique et logique du champ imagier, la scène prin­
cipale dans tous les monuments des Cavaliers Danubiens: l’image de 
la Déesse à droite qui, ici, donne à manger au cheval du cavalier 
représenté à sa droite. Les deux cavaliers, nus, sont pris dans la 
composition héraldique habituelle. Au-dessus de la tête de la Déesse, 
quatre étoiles font la transition vers la Victoire ailée avec couronne 
et en marche à droite, entourée de bustes de Luna (dans un croissant) 
à gauche9, et de Sol (à la couronne de trois rayons et avec un 
balteus?) à droite. Derrière chacune des deux divinités on aperçoit 
une figure féminine dont la main levée vers la bouche laisse deviner

6 Le catalogue de Tudor répertorie quelques rondelles en bronze: deux prove­
nant de Dacie, 2 de Mésie Supérieure, 6 de Pannonie Inférieure et 2 de Pannonie 
Supérieure. Toutes ont, pourtant, une iconographie fort différente.

7 La seule à double face est une pièce en marbre (Mésie Sup., CMRED 53).
8 L’autre est en marbre, d’un diamètre de 5,7 cm, et provient également du 

territoire de Pautalia (de l’antique Germania, aujourd’hui Sapareva Banja). Elle est 
exécutée selon le schème iconographique de base, de façon analogique à la seule 
rondelle en marbre de Mésie Inférieure (d. = ca. 9 cm.), de la région de Veliko 
Tirnovo, reg. Nicopolis ad I strum (CMRED 78).

9 II s ’agit d’une rare exception à l’emplacement - traditionnel pour les reliefs 
danubiens - de Sol à gauche; cf. les monuments précédents de Mésie Inférieure.



238 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

Némésis. Dans le corpus de Tudor, la double Némésis est répertoriée 
dans trois cas seulement (CMRED 72, 75, 99) toujours de Mésie 
inférieur.

Les cavaliers sont nus et agitent, chacun, une double hache (ou 
un marteau-?)10 dans un bras; l’autre a dû échapper a l’artiste. Au- 
dessous de chaque cheval est représentée une figure masculine (?) 
couchée; celle de droite a les jambes écartées, le bras gauche 
légèrement soulevé et la tête à peine levée11; celle de droite a le 
corps raide d’un cadavre (?), les bras et les jambes près du corps. Le 
cavalier de gauche, au visage imberbe (un adolescent-?) porte un 
bonnet phrygien, alors que son cheval rebondit. La déesse derrière 
lui a, elle aussi, l’apparence jeune, avec sa figure élancée vêtue 
d’une tunique longue et ses cheveux près du visage.

Le cavalier de droite est tête nue et barbu (ce dernier trait 
indiquant l’homme adulte), et son cheval est représenté en marche 
tranquille. La figure féminine derrière lui porte ses longs cheveux 
éparpillés sur les épaules et paraît vêtue d’un chiton à double 
ceinture; on pourrait y voir une image plus appropriée de la femme 
adulte.

Les deux cavaliers ne portent ni chiton, ni chlamyde - une 
particularité qui les éloigne du cercle des Cavaliers Danubiens et les 
inscrit dans l’iconographie typique des Dioscures romains.

Cette partie centrale du panneau pictural est encadrée par deux 
serpents dont les têtes s’élèvent jusqu’aux effigies des divinités Luna 
et Sol. La partie immédiatement au-dessous de leurs têtes est légè­
rement gonflée, particularité qu’on observe sur d’autres monuments 
(Agathodaimon; Glucon-?)12.

Au-dessous de la scène avec la Déesse il y a encore quelques 
figurations qui ne constituent pas, formellement, un champ séparé. 
Au centre, sous les pieds de la Déesse, on voit une table quadrupède 
pliante, et au-dessus un poisson; à gauche de la table on voit un coq 
à droite13; à droite de la table - un lion bondissant à gauche; tout en 
bas sont représentés, de gauche à droite, un chien, un poignard, deux 
masques (?) ainsi que les trois cercles typiques de ce champ de la 
composition.

10 Pour cette image cf. E. Will. Le relief cultuel Gréco-romain. Contribution à 
l'histoire de l'art dans l ’Empire Romain, Paris 1955.

11 Ces caractéristiques le rapprochent des soi-disant “ennemis mourants” qui 
sont représentés toujours à la gauche.

12 Cf. la représentation du serpent sur un gemme à deux faces de Sirmium 
(CMRED 193=127). On pourrait l’interpréter, également, comme l’ingestion d’une 
nourriture (d’un être humain-?), cf. Dictionnaire= (Dictionnaire des symbols), 691; 
sur Glucon en Mésie cf. Tacheva, EPRO, 91, 276.

13 Tudor et Mladenova le qualifient d’animal chthonien mais, selon mes obser­
vations, il paraît être plutôt un symbole solaire, cf. Dictionnaire, 220 sq.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 239

Sur l’autre face (ou bien, dans la convention que j ’ai faite, au 
verso), on est facé à la représentation de ce que j ’appellerais un 
espace sacré ou mystériel, délimité des deux côtés par deux can­
délabres s’achevant par des effigies d’oiseaux. Entre ces bornes, au 
centre du champ imagier, on voit de nouveau un lion bondissant à 
gauche14.

Ceci (de paire avec le serpent absent ici), est typique des 
reliefs des Cavaliers danubiens15. Mais ici s’arrêtent les similitudes, 
qui sont moins que les differences comme l’“ennemi” foulé aux 
pieds du lion, l’aigle à droite au-dessus du lion16 et, surtout, 
l’inscription grecque ΝΕΙΚ/Ω ΠΡΑΞΙΟ s’éloignent largement de 
toute règle iconographique.

En effet, si l’on avait affaire, jusqu’ici, aux représentations 
conventionnelles - bien que rangées selon une composition unique - 
de la rondelle, le texte est exceptionnel à tout égard. Parmi les peu 
d’exemples connus et relatifs aux monuments de ce genre, seules 
deux inscriptions sont déchiffrées: CMRED 42 et CMRED 29. Cette 
dernière, une plaque en marbre de Dacie contient ‘TEPMANOC 
ΕΠΟΙΕΣΕΝ” - un texte qui pointe vers une traduction de ΠΡΑΞΙΣ 
dans le sens de ΠΡΑΓΜΑ - “action, chance/succès” au lieu de “pra­
tique magico-religieuse”. Toutefois c’est ce dernier sens qui est plus 
proche du caractère de la rondelle et que l’on retrouve au Ile siècle 
à l’île d’Andros, ainsi que dans l’Evangile de Matthieu. En optant 
pour la traduction “de bons résultats de l’action”, on pourrait relier 
le mot avec ces dans les Papyri magiques17

Je pourrais ajouter que des pratiques magiques ont sûrement 
fait partie les cultes mystériaux dont l’influence trahissent, du moins 
par certains de leurs éléments, les monuments “danubiens”. 
D’ailleurs cette rondelle de bronze unique - pour l’instant - de la 
Thrace, se trouve beaucoup plus près des gemmes gnostiques que des 
plaques de marbre ou de plomb aux Cavaliers danubiens.

Dans le contexte militaire des Cavaliers Danubiens, on pour­
rait voir dans νεικω la forme contracté du verbe νικάω, ‘vaincre’, 
plutôt que le prénom féminin Νεικω. En conséquence, s’il faut

14 Toujours sur le verso, il y a deux gemmes avec des représentations des 
lions, sous lesquels il y a des inscriptions d’un seul mot; l’une d’elles est ΛΕΩΝ 
(CMRED 192).

15 Les parallèles les plus proches dans Tudor, CMRED 42 - candélabre avec 
lion dans le champ inférieur, et 48 - candélabre et de nouveau lion, dans le champ 
de milieu. Cf., aussi, CMRED 57 - rondelle de bronze de Mésie Supérieure; Tudor, 
ED 37 - un cercle avec deux points se terminant par des têtes de serpent, un mouton, 
une scène de criobolie, un candélabre, un lion; CMRED 125 de Sirmium: rondelle 
dans une édicule, un cercle pareil avec des têtes de serpent, un coq en bas.

16 II existe un parallèle dans une gemme biface où l’aigle est représenté avec 
un serpent (CMRED 193).

17 P Mag Par I 1227, al.; P Mag Lond 125,40.



240 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

chercher un lien entre ces deux mots, je propose la lecture: vaincre 
(moyennant) une pratique magico-religieuse. Si cette interprétation 
est correcte et étant donné le contexte des monuments examinés con­
tenant des représentations de criobolium, le contenu de l’inscription 
relie la participation à ces mystères avec l’attente d’une victoire 
(militaire?).

A mon avis, la rondelle ne doit pas être antérieure au début du 
IVe siecle, lorsque se met en place un syncrétisme religieux tardif 
reflété dans son iconographie (cf. le texte ci-dessous).

ICONOGRAPHIE ET INTERPRETATION
1. Les dieux
L’élément qui distingue les monuments aux soi-disant Cava­

liers danubiens des autres cavaliers présentés dans des reliefs de 
l’époque romaine de la région du Limes danubien (cours moyen et 
bas du Danube), ce sont les “ennemies” figurés sous les chevaux. 
Ces images ont des parallèles dans les figurations sur les monuments 
funéraires dédiés à des militaires, des le milieu du 1er s., sur le Limes 
du Rhin. Sur ces derniers, le cavalier symbolisant le défunt est 
représenté en train de transpercer l’ennemi que son cheval piétine, 
de la même façon que le Saint Georges chrétien transperce le Dragon 
et triomphe du mal. Si l’on y ajoute la présence aux côtés des 
Cavaliers danubiens de la déesse Némésis, tres populaire parmi les 
populations gallo-germaniques, les faits s’ordonnent autour d’une 
nouvelle hypothèse possible à mon avis, selon laquelle ces Cavaliers 
refoulant leur ennemi seraient “venus” des provinces germaniques de 
l’Empire.

Dernièrement on observe une tendance nette d’établir des 
correspondances entre la composition héraldique de deux cavaliers 
et les monuments des Dioscures - les jumeaux nés de Leda et 
accompagnés de leurs chevaux. Selon la légende, Polydeuce-Pollux 
fut fils de Zeus, donc immortel, alors que Castor - né de l’union de 
Leda avec son mari Tyndareos, et donc mortel. C’est toujours la 
légende qui nous apprend de l’aide que les Dioscures eurent portée 
aux Romains dans la bataille du lac de Regilum, au début du Ve s. 
av. J.-C.; les jumeaux furent des patrons des adolescents de l’ordre 
équestre et des princes héritiers romains, ainsi que des soldats en 
général, dans les batailles navales et sur terre. C’est particulièrement 
en cette dernière qualité qu’ils sont figurés sur la fameuse frise de 
Philippopolis, en Thrace, datant de l’époque de Marc Aurele -  une 
des traces les plus tardifs du culte des Dioscures en Thrace, vénérés 
comme des patrons des princes romaines18.

18 M. Taneiïa, 3a ,,φ ρ ι™  Ha 3ÆpaBeHoeHHTe 6o)KecTBa“ οτ Φ η/ ιηποποληο h 
3a ceMaHTHKaTa Ha HeroBHTe H3o6pa>KeHHfi, Ββκοββ 1989, 2, 20-23.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 241

La règle iconographique veut que les Dioscures soient repré­
sentés nus et menant leurs chevaux, et non en train de les monter; à 
côté de ces derniers, on trouve souvent des étoiles qui, le cas 
échéant, remplacent les chevaux. Les cavaliers nus sont rares dans 
les monuments examinés; en fait, on les trouve uniquement sur trois 
monuments de Mésie Inférieure et un provenant de la Thrace (c’est 
notammement notre rondelle).. Par conséquent, l’iconographie des 
Dioscures n’est pas présente dans les 98 % des représentations de 
Cavaliers Danubiens qui sont, rappelons-le, vêtus, montant un 
cheval, et triomphant de leurs ennemis terrassés. En dépit de ces 
chiffres, le véritable problème est si les cavaliers vêtus sont anté­
rieurs ou postérieurs aux figures nues; en d’autres termes, il est 
question de la mise en place d’une iconographie particulière. Faut-il 
attribuer à ces mêmes influences la présence des bonnets phrygiens 
des cavaliers, ou bien il faut y voir l’influence d’autres cultes - de 
Sabazios ou celui de Dolichène, avec lequel seraient en relation les 
branches figurées dans le dernier linteau?

C’est ainsi que l’on découvre, dans des reliefs en métal prove­
nant de Mésie Inférieure et de Thrace, une déesse anonyme avec un 
poisson mais dans un autre contexte symbolique et iconographique19. 
Tout comme le paon dans d’autres monuments païens, le poisson 
pourrait donc introduire une symbolique liée au culte chrétien.

il existe un monument remarquable provenant d’un tombeau 
royal thrace qui pourrait orienter vers les racines profondemment 
thraces des figurations sur les monuments examinés; il s’agit d’une 
hydrie attique à figures rouges de la fin du Ve s. av. J.-C., qui fait 
partie du mobilier funéraire royal. Sur le vase on voit, à côté des 
Cabires vêtus en chlamydes et piloi, des scènes relatives aux rites 
thraces liés à leur culte - l’initiation et l’immortalisation. La Grande 
Déesse thrace et Orphée - le mystagogue des mystères de 
Samothrace, y sont représentés aux côtés de ces Grands dieux du 
sancturaire de la même île. Ici, le schema grec de la théoxenie des 
Dioscures est altéré par la présence de trois candélabres près de la 
table; de toute vraisemblance, ils symbolisent les trois natures du feu 
- terrestre, céleste et aquatique - propre aux concepts religieux 
thraco-pélasgiens à Samothrace20.

19 M. Tacheva, EPRO 91, 253-263; Selon Π. TopôaHOB h T. Kbimeiia, EpoH- 
30na MaTpnua c inoGpaaceuHe na e^Ha ot 6orHHHTe ot AGpHTyc bï>b cpoH^a Ha 
McTopHHecKHH My:*eiï - Hoßa 3aropa, Terra Antiqua Bale. II, Sofia 1985, 167-170), 
ce monument présente la Déesse dans son iconographie la plus syncrétique, com­
plétée par des figurations sur une série de monuments aux dieux orientaux (Sabazios). 
Toujours selon lui, les monuments découverts en Mésie Inférieure et en Thrace sous 
forme de trésors en dehors des sanctuaires, seraient liés au suncrétisme religieux.

20 M. Tatscheva, Eine Bestattung in Thrakien - Methodenaspekte und Synthesis 
einer kulturgeschichtlichen Untersuchung, Heinrich Schliemann. Grundlagen und 
Ergebnisse moderner Archaeologie, Berlin 1992, 273-281



242 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

Mais le problème a un autre côté: qui est la Déesse qui se tient 
devant la table avec le poisson, la Déesse tenant les brides des deux 
chevaux, ou en train de leur donner de la nourriture? Même si, dans 
la majorité des cas, le poisson est figuré devant elle, sur certaines 
monuments celui-ci est représenté sur un autel, ou à côté d’un des 
chevaux, ou porté par un homme, etc. Tout ceci montre que la 
présence du poisson - l’attribut incontestable de Dea Syria, ne doit 
pas être mis en relation uniquement avec celle-ci; en d’autres termes, 
la figure féminine peut symboliser un autre culte syncrétique de cette 
époque, comme par exemple celui de la Grande Déesse, ou d’Isis, 
ou n’importe quel divinité féminine suprême21.

Il est convenu depuis longtemps dans l’historiographie, grâce 
à E. Will22, que les bustes des divinités Sol et de Luna apparaissent 
sur les reliefs du Bas-Danube sous l’influence des idées orientales, 
par le biais des reliefs mithraiques. Le symbolisme du monde, avec 
ses trois niveaux: céleste, terrestre, infernal, corresponderait à troix 
niveaux d’existence ou à trois modes de l’activité spirituelle23.

2. Les autres symboles et représentations
L’aigle que l’on voit dans le champ supérieur des reliefs 

provenant de Mésie Inférieure et de Thrace peut avoir, lui aussi, un 
lien avec le mithraisme, mais dans ces monuments il faut voir 
davantage la victoire militaire symbolisée par cet oiseau, dans la 
mesure où il apparaît souvent comme le substitut de la Victoire; sur 
les monuments de nos provinces, cette dernière est plus fréquemment 
figurée par rapport au reste des provinces romaines. L’aigle peut 
symboliser, aussi, Jupiter et les dieux suprêmes homologues: Zeus, 
Dolichène, Sabazios et le dieu thrace de la foudre Zbelsourdes24.

Le bélier, représenté sur les reliefs sous les apparences d’un 
masque, ou bien dans les scènes des criobolie du IlIe-IVème siècle, 
est relié, également, avec les monuments d’Hermès (Mercure). De 
pair avec d’autres symboles, le lien avec Hermès parle en faveur 
d’une forte influence du culte des Cabires.

Il faut noter que sur les monuments provenant de la Thrace et 
de la Mésie Inférieure et trouvés jusqu’à présent, on ne trouve pas 
de représentations de la criobolie ni du banquet autour d ’une table 
devant la Déesse.

Les serpents, souvent figurés à plusieurs sur le même monu­
ment et de règle pris dans une composition héraldique, pourraient

21 Cf. Oppermann, OrRR, 522; M. Tacheva, EPRO, 91.
22 Cf. E. Will (not.8).
23 Ibid.
24 M. Tacheva, EPRO 91, 181 sq.; 207 sq.; 239 sq.



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 243

symboliser différentes divinités chthoniennes mais aussi le royaume 
souterrain des morts26.

A quoi peut-on attribuer la présence du lion et qu’est-ce qu’il 
symbolise? Oppermann indique sa relation avec le cratère dans les 
monuments définis comme mithraiques; en postulant un lien entre 
cette dyade et les serpents, il y voit l’idée de principia Vitae, dans 
une figuration qui n’est pas toujours canonique27.

Le même auteur avance une explication originale de la repré­
sentation de poignards. Dans certains monuments, ces derniers sont 
pris dans le scheme héraldique qui détermine la composition d’une 
façon générale.28

Les trois cercles dont le centre est souligné par un point ont 
leur place, de pair avec les trois autels ou les trois candélabres, dans 
le champ figuratif inférieur. D’habitude, ils sont interprétés comme 
des pains ronds ou des feuilles. Il s’agit probablement du même type 
d’objets dans le cas des ‘"plaquettes” métalliques figurées (par 
couple) sur les bras de la Déesse de la matrice en bronze de Nova 
Zagora29. On pourrait supposer qu’il s’agit de Voccultatio symbo­
lique d’un myste que l’on voit sur d’autres monuments. Si c’est ainsi, 
ce symbolisme trouve une confirmation dans l’idée de M. Opper­
mann concernant les trois degrés des mystotes de Cybele.

Le coq est universellement un symbole solaire. Selon les 
traditions helléniques il s’est assimilé à Zeus et aux dieux solaires, 
ainsi qu’aux déesses lunaires. Symbole de la lumière naissante, il est 
un attribut particulier d’Apollon et l’emblème d’Attis. Le rôle de 
psychopompe explique aussi que le coq soit attribué à Hermès 
(Mercure), le messager qui parcourt les trois niveaux du cosmos, des 
Enfers au Ciel. Le coq figure, avec le chien et le cheval, parmi les 
animaux psychopompes sacrifiés au morts, dans les rites funéraires 
des anciens Germains. Le coq est souvent rapproche du serpent et 
c’est le cas, notammêment pour Hermès et Asclépios. Le coq est 
aussi un emblème du Christ, comme l’aigle et l’agneau. Mais il met 
particulièrement en reliefs son symbolisme solaire -  lumière et 
résurrection.

Le corbeau solaire en Grèce est consacré à Apollon, ou il 
possède aussi le rôle de messager et des fonctions prophétiques. Il a

26 Dictionnaire, 688, l’auteur propose encore d’autres interprétations possib­
les.

27 Oppermann, OrRR, 524. D’ailleurs l’auteur date ces monuments vers le Ille 
siecle précisément à cause de l’apparition, à ce moment, du lion dans les monuments 
du Cavalier Thrace.

28 Dictionnaire, 688.
29 P. Gorbanov (not. 19) les définit comme des ornements ou une simple déco­

ration.



244 Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245

la même rôle dans les legendes celtiques. Les corbeaux étaient 
également des attributs de Mithra.

3. Le syncrétisme, son origine et chronologie
Dans l’iconographie des monuments avec des Cavaliers Danu­

biens, l’ennemi ou les ennemis mort(s) ou semi-vivant(s), terrassé(s) 
et piétiné(s) par le cheval du cavalier, représentent un élément de 
base. Cet élément apparaît, le long du Limes du Rhin et dès la 
première moitié du 1er siècle, sur des stèles funéraires représentant 
le cavalier en train de transpercer l’ennemi que son cheval piétine; 
lorsqu’ils sont inscrits, les noms des cavaliers ne trahissent pas d’ori­
gine danubienne, encore moins une origine thrace. Si l’on y rajoute 
la présence de la déesse Némésis dont le culte fut très populaire par­
mi les populations gallo-romaines, on pourrait penser à une “impor­
tation” de ce type iconographique, à 1’ “arrivée” de ces cavaliers - 
de pair avec les ennemies vaincus - des provinces gallo-romaines.

- Sur les reliefs de Thraces, les Dioscures sont représentés nu, 
en composition héraldique, devant leurs chevaux; ils sont aussi 
éloignés de l’iconographie des Cavaliers Danubiens que les divers 
couples de Cavaliers eux-mêmes, certains exhibant les caractéristi­
ques saillantes d’âges différents, d’autres habillés de chlamydes 
flottant au vent, d’autres enfin représentés nus, en dieux. De la même 
façon, la déesse celte Epona avec ses deux chevaux en composition 
héraldique est loin de cet esprit.

Tout ceci, et compte tenu du syncrétisme en faveur duquel je 
plaide, remet en question autant l’interprétation de Tudor controver­
sée par Mladenova, que l’opinion de celle-ci suivant laquelle le 
groupe des Dioscures pourrait servir de prototype du redoublement 
du Cavalier Thrace. A ma connaissance, dans le contexte général 
historico-culturel du Principat tardif dans les provinces thraces le 
Héros Thrace apparaît, dans la grande majorité de ses manifestations 
iconographiques et culturo-anthropologiques, comme un dieu local 
de la santé, de la bonne récolte et des bonnes espérances, plutôt que 
comme une divinité de la victoire. Il est attesté en syncrétisme avec 
Apollon ou avec Asclépios et - rarement - avec Sabazios.

Les soldats thraces de l’empereur romain furent massivement 
admis dans les légions pluriethniques aux environs du milieu du Ile 
siècle; dans ce cadre militaire, ils furent de plus en plus imprégnés 
par des croyances en dieux ‘étrangers’ - Sol Invictus-Mithra, Jupiter- 
Dolichène etc., perçus comme des dieux protecteurs du soldat 
romain. Dans cette logique, je tends à examiner les monuments des 
Cavaliers Danubiens - aussi bien à deux cavaliers qu’à un seul, non 
comme attestant d’un culte local bien organisé - ce qui, précisément, 
il n’est pas, vu l’absence d’une iconographie stable (qu’elle soit celle



Margarita Tatcheva, Le syncrétisme religieux... ŽA 50(2000)231-245 245

des Dioscures, des Cabyres, du Cavalier Thrace ou autre), mais com­
me des témoignages des sociétés mysterielles fonctionnantes d’une 
Grande Déesse syncrétisée. Les plaques légères et les rondelles sont 
avant tout l’exprèssion de la vie spirituelle de la communauté des 
soldats, depuis l’époque de César. Dès ce moment, l’horizon des 
Romains, des Italiens, des Celtes, des Germains se déplace, grâce 
aux conquêtes, de plus en plus vers l’Est, intégrant les terres 
illyriennes, thraces et scythes, les terres de Cybele micrasiatiques et 
jusqu’au plateau iranien; les 25 ans de service militaire eut comme 
résultat l’adoption massive de divinités nouvelles, meilleures que les 
leurs et tournées davantage vers le mysticisme. C’est là, au sein des 
campus militaires, et non dans la steppe pannonienne, les montagnes 
carpathiques (la Dacie) ou la vaste région d’Hémus (Mésie et 
Thrace), que l’on pourrait imaginer la naissance d’un concept reli­
gieux commun aux soldats d’origines et de religions diverses, la 
confiance en dieux et en mystères étrangers qui se transforme, par la 
suite, en une foi profonde et en véritable communion qui repose sur 
l’espoir salutaire de la victoire. Ce concept notammement fut dominé 
par une Grande Déesse syncrétisée et c’est pourquoi - anonyme.

Les caractéristiques des dieux et leurs fonctions, les symboles 
soupçonnés et aussi les monuments trouvés dans les tombes et leur 
mesure suggestent une possibilité de proposer, qu’une partie des pla­
ques aviont aussi une destination funéraire. Au fond de cette hypo­
thèse est l’opinion d’acad. D. P. Dimitrov qui insistait sur les liens 
de l’âme avec le dieu; d’après lui cette idée antique est réalisée pas 
seulement dans les monuments funéraires de llIe-IVe s. AD. Le mort 
même prenait l’image divine et le monument -  la forme d’un temple, 
l’édicule. Il a montré en faveur de cette idée beaucoup de monuments 
funéraires, mais la manque des ennemis morts sous les chevaliers est 
evidente30.

On pourrait à mon avis, proposer ou soupçonner que les enne­
mis morts étaient introduits sous l’influence des monuments funé­
raires, dédiés à des militaires sur le Limes du Rhin. La figure d’un 
mort sous le lion de la rondelle thrace pourrait nous suggester, qu’à 
ce temp là , le temp de la victoire du christianisme, l’idée ou 
l’importance d’ennemi vencu aurait oublié son sens.

30 Cf. D. P. Dimitrov, ,,ΠορτρετΗτ ivbpxy naarpo6nHTe πλομη ot phmcko 
BpeMe b CeBepoimOMHa Bb/irapnji“ (Rés. Le portrait sur les dalles funéraires 
antiques de l’epoque romaine dans la macedoine de Nord-Est), IBAI XIII, 1939, 1- 
128. et les fig. 86, 88 (=IGBulg II 502), IGBulg V 5130, cf REG 64, 1951, 113.


