
Анста Серафимова, Архапгелскиош циклус... ЖА 49(1999) 173-207 173

АНЕТА СЕРАФИМОВА 
Философски факултет 
Скопје

УДК 75.052.033.2(497.7) 
7.046.3:75.052.033.2

АРХАНГЕЛСКИОТ ЦИКЛУС ВО ПРМПРАТАТА НА 
КУЧЕВИШКИТЕ СВЕТИ АРХАНГЕЛИ

Abstract: The Cycle of Archangels is a theme rarely encountered in the 
Easter Christian art from 11th through to 18th centuries. This Cycle is 
illustrated in 15 scenes in the narthex (1630/163 Î) of the Ss. Archangels 
Church of the Kučevište Monastery, which makes it one of the most com- 
prehensive Cycie in art in general. It is researched in this article for the 
first time. All of the scenes, some of which are a thematic rarity/uni- 
queness, have been identified on the basis of the texts they are found on. 
The very peculiar/enigmatic scene depicting the Archangel miraculous 
healing has also been identified. Namely, this scene is based on the ser­
mon text attributed to Michael Psellus describing the healing of an 
adolescent boy obsessed by Deamons. The usage of the sc. Damascens 
texts rather than the menology literature in the depiction of the Miracle 
of Docheiariou, illustrated in two scenes, has also been precisely defined. 
The Cycle , analysed in a broader Balkan context, contents a very 
significant and rare iconographie and thematic features.

Малобројна и драгоцена e научната литература за Ар- 
хангелскиот циклус во византиската уметност1. Со исклучок 
на (по)некоја тематска студија, таа сосема иедостига за иост- 
византискиот архангелски ликовен корпус. Ексклузивноста на 
оваа целина лежи и во нејзииото поретко прикажување. Во 
фреско-живописот иа Македонија познати ce само два сред- 
новековни Архангелски циклуса, во Лесново2 и Матејче3. На 
ова исто подрачје во доцниот Среден век скоро едновремено 
биле создадени уште две архангелски целини, едната на мар- 
гините на лесновската икона од 1626 година и другата, од 
1630/31 година во припратата на црквата Св. Архангели на 
Кучевишкиот манастир близу Скопје.

1 Основна литература: Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ
ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩ Ν Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ ΣΤΗΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΤΕΧΝΗ ΤΩΝ  
Β Α Λ Κ Α Ν Ω Ν , Α Θ Η Ν Α  -  Γ ΙΑ Ν Ν ΙΝ Α  1 9 8 9 ;  C . Г а б е л и ћ , Ц и л к у с  а р х а н ђ е л а  y 
византиској уметности, Београд 1991 (со постара литература). !

2 С. Габелић, Манастир Л есново , Београд 1998, 94 (со литература).
3 Е. Димитрова, „Архангелскиот циклус во ѓакониконот на црквата 

Света Богородица во Матејче“, Културеп живот 2/96, Скопје 1996, 50—51 
(со литература).



174 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

Ѕидната ликовна интерпретација на архангелската исто- 
рија во кучевишката припрата досега не била предмет на по- 
опстоен научен интерес. Овој Циклус на архангелите го сочи- 
нуваат петнаесет сцени, што веднаш го вбројуваат во обем- 
ните презентации на јавувањата, чудата и алегориско-симво- 
личките архангелски сцени воопшто во византиската и пост- 
византиската уметност. На северната и јужната страна во 
подножјето на полуобличестиот свод ce насликани по шест 
илустрации, a пак на западниот тимпанон ce поставени уште 
три сцени.

Според списите за архангелите, вообичаениот почеток на 
циклусот е сцената Падот на Сотона и веднаш по неа Соборот 
на архангелите. Обете теми со својата алегориска содржина и 
издвоеното време/место на настанот вообичаено ce изнесуваат 
на почеток на одредени литературни списи за ангелите, a по- 
тоа ce раскажуваат делата на бестелесните на земјата, пред 
cè на архистратигот Михаил. Хронологијата во изворите е и 
сосема логична бидејќи во бојот во којшто паднал од небес- 
ките висини потемнетиот ангел Сотона или, уште наречен, 
кнезот на темнината, ce истакнал ангелот Михаил, собирајќи 
ja околу себе боговерната и богоумилната ангелска свита ка- 
ко небесна гарда4.

Падот на Сотона (сл. 1) е насликан на јужната страна 
на западниот тимпанон. Во фокусот на сцената е ангелскиот 
пар кој летајќи кон небесата го понесува со себе знакот на 
триумфот. Имено, предметот во рацете на десниот ангел не е 
јасно видлив, но секако не ce работи за претстава на круна, 
што е особено важно за иконографската анализа на оваа сце- 
на. Во сегментот од небо од којшто ce струполуваат четири 
ангелски претстави, насликани ce тројца ангели од кои сред- 
ниот е бездруго архангел Михаил, идентификуван според ка- 
рактеристичните војнички белези присутни и на другите него- 
ви претстави. Присуството на архангел Михаил, насликан 
токму под отворените небески порти, помага во идентифи- 
кувањето на предметот во рацете на десниот возлетан ангел. 
Водејќи ce од архангелската литература, no cè судејки, пред- 
метот би бил (нешто како) покриена сфера, често сликана во 
рацете на овој архангел, (и) не само во овој циклус. На вака 
осмислената иконографска схема не соодветствува претста- 
вата на круната. Во долниот дел на композицијата, под брдес- 
тиот пејзаж, ce отвора пропаст/бездна како темно море, a во

4 Детална анализа на изворите и на нивните символички аспекти, осо- 
бено на воведните случки „ниту чуда, ниту јавувања“, како и за провениен- 
цијата/аспектите на култот на Михаил, в. кај: J. Р. Rohland, D er Erzengel 
Michael. A rzt und F eldherr, Leiden 1977, 1-4, 60-66 et passim.



Анета Серафимова, Архапгелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 175

неа пет претстави на силуети на демони изведени со црвена 
боја. Една од нив е доминантна според димензиите. На ѕидната 
слика иема натпис.

Научните анализи на оваа сцена во коитекст на Архан- 
гелскиот циклус издвојуваат неколку сознанија5, значајни и за 
кучевишката композиција. Нејзиното претставување како 
претходница на Соборот на ангелите произлегува од менолош- 
кото третирање на историјата на бесплотните. За споредба ce 
земаат двата најисцргшн извори за бестелесните: едниот мено- 
лошки -  Великиот ч9ти минеј (минејни читанки)6 и, другиот, 
(условно) житиен текст -  Пофалба на архистратиг Михаил од 
Пантелеон7, Во календарскиот третман Падот на Сотона е 
претходница и повод за прославата на Соборот на ангелите 
благденуван на 8 ноември, додека во Пофалбата редоследот 
е обратен8, Анализите укажуваат и на тоа дека оваа тема има 
неунифицирана иконографска схема и во однос иа опшата 
композициона структура и во одиос на поединостите (епизоди 
и детали). Оиа што би можело да биде именител, тоа е еекако 
сценската поделеност по хоризонтала на горен -  небесен дел 
и долен -  пекол (=бездна). Од нејзините најстари сочувани 
претстави во релјеф од V век9 и во илуминација од крајот на 
X век10, па континуирано во византискиот и поствизантискиот

5 Исцргша студија прави: S. Gabelič, „The Fail o f Satan in Byzantine and 
Post-Byzantine Art“, Зоѓраф  23, Београд 1993-94, 65-73 (co иостара литера- 
тура).

6 Минејните читанкн настанале во Византија уште во крајот на VIII век, 
во дванаесет книги, за секој мееец по една, но нивната клучна содржинска 
осмисла/дополна ja направил Симеон Метафраст (X век), a значајни ce и 
нивните иреводи на словенски јазик поврзани за преводната дејност на Св. 
Св. Кирил и Методиј; најобемната дополнета редакција, почната во Новго- 
род, a завршана во Москва во 1552 година, ja наиравил серускиот митро- 
иолит Макариј, според кого и ce именува како Макариевски великија минеј 
чети (според Е. Голубинсќш, ИсторГл рускоп церкви, tomb II, Москва 1900, 
742-752), в. кај: Ј. Радовановиш, „Једно чудо арханђела Михаила y Лес- 
нову“, ЗЛУ 10, Нови Сад 1974, заб. 5 на стр.,50.

7 Најважните списи/извори за историјата на ангелите, пред cè на архис- 
тратиг Михаил, ce оние од Пентелеон, ѓакон и хартофилакс на Великата 
црква, Св.Софија константинополска, од ÏX/X век, каде што накратко ce 
опишани/наброени 36 случки; за двата текста Повеста и Пофалбата, како и 
за другата архангелска литература, в. кај: С. Габелић, „ЦиклуС Арханђела“, 
31-36.

8 Великѓ* минеи четш(=ВМЧ), новембрв, дни 1-12, Собранниа всерос- 
сшскимв митрополитомв Макарјем, Санктпетербугв 1887, 255-256; Ѕ. Gabe­
l ić , „ T h e  F a il o f  S a ta n “ , 6 7 —6 8 .

9 Ce работи за релјефната претстава од довратникот на влезот на ма- 
настирот Алахан, во науката имеиувана како Ангелот-победоносец (триум- 
фатор): N. et. J.-M.Tierry, „Notes sur l ’un des bas-reliefs d’Alahan Monastiri en 
Isaurie“, Cak Arch XIII, Paris 1962, 43-46.

10 Падот на Сотона,е илустрација за денот 8 ноември во Менологот на 
Василиј II, в: Ѕ. Gabelić, „The Fall o f Satan“, 67, fig. 4.



176 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

период, во сцената е задолжителна претставата на архангелот 
Михаил.

Токму поаѓајќи од најстарите сочувани претстави, и осо- 
бено следејќи ги библиските предлошки на списите и нивното 
оликотворување, јасно ce препознаваат две иконографски 
„сценарија“: триумфално, хронолошки далеку постаро и пре- 
земено од древната тема цар-триумфатор, и воинствено/бор- 
бено11. Постои уште една варијанта на оваа сцена, чијашто 
предлошка е сосема апокрифна. Нејзината содржина е толку- 
вана во легендата насловена како Борба помеѓу Сатанаил и 
архангел Михаил сочувана во препис (дури) од XVIII и XIX 
век12. Во оваа илустрација/варијација на истата тема архангел 
Михаил му ги враќа на Бога инсигниите на власта (круната, 
жезолот и одеждата) одземени од одметнатиот ангел Сотона, 
кој го злоупотребил Божјиот благослов да биде прв до него 
и „кнез на овој свет“. Сликата на овој апокриф ce наоѓа само 
на една византиска фреска. Имено, меѓу другите сцени посве- 
тени на ангелите, во наосот на Лесновскиот манастир (околу 
1346) е прикажан и мотивот на одземање на круната натписан 
како Пад и помрачување Саманаилово13. Колку што е позна- 
то, во поствизантиско време овој мотив го има (само) уште 
на две иконописни дела: на лесновската икона со претстава на 
Христос и архангелскиот пар со Архангелскиот циклус на 
маргините, насликана во 1626 година, како и на сараевската 
икона со архангелите Гаврил и Михаил со циклусот од 1723/ 
24 година, потпишано дело на Рафаило Димитријевиќ14.

Истражувањата покажуваат, исто така, дека ликот на 
Сотона е (скоро рекогаш) прикажуван поинаку, но воглавно 
антропоморфно. Неговото апстрактно дефинирање во литера- 
турата и метафорично толкување како универзално зло (= 
сили на злото), иеоспорно произлегло од источнохристијан- 
ската богословска ненаклонетост кон дијабологијата, a пак во 
уметноста резултирало со недефинираност на изгледот на ѓа-

11 Иконоѓрафските варијанти на сцената и нивните книжевни паралели 
посебно ce изложени кај: S. Gabelić, „The Fall of Satan“, 65-7,2 (co литера- 
тура).

12 С. Кукијарис (ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ  -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΑΩΝ Κ Α Ι  
ΑΡΧΑΓΓΕΑΩΝ, 155) ja посочува најстарата позната текстуална верзија со 
слична содржина во грчкиот ракопис (Cod. Vat. gr. 1190) од XVI век.

13 С. Габелић, Мапастир Лесново, 95 -96  (со постара литература).
14 Во науката е искажано мислење дека сцената на лесновската икона 

од 1626 година е прекопирана од истоимената ѕидна слика во ааосот на Лес- 
ново: С. Габелић, Циклус Арханђела, 52-53. Онаа, пак, на сараевската икона 
е значајна поради деталите (трубите на архангелскиот пар) кои зборуваат за 
есхатолошката насоченост на оваа ликовна интерпретација ia  текстот: Ѕ. 
Gabelić, „The Fall o f Satan“, 69. В.уште и : С. Ракић, Иконе Боспе u Херцего- 
вине, Београд 1998, сл. на стр. 136.



Анета Серафимова, Архангелстош циклус... ЖА 49(1999)173-207 177

волот/злото (чудовиштето/маскеронот на подземјето), од една 
страна, и од друга со реткото прикажување на темата и во 
овој циклус15.

Истражувањата на оваа сцена во поствизантискиот пе- 
риод ce сепак поголеми споредено со анализите на другите 
истодобни сцени од архангелската тематска целина. „Инова- 
ција“ на овој период е композитиата слика која го обединува 
Падот на Сотона и Соборот на ангелите16. Регистрираната све~ 
тогорска редакција на оваа содржина го прикажува триумфот 
на Христос и ангелските чинови околу него над Сотона (=Лу- 
цифер) и одметнатите17. Симбиозата е заснована на постви- 
зантиските книжевни извори, пред cè Дамаскините кои без- 
друго ce рефлектирале и на Дионисиевиот прирачник18 19. Спо- 
ред истражувањата, своевидната најава/пролог на подоцнеж- 
ното спојување на двата настана во иста сцена ce случила во 
XÎV век , кога веќе и ликовно јасно ce прецизира идејата за 
архангелите како извршители на Божјата наредба и сотирачи 
на Сотона(та) и одметниците20.

15 На Сотона(та) терминолошки, како и на догматските пречки за поши- 
роко богословско третирање на библиските наводи за него, опширно ce освр- 
нува: J. Р . Rohland, D er Erzengel M ichael, 60-64. За неговата разнолика иконо- 
графија: J. Réau, iconographie , ίϊ/1 (1956) 60-62; P. A. Underwood, „Some Pro­
blems in Program and Iconography of Ministry Cycles“, The Kahrie D jam i, vol. 4, 
270-280 (во сцената Искушување Христово); C. Mango, „Diabolus Byzantinus“, 
DOP 46, Washington 1992, 215-223, (за византискиот концепт на дијаболич- 
ното: стр. 220-221); S. Gabelić, „The Fall of Satan“, 65-67, 71-72 (за непопу- 
ларноста на сцената во Архангелскиот циклус).

16 В. кај: М. М. Garidis, La pein ture murale dans le monde Orthodoxe apres  
la chute de de Byzance (1 4 5 0 -1600), Athènes 1989, 159-160, 180; S. Gabelić, „The 
Fall o f Satan“, 70-71.

17 G. Millet, Monuments de VAthos, I, Paris 1927, pl. 211.2 (трпезарија на 
Дионисијат, 1603), pl. 110.1-3, pl. 11.1-3 (трпезарија на Хиландар, 1622). Дис- 
позицијата ма ѕидовите во трпезаријата на Хиландар каде што е насликан 
токму Ангелскиот собор поставен/разделен на три површини (сп. 3. Кајма- 
ковић, Георгиј М ит роф ановић , Сарајево-Загреб 1977, 122-123, сл. 106), да- 
ва сугестија за можниот изглед на cera веќе многу оштетената истоимена 
сцена во ѓакоииконот на Матеиче, при што особената иконографија на при- 
мерот од XIV век би бил образец за јадрото на подоцнежната светогорска 
тематско-иконографска симбиоза. Сосема ретка во иконописот, оваа схема 
иа темата ja согледуваме и на една романска икона од крајот ка XVIII век: 
Romanian icons ( Î 6 th -18 th  C entury),,catalogue, Athens 1993, No. 31.

18 П. Xp. Илшевски, Крнински Д ам аскин, Скопје 1972, 451-452; Deny de 
Fourna, 18, 86.

19 Спојувањето e забележено веќе во иконографијата на фреската Со- 
борот на аигелите од XIV век во црквата Архаигел Михаил во селото Сара- 
кини на Крит: Σ. ΚΟΥΚΙ ΑΡΗΣ, ΤΛ ΘΑΥΜΑΤΑ -ΕΜ ΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩΝ  
Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ, 82.

20 На иконата со претстава на архангел Михаил (XIV век) од Третја- 
ковската Галерија во Москва, во сферата во архангелската рака впишан е 
ликот на Христос и крај него ангел, под чијшто нозе ce струполуваат демо- 
ните во челуста на Адот: Ѕ. Gabelić, „The Fall of Satan“, 70, fig. 16.



178 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

Примерот од Кучевиште е многукратно особен. Одре- 
дувањето на точната библиска предлошка во неговото осмис- 
лување, од можните четири цитати (Исаија, XIV, 12-15; 
Езекиј, XXVIII, 14-19; Лука, X, 18; Откровение, XII, 7-9)21, 
според применетата иконографија упатува на новозаветните 
искази на Лука X, 18 (... го бев видел Сотоната како паѓа од 
небо ко молња ...) и Откровението Јованово XII, 7-9 (... Ми- 
хаил и ангелите негови удрија на аждерот и биеја на ангелите 
негови ...)· Сцената не делува воинствено, ами триумфално: 
архангел Михаил е (веќе) несомнен победоносец. Она што тре- 
ба да ce издвои како клучна особеност е претставата на ар- 
хангел Михаил меѓу два ангела во сегмент од небо под небес- 
ките порти. Овој елемент асоцира на збиеното композиционо 
јадро на Ангелскиот собор, што ja чини оваа сцена преодна/ 
блиска варијанта до светогорската композитна редакција22. 
Во прилог на оваа теза оди и барокната верзија на светогор- 
ската редакција, согледана на романската истоимена икона по 
потекло од Trgovište (крај на XVIII век), која е иконографски 
сосема блиска на кучевишката ѕидна слика23. Од друга стра- 
на, пак, втората значајна поединост, ангелскиот пар во возлет 
кон небото, (единствено) потсетува на карактеристичниот пар 
во истоимената сцена, но со разработка на мотивот со кру- 
ната, од сараевската икона од 1723/24 година24.

Сцената Соборот на ангелите (сл. 2) е поставена во 
средината на западниот тимпанон. Соборот на боголојалните 
ангели го слават падот на Сотона при што полкот на бесплот- 
ните е собран во свечен хор. Поголемата група ангели фор- 
мира правилен, замислен лак кој ги допира нивните нимбови. 
Ангелите во заднината ce облечени во бели далматики. Во 
предниот план централно поставениот ангел, со димензии по- 
нагласени во однос на останатите, го придржува медалјонот 
со бистата на Христос Емануел. Идентично облечени, издвое- 
ни од позадинската групација ce и двата ангела, лево и десно 
од централниот. Имено, тие носат сини далматики и наметки. 
На самиот лев и десен раб на сцената поставени ce уште два 
ангела, облечени најсвечено во споредба со останатите: во 
ПУРПУРНИ царски далматики со богато украсени лороси и со 
сини наметки. Сите ангели имаат жезла во рацете. На сцената 
не е испишан натпис.

21 Темелни коментари за библиските места со помен на падот на Сотона 
и нивните интерпретации кај црковните отци дава: J. Р. Rohland, D er Erzengel 
M ichael, 60-74, 110-114.

22 Сп. S. Gabelić, „The Fall of Satan“, fig. 13-14.
23 Cn. Romanian Icons, pi. na pp. 89.
24 Cn. S. Gabelić, „The Fall of Satan“, fig. 12.



Анета Серафимова, Арханѓелскиош циклус... ЖА 49(1999) 173—207 179

Основниот библиски извор од којшто произлегле кни- 
жевните творби за ангелскиот собор е (пред)сказанието на 
Исаиј (VI, 3). Во календарските текстови споменот на Соборот 
на бестелесните сили е означен на 8 ноември25, во веќе спо- 
менатата контекстуалеа целина со Падот на Сотона, што го 
оправдува и „паралелизмот“ во обработка на обете сцени во 
науката26. Сепак, двете таканаречени алегориски ангелски те- 
ми во византискиот период ce насликани заедно само во два 
манастира, Лесново и Матејче27. Најстарите примери на Собо- 
рот, но вон од Архангелскиот циклус, сочувани во иконопис 
и илуминација, ce датирани во XI век28. Во рамките на циклу- 
сот, пак, случката ce појавува релативно доцна, со сигурност 
од половината на ХШ век29, и набргу станува една од најоми- 
лените сцени.

Класичната схема на нејзината иконографија подразбира 
задолжително присуство (само) на ангелскиот хор; тој е сцен- 
ска константа. Сите останати елементи, како и медалјонот со 
ликот на Христос Емануел, не ce неопходни во осмислувањето 
на иконографската формула на Соборот30. Особеност на ку- 
чевишхата сцена, во оваа. смисла, претставува централната 
поставеност на ангелот со медолјонот во рацете. Прави впе-

25 ВМЧ, нов. 1-12, 256.
26 Исцрпна студија нрави: Г. И. Вздорнов, ,,ΣΥΝΑΞΙΣ ΤΩΝ ΑΡΧΑΓΓΕ­

ΛΩΝ“, Византиискп временик  32, Москва 1971, 157-183.
27 С. Габелић, М аиастир Л есн о во , 94.
28 Ce работи за познатата минејна икона од Синај (сп. Г .-М .ΣΩΤΗΡΙΟΥ, 

ΕΙΚΟΝΕΣ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣΙΝΑ, Β \  Αθήνα 1958, 121-123), како и за минијатура- 
та (fol.l23ß) од евангелистарот на манастирот Дионисијат на Света Гора Cod. 
587 (в. Ѕ. М. Pelekanidis-P. С. Christou-Ch. Tsioumi-S. N. Kadas, The Treasures 
o f  M ont Athos, Illum inated M anuscripts, vol. I, Athens 1974, 441, fig. 242).

29 Најстариот пример e од Халки на островот Наксос, во црквата Св. 
Георгиј Дијасоритис, но неговата идентификација и датирање (ΧΙ-ΧΠ век) ce 
сосема несигурни (en. K. М. Skawran, The D evelopm ent o f  the M iddle Byzantine 
Fresco Painting in G reece , Pretoria 1982, 163-164), na затоа науката за најстар 
сочувам пример го зема оној од пештерната црква на архангел Михаил во 
Иваново од средината на ХШ век (в. кај: Л. Мавродинова, „Стенопис от вре- 
мето на цар Иван Асен II при Иваново“, Мзкуство 9, Софич 1976, 9 -10; иста- 
та, Стенната живопис β БЂлгарил do краја na XIV eeic, Софич 1995, 49, сл. 
53).

30 Bo науката cè уште има несогласувања околу тоа дали претставата 
на архангелскиот пар со медалјонот на Христос Емануел е ист иконолошки 
знак со ангелската свита со/без медалјонот или, пак, ce работи за две одвое- 
нн догматски пораки. Според научната статистика нема ниту една циклусна 
претстава на двајцата архангели со Христос Емануел во медалјон, a исто 
така воочено е дека обете претстави во ист храм имаат различни места на 
сликање и различна символика/порака; за научните разминувања и сопстве- 
ната аргументација в. кај: Г. И. Вздорнов, ,,ΣΥΝΑΞΙΣ“, 164, 174, заб.77; С. 
Габелић, Цшслус архапђела , 57-58 , заб. 17.



180 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

чаток и неговата доминантна фигура. Бездруго ce работи за 
претставата на архангел Михаил на што укажуваат и бледите 
остатоци од неговото натписно означување. Според достап- 
ните сознанија, оваа иконографска схема е особена за крит- 
ските истоимени ѕидни-слики уште во XIV и XV век, од каде 
што влегува и во иконографскиот речник на помладите крит- 
ски мајстори31. Омиленоста на претставата на архангел Ми- 
хаил, особено неговата коњаничка фигура, кај критските сли- 
кари е веќе нотирана кај проучувачите32.

Она што секако треба да биде нагласено е совпаѓањето 
на кучевишката со схемата на оваа композиција на леснов- 
ската икона од 1626 година33. Заеднички им ce централната 
доминантност на претпоставениот архистратиг, на иконата 
скоро сосема скриен од нагласените димензии на медалјонот 
на Христос Емауел, како и распоредот на четворицата ангели 
облечени во свечени далматики и со скиптри во рацете. До- 
полнителен детаљ на иконата е сферата во рацете на ангелот 
поставен сосема десно. Тесниот простор на горната маргина 
на иконата не дозволувал полукружна поставеност на полкот 
на бесплотните. Сосем слично решение наоѓаме и во постви- 
зантиската иконо-колекцијата на Р.Албанија што е уште еден 
прилог во проучувањата на доцносредновековните решенија на 
сцената34.

На северната страна на западниот тимпанон ce наоѓа сце- 
на со претстава на архангел Михаил на левата страна во вој- 
ничка облека којшто, заедно со другите учесници во настанот 
- ^енска фигура забрадена со бела марама и раце во указ кон 
архангелот (среден план) и седната машка фигура (преден 
план, десно) -  е поставен во планински пејзаж. Ликовно е

31 Σ. ΚΟΥΚΙ ΑΡΗΣ, ΤΑ Θ Α ΥΜ Α ΤΑ  -  ΕΜ Φ ΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩ Ν  Α Γ Γ Ε Α Ω Ν  Κ Α Ι  
Α Ρ Χ Α Γ Γ Ε Λ Ω Ν , 71, πιν. 16β (во Канданод, 1327/28), 87, πιν. 29β (βο 
Епископијата на Педијадос, XIV век), 93, πιν. 36γ (во Камилијана, 1440).

32 Критскиот примерок на оваа тема од Принес каде што е насликан 
ангел-војник на коњ, како и честото оликотворување на архангел Михаил 
како коњаник кај Криќаните е забележено од: С. Габелић, Циклус архан- 
ђ ел а , 56, 80-81. За популарноста на архистратигот во критското сликарство: 
M. Chatzidakis, Icones de Saint Georges des Grecs et de la collection de l ’Institut 
H ellénique de Venise , V e n ise  1 9 6 2 , 9 1 , 119. 3 a  п о ст в и за н т и ск и т е  з б о г а т у в а њ а  на 
сцената со херувими, особено на руските икони: Г. И. Вздорнов, „ΣΥΝΑΞΙΣ“, 
178-180, сл. 7 -13 , сл. 19-23.

33 Иконата со претстава на Христос и архангелите и Архангелскиот цик- 
лус на маргините којашто потекнува од Лесновскиот манастир (К. Balabanov, 
Ikone iz M akedonija , (katalog), Zagreb 1987, kat. 45), ce наоѓа во Музејот на 
Македонија (Инв. бр. 178).

34 Ce работи за иконата која му е атрибуирана на зографот Симеон од 
Арденица (XVII век): Trésors d ’art albanais (cataloque), Nice 1993, No. 46 на 
стр. 87.



Анета Серафимова, Архапгелстот циклус... ЖА 49(1999)173-207 181

фиксираи моментот кога архангелот со жезол-копје пробо- 
дува кутната ситна човечка (детска) фигура. Сцената има 
натпис кој е сосема нечиток.

Досега не е позната ниту една илустрација која е слична 
на оваа, така што главен предмет на научен интерес претста- 
вува нејзината идентификација35. Схематската концепција вед- 
наш асоцира на сцена во која ликовно ce опишува лечебна/ 
чудодејна акција на архангелот. Меѓу пишаните извори кои 
беседат за архангелската историја најнеобична по својата 
структуираност и раскажувачка насоченост е Проповедта за 
чудата на архистратиг Михаил која му ce припишува на позна- 
тиот византиски историчар и философ Михаил Псел (1018— 
1078). Псел беседи за „чудата за кои помалку ce знае ... (не- 
кои од нив) случени не пред многу години“, петнаесет на број, 
коишто архистратигот ги направил во/околу капелата која му 
била посветена во еден Богородичик манастир. Убикацијата на 
манастирот е Сикион, во близина на градот Никомедија, на 
брегот на реката Сиварис во областа Галатија. Манастирот, 
вели Псел во воведниот дел, го основал византискиот импера- 
тор Ираклиј (610-641) со силата на својот победоносен свет 
крст којшто постојано го имал со себе во војните походи. 
Текстот на Псел е особен и по тоа што најголем број случки, 
дури дванаесет, ce исцелителни, извршени преку светиот крст 
со моќта на првиот меѓу бесплотните, којшто ги истерувал 
демоните и хтонските сили од опседнатите, чиишто исцелени 
тела потем ги закрилувал архангелот за вечни дни36.

Според иконографската осмисла енигматичната сцена во 
западниот тимпанон на кучевишката припрата е всушност при- 
лично доследна илустрација на Исџеление на детето опсед- 
нато од демони (сл. 3-4). Имено, Псел раскажува за момче 
од граѓанско семејство кому една ноќ му ce нафрлил демон, 
полн со завист кон младоста му, растргнувајќи му го умот. 
Неговите родители, излудени од гружа поради поматениот ум 
на младото им дете, сториле многу за да го спасат, но колку 
што тие ce обидувале да му помогнат на сина си, толку демо- 
нот појќе иапаѓал. Тие, кутрите, сетне прибегнале кон послед- 
ното сидро, na го принесле детето на архистатигот. Тој го до-

35 Ja искажувам својата длабока благодарност до архимандрид отец 
Силас Кукјарис за посочената лиретаура и помошта во идентификацијата на 
сц ен а та .

36 Michael Psellus, ,,ΕίΣ ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ ΤΟΥ ΑΡΧΙΣΤΡΑΤΗΓΟΥ MIXAIA“, 
ed. E. Kurtz-F. Drexl, M ichaellis Pselli scrip ta  m inora, I, Milano 1936, 120-141; 
осврт на ова претноставено дело на Псел со толкување на приказот од: F. 
Helkin, во: Analecta Bollandiana LV (1937), 404-407, в. кај: С. Габелић, Ц иклус  
А рханђела , 32-33.



182 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

прел според Божјата схима и момчето кое кутнато ce превит- 
кувало и врескало од болка, наеднаш ce кренало исцелено и 
дарувано со уште појќе убост. Потем ангелот го внесол во 
храмот свој приклучувајќи го на светото стадо37. Така, спо- 
ред расказот за оваа случка, ѕидната слика го илустрира исце- 
лението на детето кое ce случило во ридовите околу архан- 
гелскиот храм на Богородичиниот манастир во присуство на 
неговите родители.

На јужниот ѕид, од исток кон запад, прва е насликана 
сцената на која архангелот со меч им ги отсекува главите на 
пет машки фигури, различни по возраст, сите облечени во 
долги цивилни фусти. Јасно ce истакнати врзаните раце на 
првата фигура. Колежот насликан на десната страна на сце- 
ната го набљудува царска фигура, поставена в лево, пред 
архитектонска кулиса. Натписот е добро читлив (ЛРХЛГГ6Л 
МВИ G6 ЦЛРу б^бкиу) и индикативен за одгатнување на содр- 
жината на илустрацијата. Ce работи за Колежот на АсирциШе 
(сл. 5.а) втемелен на две, скоро идентични старозаветни каза- 
нија (II Цар, XIX, 35; Исаиј XXXVII, 36), од што произлегува 
дека закланите ce претстави на Асирци, градот во позадината 
е фортификацијата на Ерусалим, a пак во царската фигура 
треба да ce препознае јудејскиот цар Езекиј.

Во настанот е опишано чудото/делото на „најпогубли- 
виот меч“ во раката на ангелот Божји што го спасил Еруса- 
лим на молитвен повик на јудејскиот цар Езекиј кога насил- 
ните асирски варвари предводени од царот Сенахерим ги на- 
паднале Израелиќаните. Според пишаните искази мечот со- 
трел сто осумдесет и пет илјади асирски војници. Во библис- 
ките извори ангелот е неименуван, но во списите што про- 
излегле од нив ангелот Божји е (најчесто) поистеветуван со 
архистратиг Михаил, највоинствениот меѓу ангелите38.

Сцената е ретка не само во Архангелскиот циклус, ами 
и воопшто во византиската уметност, a нејзината заокружена 
иконографска дефинираност ce одредува во XI век39. Позната 
е и нејзината застапеност меѓу Богородичините префигурации, 
при што во науката е споменат и пишаниот извор со којшто е

37 Michael Psellus, ΕΙΣ ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ ΤΟΥ ΑΡΧΙΣΤΡΑΤΗΓΟΥ ΜΙΧΑΙΛ, 
129-130. За прецизното одгатнување на оваа случка/текст им должам бла- 
годарност на професорките, д-р Елена Колева и Даница Чадиковска.

38 Анализа на улогата и идентификација на архангел Михаил во оваа 
случка, обработена во бројни списи посветени на неговиот култ, педантно 
срочил: J. Р. Rohland, D er Erzengel M ichael, 12-14 (особено η. 15).

39 C. Габелић, Циклус архапђела, 90.



Анета Серафимова, Арханѓелсшош циклус... ЖА 49( 1999) 173-207 183

посведочено илустрирањето на оваа сцена уште во IV/V век 
на една енкаустична икона40.

Анализите на иконографијата на сцената укажуваат на 
иеколку константи: претстава на архистратиг Михаил, група 
декапитирани војници и ѕидини на Ерусалим во заднинскиот 
план. Она што ja чини единствена претставата на кучевишкиот 
Колеж на Асирците, тоа ce лаичките/цивилните облеки на 
убиените Асирци. Сликаната содржииа е проширена со царот 
Езекиј, споменат и во натписот, што е речит елемект за иара- 
тивниот пристап на авторот. Поопстојните истражувања на 
поствизантиските истородни претстави, за кои (попатно) е 
искажано мкслење дека ce побројни, секако дека ќе бидат 
нов/драгоцен компаративен материјал41.

На втората сцена на јужниот ѕид (и-з) ce претставени 
Трите момчиња &о оГнепата печка (сл. 5.6) што лесно ce 
идентификува и според нејзината стандардна иконографија и 
овде следена, и според вообичаениот натпис: ТРИ ОТРОЦИ Б(И) 
П6КИ. Еврејските момчиња Ананиј, Мисаил и Азариј, преиме- 
нувани на вавилонскиот двор во Седрах, Мисах и Авденаго, 
како што известува старозаветниот текст на пророкот Данило 
(1, 7; III, 12-28), насликани ce меѓу огнените јазици во момент 
на случување на чудото хога архангелот, долетувајќи од не- 
бото, го претвора пламенот во роса.

40 Во контекст на Богородичините праобрази во јужниот параклис на 
Богородица и Христос Хора во Цариград (околу 1320) направени ce и анализи 
на иконографијата и потеклото на оваа тема кај: Р. A. Underwood, К агуе Djci­
mi, Vol. 1, New York 1966, 233-234, pi. 461-465: N. Der Nersessian, in: Karye  
Djami, Vol. 4, New York, 343-345.

41 Cè уште иеидентификуваната оштетена сцена од Архангелскиот цик- 
лус касликана на долната маргина на лесновската икона од 1626 година за 
која одамна е искажано мислењето деха е „приказ на некаква битка“ (С. Ра- 
дојчић, Старине Ц рквепоѓ м узе ја  y С коп љ у , Скопље 1941, 73), без сомнение 
треба да ce идентификува како Колежот на Асирците. Потврда за тоа ce и 
сочуваните остатоци, претстава на архангелот (лево) и градски бедеми во 
заднината, како и веќе нотираното повторување на темите и икоиографијата 
на Архангелскиот циклус иа иконата со оние од наосниот живопис на Леснов- 
скиот манастир (С. Габелић, Ц иклус А рханђела , 53), од што би следело оче- 
кувањето темата која веќе била насликака во Лесново (С. Габелић, М ана- 
стир Л ес н о в о , 104), да биде насликана и на иконата од 1626 година. Ин- 
тересна за проучување на поствизантискиот корпус на оваа тема е и сцената 
на десната маргина на иконата од MaiccHM Тујковиќ со претстава на архи- 
стратиг Михаил од колекцијата на Уметничката галерија во Сараево (Инв. 
бр. 348) од 1734 година: отсечените глави на Асирците со војнички шлемови 
ce тркалаат по удолшшата покрај бојната кола со тркала на која ce рас- 
познава главата на нивниот цар Сенахерим. И покрај невообичаената схема, 
оваа сцена не може да биде идентификувана како спасувањето на Цариград 
од Сарацените (С. Ракић, н.д,, 132), поради копнениот сценски амбиент, от- 
суството на темнокожи претстави (на Арабјаните) и поради приказот на гла- 
вите кои ce тркалаат (= колеж).



184 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

Текстот е преточен во слика уште во старохристијанско 
доба кога едновремено ce зародува и култот на трите еврејски 
момчиња42. Во науката, исто така, ce укажува на различните 
места на нејзиното сликање во сакралните споменици исхо- 
дувани од повеќекратната/-насочната значност на оваа тема. 
Имено, вон од циклусот таа ce толкува како праслика на: 
девственоста на Богородица, Христовото симнување во пеко- 
лот и Христовата жртва како евхаристичен чин43. Темата ce 
појавува во Архангелскиот циклус уште во неговиот зародиш, 
веќе во XI век44. Новите сознанија, пак, ja негираат старата 
теза за отсуство на сцената на Крит. Имено, оваа илустрација 
е застапена и во кратките критски архангелски целини од XIV 
и XV век45. Сознанијата, пак, за развојот на нејзината иконо- 
графија покажуваат дека во постарата варијанта ангелот е 
претставен во иста рамнина со момчињата, потем е сликан 
надкрилен над нив, поставен во истата печка, за веќе во XI 
век иконографски да ce стандардизира како сцена во која 
ангелот ja надвишува печката со момчињата46. Во таа смисла 
кучевишката сцена во потполност го следи стандардот.

Следната сцена на јужниот ѕид е исто така лесно пре- 
познатлива. Илустриран е старозаветен текст повторно од 
книгата на Данило (XIV, 33-39) кој зборува како ангелот го 
принесува Авакум кај Данило (сл. б.а) што, впрочем, е со- 
општено и во натписот: ЛРХЛГГвД ПРИИООИТ П И ш Т у(1)у  
ДЛИИДу. Данило, облечен во персиска одежда и со фригиска 
капа, е поставен фронтално со десна рака во указ кон небото

42 За примерите во катакомбите, на саркофазите и лампите каде што 
сцената е симбол на спасението и непоколебливата верба во него, в. во те- 
мелната студија: M. Rassart-Debergh, „Les Trois Hebreux dans le fournaise dans 
l ’art pal éochrétien, Iconographie“, Byzantion 48/1, Bruxelles 1987, 428-439.

43 J. Réau, Iconographie, II/I, 398-401 (како праобраз на Богородица и на 
Христос); B. Н. Лазарев, Историл Византиискои живописи, Москва 1986, 78, 
80, 138 et passim (за местото на сцена во олтарскиот простор според Дан. III, 
25, и за нејзина друга символика/ местоположба). Во прилог на пополнување 
на сознанијата за поствизантиското третирање на оваа тема треба да ce по- 
сочи сцената од нишата на југоисточната конзола во Св. Никола Шишевски; 
нејзиното поставување таму не е случајно бидејќи текстот (Дан. III, 21-25) 
ce чита како паримија на Велисаботната служба како старозаветна алузија 
на Х р и с т о в о т о  си м н у в а њ е  во п е к о л о т  и о т т а м у , во  н е п о с р е д н о т о  н е г о в о  с о -  
седство ce илустрациите no Цветниот триод, a пак над/околу нишата е сце- 
ната на Христовото јавување на мироносиците, в. : А.Серафимова, Прилог 
кон проучувањата на една сликарска работилница од 30-тите на XVII век, 
Културно наследство 24-25, Скопје 1999, 48-49.

44 Сп. С. Габелић, Циклус Арханђела, 87.
. 45 Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩ Ν K A I

ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ , 84 (во с. Арадена), 88 (Ορθεσ Αγ.Βασιλειου), 94 (во с. Авге- 
ники).

46 Сп. С. Габелић, Циклус Арханђела, 87-88 (особено заб. 129).



Анета Серафимова, Архаигелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 185

и со свиток (отворен, но неиспишан) во левата. Во пештерата 
има четири лава со карактеристично подвиткани опашки како 
знак на кроткост. Во горниот десен дел на сцената ангелот го 
принесува младоликиот Авакум со„пишта“ (= храна) во кош- 
ница.

Постојат две верзии на легендата произлезени од старо- 
заветниот текст, a со тоа и две варијанти на сликата иа оваа 
тема -- со/без Авакум -  при што во циклусот примат има онаа 
со пренесување на пророкот Авакум од Јудеја/Ерусалим во 
Вавилон. Но, токму другата варијанта, Данило во јамата меѓу 
лавовите, ce чиии постара и според сочуваните примери оми- 
лена ранохристијанска тема47. Вон од архангелскиот контекст 
и оваа тема има иовеќеслојна символика која-то одредува неј- 
зиното место иа сликање во просторот. Така, причеста на Да- 
нило е префигурација на евхаристијата, a пак иеразбивањето 
на капакот иа јамата е символ на беспорочното зачетие и 
случките по него („загради уста лавовска“ = обвинувањата од 
Јосиф/мудреците), кахсо и на Христовото воскрееение48.

И оваа текстуална предлошка е визуелизираиа веќе во 
XI век во еден од првите сочувани Циклуси на архангелите49, 
но сепак не спаѓа меѓу честите илустрации во византискиот/ 
поствизантискиот период50. Токму затоа двете сцени на оваа 
тема од доцниот среден век во Македонмја, кучевишката и 
онаа на лесновската икона од 1626 година51, ce значаен при~ 
лог за истражувањата од XV до XVIII век. Споредбите со 
иконографијата на објавените примероцк покажуваат дека ку- 
чевишкото решение е карактеристР!чно поради: подвиените 
опашки на лавовите, веќе виден детаљ во постарата умет-

47 Толкувани како символ на победата над смртта, посочени ce повеќе 
примери BQ катакомби и на лампи кај: J. Réau, Iconographie , ΙΙ/Ι, 402-403. 
Истражувања за иконографијата на сцената в(з рацохристијанската и визан- 
тиската уметност прават: М. Татић-15ури1а, „Данило међу лавовима -  један 
примерак Новгрродске сликарске школе XV века“, Зборник р адова  НародноГ  
м усеја  II, Београд 1959, 157-158; С. Кукјарис, „Две претставе чуда архан- 
ђела Михаила y менастиру Светих Арханђела y Прилепу“, З о гр а ф  12, Бео- 
град 1981, 56.

48 J. Réau, Iconographie, II/I, 402-403; М.Татић-ТЗурић, „Данило међу 
лавовима“, 158-159.

49 Во Монте Гаргано (1076): С. Габелић, Ц иклус А рханђела, 88.
50 В. Исто, 89. За истражување на топографијата на појавноста на оваа 

тема особено значаеи е критскиот примерокот од 1447 година во црквата на 
архангел Михаил во с. Авгеники: Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ  -  ΕΜΦΑ­
ΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩΝ Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ, 94-95.

51 Траба да ce напомене дека сцената ja нема меѓу архангелските во 
лесновскиот наос (околу 1346), така што нејзиното сликање на иконата во 
1626 година ие може да ce објасни/поврзе со копирање на истоимената сцена 
од наосот.



186 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

ност52, како и поради единствениот детаљ, авторскиот сви- 
токот (додуша неиспишан) во раката на пророк Данило. Обата 
детали укажуваат на веќе нотираната наклонетост на слика- 
рот кон илустративност/наративност.

Следната сцена на јужниот ѕид, Чудото во Хона (ВЛ ХО- 
N6 ЛРХДГГвД...) е една од најилустрираните теми во овој цик- 
лус (сл. 6.6), заедно со Јавувањето на Исус Навин. Архангел 
Михаил во војничка облека го забодува жезолот во земја, 
правејки водовртеж и понорница од разбеснетата река, така 
предосетувајќи ja намерата на паганите насликани во горниот 
дел на сцената, со алати за копање во рацете, кои сакале да 
го срушат храмот насликан на десната страна во форма на 
централна градба. Во лунетата над вратата на храмот е прет- 
ставен допојасниот лик на архангел Михаил. На десната 
страна, во преден план е претставата на просмонарот Архип, 
наликан во проскинеза кон архангелот; главата е многу 
оштетена, но сепак ce гледа дека немал ореол.

Иконографското дефинирање на митската тема за чудо- 
дејното јавување на архангел Михаил во малоазиската/ 
лаодикејска Хона53, ce следи уште од XI век54. Веќе во XII 
век има пишани документи дека Црквата ja празнува/слави

52 На примерокот на јужната врата на црквата Раѓање на Богородица 
(околу 1230) во Суздаљ, сп. Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ 
ΤΩΝ ΑΓΓΕΑΩ Ν ΚΑΙΑΡΧΑΓΓΕΑΩ Ν, (сл. на стр. 223).

53 Ha ономастиката и топономастиката на поимот Hone детално ce освр- 
нува: S. Gabelič, „The Iconography o f the Miracle at Chonae. An Unusual Example 
from Cyprus“, ЗоГраф  20, Београд 1989, 95-97. Авторката, врз основа на при- 
ложената литература и натписната граѓа на најраните прикази на сцената, 
заклучува дека првично терминот бил именичен герундив од глаголот 
χωνεύω со значење изитрена/прозрена/осуетена и ce однесувал на водата од 
реките Куфос и Ликокапрос, споени од паганите во едно речно корито, потем 
насочени да го уништат чудотворниот извор/храм. Има претпоставки дека 
сите три легенди за случката во Хона имаат историска заснованост. Имено, 
резултатите од топографско-археолошките истражувања покажуваат дека 
околу 700 година една мала капела (веројатно онаа посветена на св.Никола) 
била пресоградена во голема црква, посветена на архангел Михаил, чиишто 
остатоци биле видливи cè до 1881 година, a потоа на нејзините рушевини 
била подигната џамија, в. кај: J. Р. Rohland, Erzengel Michael, 3-7  (со лите- 
ратура).

54 Меѓу најстарите претстави ce посочуваат оние во минијатура во Ме- 
нологот на Василиј II, во Vat.gr.1613, и во ракописот No. 586 во венецијан- 
ската библиотека Марцијана, кои за одредени автори ce појдовни да направат 
анализи на варијантите на иконографскиот образец: А. ΞΥΓΓΟΠΟΥΛΟΣ, „ТО 
ΧΩΝΙΑΣ ΘΑΥΜΑ ΤΟΥ ΑΡΧΑΓΓΕΛΟΥ ΜΙΧΑΗΛ“, ΔΧΑΕΑ/Α, Αθήνα 1960, 2 6 -  
39 (во контекст на истоимената икона од богатата Атинска иконо-колекција 
Дионисиос-Ловердос); Г.Суботић, „Пећинска црква арханђела Михаила код 
Струге“, ЗФ Ф  VIII/2, Београд 1964, 306-310 (во контекст на ѕидната слика 
во посочената црква го аргументира својот став за престолничко менолошко 
осмислување на илустрацијата на хонската легенда, в. особено: 307-309).



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 187

моќта на архангел Михаил според хонското чудо на ден 6 
септември5л Така, освен нејзиното менолошко претставува- 
ње55 56, сцената ce слика и како илустрација на 93. псалм57, по- 
тоа самостојно, најчесто поврзано со храмовата посвета58, и 
ce разбира како дел од архангелскиот темаски избор. Во сите 
три случаи сцената има воедначена иконографија. Според 
збирните проучувања, нејзиниот иајчест композиционен склоп 
ce состои во доминантна поставеност на архангел Михаил на 
левиот сценски дел59, во моментот како го забодува својот 
жезол правејќи водовртеж од разбеснетиот речен млаз60, до- 
дека просмонарот Архип, претставен десно, како монах и со 
ореол6\  молитвеио му ce обраќа на архангелот62. Задолжи- 
телна е и претставата на централиата сакрална градба63, a пак 
паганите ce дополнителна компонента, ненужна за идејното 
заокружување на целината64.

55 Нејзиниот најстар сочуван словенски превод датира во средината на 
XVI век:■ ВМЧ, сент 1-13, Санктпетербургв 1868, 283-306.

56 П. Мијовић, М енолоѓ, Београд 1973, сл. 115 (Грачаница), сл. 169 
(Дечаии), сл. 260 (Пех).

57 Псалмот иасловен Бог на правдината упатува/соодветствува на прет- 
поставеното молитвено обрахање на црковникот-чувар Архип за спас на ма- 
настирот, иако за ова нема потврда во соодветните книжевни извори.

58 Една од важните пораки на оваа повеќезначна сцена е и нејзиното 
„читање“ како вечен Божји благослов на мокаштвото и постојаноста на Бож- 
јата заштита на манастирите од иноверие/богохулие/уништување, што всуш- 
ност директно произлегува токму од содржината на посочениот 93 псалм.

59 Вообичаената облека на архангелот, тукика и плашт, некаде ce заме- 
нува со облека со војнички инсигнии, што е дури и посоодветно на пораката 
на текстот, и ce чини дека е многу почесто практикувано во поствизантис- 
киот период: iS. Gabelić, „The Iconography o f the Miracle at Chonae“, n. 24.

69 Веќе e нотирано дека во раните примери ce претставени двете реки 
кои ja создаваат разбеснетата буица: Г. Суботић, „Пећинска црква“, 311, заб. 
39-40,

61 Иако во текстовите Архип најчесто ce споменува како чувар и црков- 
ник, во сликите тој е најчесто монах-светител, но во најречитиот архангелски 
извор, оној од Пантелеон, е именувак како „пресветиот Архип“ (Ѕ. Gabelić, 
„The Iconography o f the Miracle at Chonae“, 99), a пак во оиој од XVI век цр- 
ковникот е наречен „Архип монахот“ (П. Хр. Илиевски, Крпински Дамаскин , 
239-240).

62 Анализирајќи ja местоположбата иа Архип и/кон црквата, А. Ксинго- 
пупос издвојува три иконографските варијанти посочувајќи неколку средно- 
византиски примери: А. ΞΥΓΓΟΠΟΥΑΟΣ, „ТО ΧΩΝΙΑΣ ΘΑΥΜΑ“, 29-31.

63 Зданието кое ce нарекува „великата црква“ (П. Хр. Илиевски, Крнин- 
ски Д ам аскип, 478) изворно имало централио решеиие поврзано со неговиот 
меморијален карактер: Г. Суботив, „Пећинска црква“, 307, заб. 8.

64 Новите истражувања го потврдуваат присуството на паганите и во 
старата иконографска схема од XI век (Ms. Vat. gr. 1156), a спорадично и во 
текот на целиот византиски период, при што епкзодата почесто добива место 
на сцената во наративното сликарство на XIV век: Ѕ. Gabelić, „The Icono­
graphy o f the Miracle at Chonae“, 97-97, n. 19-21.



188 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

Сопоставувајќи ja кучевишката сцена на извлечените 
иконографски стандарди на сликата на хонското чудо, ce 
издвојуваат следните елементи: војничкиот костум на архан- 
гелот, проскинетичната поза на Архип претставен без ореол, 
паганите со лопати и други алатки во рацете и допојасјето на 
архангелот во лунетата на црквата. Во однос на претставува- 
њето на архангел Михаил во војничка облека досегашните 
пручувања покажуваа дека во фреско-изведба на сцената тој 
е така насликан во Лесново (околу 1346)65, во припратата на 
Пеќската патријаршија (1565)66, на морачката икона насли- 
кана од зографот Страхиња од Будимље (1599/1600)67 и, што 
е особено важно, на повеќе претстави од XIV и XV век на 
Крит, и на Кипар во селото Кофину68. Во однос, пак, на кле- 
чечката поза на Архип согледано е дека таа станува почесто 
решение на фигурата на црковникот во добата на Палеолозите 
и (оттаму) особено во поствизантискиот период на Балканот 
(нартексот на Пеќската патријаршија, Црна Река, Хопово), 
кога впрочем и сцената станува почесто сликана и вон од 
циклусот, но исто така треба да ce нагласи сознанието дека 
помеѓу XIII и XVI век таа е задолжителна на Крит и Кипар69. 
Интересно е што истите споменици/области/време ce издво- 
јуваат и од анализите на претставата на Архип без ореол.70 
Според достапните истражувања „варијабилниот“ иконограф- 
ски елемент - паганската група, карактеристична по лопатите 
и другите алати за копање, го наоѓаме само на Крит, на по- 
веќе примери од XIV и XV век, но решен како група во

65 С. Габелић, М анастир Л есп о во , 104. На лесновската икона од 1626 
година сцената има поинаква иконографска схема; меѓу другото архангелот 
е облечен во туника и плашт, a Архип е насликан како коленичи.

66 С. Петковић, „О фрескама XVI века из припрате Пећке патријаршије 
и њиховим сликарима“, Саопштења XVI, Београд 1984, 57, сл. 6.

67 С. Габелић, „Четири фрееке из циклуса арханђела Михаила y Лес- 
нову“, З о гр а ф  7, Београд 1977, 63, заб. 4344, сл. 5.

68 За критските примери од Какодики (1387), Принес (1410), Камиљана 
(1440) и за оној од Богородичината црква крај кипарскиот Когину, в. S. Gabe- 
lić, „The Iconography of the Miracle at Chonae“, n. 24.

69 Донесувајќи драгоцени синтетички податоци за деталот со Архипо- 
вата проскинетична поза С. Габелиќ упатува и на една украинска икона од 
XVI век: Ѕ. Gabelić, „The Iconography of the Miracle at Chonae“, 101-102, n. 5 1 -  
52. B. уште за критските примероци кај: Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ  
ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΑΩΝ Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ, ΠΙΝ. κ.22α (Кунени), πιν. 
κ.28β (Кустојерако), πιν. κ. 36β (Камиљана), πιν. κ.19α (Какодики), πιν. κ.26β 
(Арадена), πιν. 37ε (Авгеники), како и за кипарскиот: πιν. κ.32β (Кофину). 
За поголемата честота на сцената на подрачјето на Пеќската патријаршија 
во XVI и XVII век и нејзината символична порака за Божјото бдеење 
(=заштита) над манастирите, в.: С. Петковић, Зидно сликарст во на подручју  
Пећке патријаршите 1557-1614, Нови Сад 1965, 93.

70 Ѕ. Gabelić, „The Iconography of the Miracle at Chonae“, 101.



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 189

акција71, a ие како на кучевишкиот пример како група која 
набљудува по извршеното злодело. Во науката досега најмал- 
ку му е обрнато внимание на делаљот со лунетната претстава 
на архангел Михаил на храмот и оттаму и малобројниот ком- 
паративен материјал од кој, во оваа смисла, треба да ce 
укаже на сцената во критската црква на архангел Михаил во 
Камиљана (1440)72 и онаа на иконата од Народниот музеј во 
Белград (почеток на XVI век)73. Последните два елемента, 
сосема во согласност со текстуалната предлошка, погодувале 
на авторската наклонетос кон нарација.

Двете последни сцени на јужииот ѕид исто така произ- 
легуваат од легендареи текст што го обзнанува чудото па 
архангел Михаил на СвеШа Гора, во манастироШ Дохијар 
(сл. 7.а-б), На првата сцена, насликана до Чудото во Хона, ce 
претставени ѕидиии со куполни/црковни градби во нив. Над 
централно поставената порта ce гледа ликот на архангел Ми- 
хаил во лунета. Во предниот план лево поради големото 
оштетување на фреската само ce иаѕираат две фигури со дол- 
ги наметки (светла и темна), a пак десно ce насликани тројца 
монаси со ќулавки на главите. Во горниот дел на компози- 
цијата има долг натпис кој е сосема избледен и тешко читлив. 
Ce распознаваат само некои букви; меѓу нив ce чини и гла- 
голот Kûlfl .... Bo фокусот на следната сцена е пренесувањето 
на момчето од страна на архангелскиот пар. Ce препознава 
камен во рацете на момчето. Во позадината ce гледа црква 
од централен тип. Нешто поназад, на десната страна е прика- 
жана група монаси од кои првиот со десната рака укажува на 
глетката од предниот план: на момчесто со ангелите. Нат- 
писот е подобро читлив: ИРХАГГвЛ ПРИ(Н)606 ИНГ(?)РИЛ €0Т
морв т  мш мотир.

Содржината на легендата -  сиже на илустрациите, за- 
служува поопстојно разгледување што би помогнало во пре- 
цизното идентификување на речениците/пасажите кои ce оли- 
котворени во кучевишката ѕидна слика на случката од Дохи-

71 Сп. Σ. ΚΟΥΚΙ ΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩΝ  
Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝI ΠΙΝ. κ.19α (Какодики) πιν. к.ЗОа (Ливадја), πιν. κ.35β 
(Meča Лаконија), и најверојатно: πιν. κ.35δ (Малатирос). Β. уште примери 
кај: С. Габелић, Циклус Арханђела, црт. 58 (Сарахина), црт. 62 (Плата- 
нистаса). Епизодата со паганите насликани како го копаат новото речно ко- 
рито ja има и во ностарото сликарство во Македонија: на лесновската ѕидна 
слика (околу 1346), сп.: Исто, црт.57.

72 Исто, црт. 61.
73 Σ. ΚΟΥΚΙ ΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ  -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΈΛΩΝ Κ Α Ι  

ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ , π ιν,/σελ. 219. Иконата има светогорско/хкландарско потекло 
и според поновите истражувања ce припишува на новгородската иконописна 
школа, в,: Ѕ. Gabelić, „The Iconography o f  the Miracle at Chonae“, n. 12.



190 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

јар. Календарското одбележување на ова архангелско чудо- 
дејствие е на 6 септември кога воедно е и празнувањето на 
хонското случување. Менолошкиот текст поместен во „минеј- 
ните читанки“ ce смета за постара верзија на легендата74, до- 
дека онаа, поновата, поместена во Крнинскиот Дамаскин (крај 
на XVI век) е литературен извор опсежен во нарацијата каде 
што ce беседничи токму за архангелскиот nap, a не само за 
Михаил, како чудосторител.75 Раскажувањето почнува од 
времето на царот Никофор Вотанијат (1078-1081), кога бого- 
умилниот монах Евтимиј, дохијар на царскиот двор, заминал 
на Света Гора, посветувајќи ce сосема на Божјата служба. Во 
местото Дафне соѕидал мала црква посветувајќи му ja на св. 
Никола, која била ограбена и запалена од Сарацените. Така 
монахот Евтимиј подигнал на друго место нов манастир на- 
речен Дохијар како и називот на неговата поранешна служба 
на царскиот двор. По некое време, слушајки го Божјиот повик 
во себе, богатиот цариградски велмож Никола дошол во До- 
хијар и таму ce замонашил добивајќи го името Неофит. По 
смртта на Евтимиј, кој му бил и стрико, станал игумен, ja 
срушил старата црква и подигнал нова, голема, со пирг во 
дворот и високи ѕидини наоколу. Но, тогаш не му достигале 
парите и црквата останала неживописана. Божјата волја сака- 
ла на островот Луг, метох на Дохијар, на којшто имало пирг/ 
столб со енигматичен текст на него („Кој ќе ме удри на врвот 
со големо богатсто ќе ce стори“), едно момче/овчар да го сле- 
ди врвот на сенката на пиргот и токму таму да најде под го- 
лем камен бакарно грне со многу злато во него. Провиде- 
нието го однесло во Дохијар каде што игуменот Неофит му 
дал придружба од тројца монаси за помош во преносот на 
златото. На патот од Луг кон Дохијар, монасите (двајца од 
нив) решиле да ce ослободат од момчесто и да го грабнат 
златото; го кутнале в море врзувајќи му го тешкиот камен 
околу вратот. Токму тогаш ce случило чудо: архангелскиот 
пар го извлекол момчето и го пренел и принел на чесната 
трпеза во Дохијар. Утредента момчето било најпрво видено од 
пареклисијархот кој му ja соопштил чудесната случка на игу- 
менот Неофит. Овој, пак, ги повикал монасите покажувајќи 
им го момчето во црквата. Потем, пред да бидат протерани, 
грешните монаси го вратиле златото и заминале.

Обата мита, хонскиот и дохијарскиот, во основа ce пре- 
дупредувачки. Раздвојбата меѓу нив ja чини адресатот на пре-

74 ВМЧ, сент. 1-13, 295-299.
75 П. Хр. Илиевски, Крнипски Дамаскин, 483-488 (стр. рак. л .242а- 

2446).



Анета Серафимова, Архапгелскиош циклус... ЖА 49(1999) 173-207 191

дуггредата,, Во првиот случај тоа е надворешното злодејство 
кон светото/Божјото, a во вториот - предупредата е насочена 
кон внатрешното/духовното светогрдие. Така, расчленетите 
патеки иа догматско делување ja чинат хонската легеида про- 
филактична, заштитна за овоземните духовни/Господиви до- 
мови (~ манастирите) од надворешно богохулие, a пак дохи- 
јарската дедукативна, поучна за монасите во однос на потпор- 
никот на нивниот завет -  апотропејството.

Најстарата илустрација на дохијарското чудо е сцената 
сочувана во Лесново (околу 1346)76. Поствизантиското сли~ 
карско „отворање“ на темата и воспоставување на иконограф- 
ски стандард секако и разбирливо е поврзано со светогор- 
скиот манастир Дохијар (1568), каде што приказната е илус- 
трирана во пет сцени: Носење на златото, Архангелите го спа- 
суваат момчето, Пареклесијархот му соопштува на игуменот 
за момчето во црквата, Разоткривање на гревот на монасите 
и Враќање на златото77. Научните согледувања покажуваат 
дека јатката на чудото, спасувањето на момчето од морето, 
сцена не случајно издвоена во просторот на нишата во католи- 
конот иа Дохијар, станува модел кој бил повторуван во доц- 
ниот Среден век кога и целиот текст добива во популарност78. 
Уште повеќе, во некои споменици ликовното раскажување на 
дохијарското чудо е развиено во мини-циклус, но ниту едеи

76 Ј, Радовановиќ, сосема соодветно на наслнканото во согласност со 
текстот, на сцената и го дава описниот наслов „Монасите ce исповедаат за 
гревот и молат прошка пред архангел Михаил“, en.: I . Радоваеовић, „Једно 
чудо арханђела Михаила y Леснову“, З Л У  10, Нови Сад 1974, 49-57 . Во ста- 
рата литература, преземено од Г. Мије (G. Millet, M isîra, 14, pl.91/1), сцената 
Жртвата Аврамова насликана во северната капела на Св.Теодори во Мистра 
погрешно е идентификувана како Дохијарско чудо, така што лесновската 
останува единствена од византискиот период: С. Габелић, Циклус А рханђела , 
заб. 223 на стр. 111.

77 B. G. Gerov, „An ïconographical Theme from Mount Athos and its Spread 
in the Bulgarian Lands: The Miracle o f the Archangels at Docheiariou“, C yrillo - 
methodianurn XI, Thessalonique 1987, 220-221.

78 Познати ce илустрациите од манастирот Пива (1604-1606) (С. Пет- 
ковић, Зидпо сликарст во na подручју Пећке пат ријариш је, 199), од црквата 
на Раѓањето Христово во Арбаиаси (1632-1649) (Л. Прашков, ЦБрквата 
„Рождество Х рист ово“ в А рбанаси , Софин 1979, 60), во јарославската црква 
Св. Никола Надеин (1641), како и во црквите на романските манастири Р1а- 
viçeni ii Topolni|a (1673), потоа на иконата од Црковио-историскиот музеј во 
Софија (крај на XVIII/почеток на XIX век), како и во црквата Св. Архангели 
на м а н а с т и р о т  Б а ч к о в о  (1846) и на г р а ф и к а т а  о д  Д о х и ја р  (1861): G. Gerov, 
„An ïconographical Theme from Mount Athos“, 22G-224, ill. 9 -20. Сцената co 
спасување на момчето e насликана и на лесновската икона (С. Габелић, 
Циклус Арханђела, 112, црт.63), но нејзината иконографија е сосема поинаква 
од онаа во наосот, така што не ce работи за копирање на стариот пример во 
ликовна смисла туку повеќе за идејно/тематско преземање, што е воочливо 
и кај некои други архангелски сцени на иконата.



192 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

познат не ja надминува дохијарската целина од пет сцени.79 
Интересно е и тоа што зографскиот прирачник на Дионисиј од 
Фурна дава воопштено упатство во рамките на архангелскиот 
циклус за сликање на оваа тема именувана како Михаил и 
Гаврил спасуваат дете фрлено во море; упатството индицира 
две сцени или два клучни момента на расказот: Спасување на 
момчето во морето и Монасите пред момчето положено на 
дохијарскиот олтар по чудотворната транслација80.

Досегашните истражувања на Чудото од Дохијар не 
даваат воедначени и прецизни интерпретации за соодветните 
илустрации во кучевишката припрата. Имено, како попатни 
примери за тематскиот блок втемелен на митот за дохијар- 
ското чудо, сцените од кучевишките Св. Архангели ce иден- 
тификувани различно, како две (Фрлање на момчето во море 
и Пренесување во манастирот Дохијар)81, и/или три (првата 
неименувана и без опис, потем Носење/транслација на мом- 
чето до Дохијар и Разоткривање на безбожните монаси)82.

Обете ѕидни слики ce поставени во сликана рамка. Прва- 
та сцена, „читана,, според стандардниот византиски принцип 
на диспозиција на циклусите (и-з), третирана како пролог на 
главната случка, ги претставува тројцата монаси пред монаш- 
ките ѕидини во разговор со други две (многу оштетени) прет- 
стави. Едната од нив, без сомнение, е фигурата на игуменот 
Неофит, a другата секако не е фигура на момче во лаичка 
облека туку уште една монашка претстава. Текстот дава 
можност за илустрирање на три средби помеѓу старешината 
Неофит и монасите: првата, во присуство на момчето кога 
добиваат задача да го придружуваат до островот Луг, вто- 
рата, кога Неофит им ce обраќа со зборовите: „Четворица 
појдовте, тројца ce вративте ..." и третата, кога грешните мо- 
наси му го предаваат украденото богатство. Првата и третата 
можност ce исклучени поради отсуството на индикативните 
елементи како што е момчето, во првиот случај, и богатство- 
то во рацете на монасите при третата нивна средба. Значи ce 
работи токму за среќаваљето на Неофит со монасите по 
нивното злодело (сл. 7.а) точно откако пареклесијархот му

79 Во оваа смисла особено прават впечаток четирите сцени на сараев- 
ската икона потпишана од Рафаило Димитријевиќ (1723/24): Момчето и трој- 
цата монаси на островот Луг, Ангелите го спасуваат момчесто, Момчесто 
на чесната трпеза во Дохијар, Изгонувањето на монасите, в. С. Ракић, н.д., 
137, сл. на стр. 136.

80 Deny de Fourna, 175.
81 J. Радовановић, „Једно чудо арханђела Михаила“, 54.
82 С. Габелић, Циклус Арханђела, 112 (повикувајќи ce на Г. Геров); G. 

Gerov, „An Iconographical Theme from Mount Athos“, 220, 222.



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 193

соопштил за чудото/појавувањето на момчето во дохијарската 
црква. Енигматичниот придружник на Неофит би бил токму 
пареклесијархот, за кого што текстот дава (имплицитна) мож- 
ност да присуствувал на средбата. Според досегашниот про- 
учен материјал на оваа тема, кучевишката сценска концепција 
е единствена меѓу илустрациите на дохијарското чудо.

Веднаш до прологот е насликан и епилогот на случката. 
Во текстот разврската, директно последователна на претход- 
ната случка/средба, го регистрира мигот на разоткривањето 
на гревот на монасите кога Неофит придружуван од братјата 
им го покажува живото момче со каменот околу врат поло- 
жено на одарот на дохијарскиот храм. Особеноста на куче- 
вишкото решение ce состои во композитноста на схемата. 
Уникатното проширување на сцената Ангелите го преие- 
суваат момчето од море в манастир (сл. 7.6), како што 
впрочем и стои во натписот, со епизодата на разоткривање на 
грешните монаси е уште понеобично и поради тоа што за 
мистичната транслација на момчето текстот нагласува дека 
била без сведоци, и само сведочена од момчето83. Блиска на 
кучевишкото решение е ѕидната слика на разоткривањето на 
грешните монаси од Дохијар (1568)84 и онаа на сараевската 
икона насликана од Рафаило Димитријевиќ (1723/24)85, при 
што визуелизацијата на рисанскиот иконописец е дословно 
произлезена од соодветниот текстуален исказ/пасаж. Куче- 
вишкиот зограф, повторно наративно расположен, го илустри- 
рал дохијарското чудо во две сцени. Спојната/клучната случ- 
ка фиксирана преку двајцата ангели кои го земаат момчето 
кое го носи каменот во рацете и овде/понатаму е најпре- 
познатлив и заштитен иконографски мотив на темата. Ана- 
лизите укажуваат дека предлошка за илустрациите била по- 
новата верзија на текстот за чудото, што значи не менолош- 
ката од минејните читанки, ами онаа од дамаскините86.

Првата сцена од запад кон исток од шестте на северниот 
ѕид е Жртвата Аврамова (ЖБРТБА ЛЕРАШ!) (сл. 8.а) која ja 
има својата вообичаена иконографија произлезена од старо- 
заветниот текст (Пост, XXII, 10-14). Аврам е насликан во 
предниот план во момент на сопреното жртвување на синот 
(тогаш единец) Исак, натовареното магаре е поставено крај

83 Третирањето на епизодата на разоткривање на грешните монаси како 
засебна сцена ce чини неприфатливо, сп. isto, 222. Таа е само уште една пода- 
т о к  за  н а р а ти в н и о т  п р и стап  на а в т о р о т  .

84 Isto, ill. 3.
85 С. Ракић, н.д., 137, сл. на стр. 136.
86 Сп. П. Хр. Илиевски, Крнински Д ам аскин, 483-488 (стр. рак. л .242а- 

2446).



194 Анета Серафимова, Арханеелскиош циклус... ЖА 49( 1999) 173-207

нив, a пак во горииот дел на сликата е елементот што ja пра- 
ви подобна за тематско вклопување меѓу архангелските случ- 
ки: јавувањето на архангел Михаил како Божји гласник87.

Оваа сцена со својата символика е една од најслоевитите 
во источно-христијанската уметкост88. Таа е праобраз на 
Христовото жртвување при што Аврам ja има значноста на 
Отецот, a Исак на Христос. Исаковото носење на дрвата на- 
товарени на магарето е праслика на носењето ка крстот. 
Самото м a rape, пак, предзнак за Христовата бела магарица на 
која влегува во Ерусалим. Егзегетите уште ja прошируваат 
нејзината символика и со грмушката во која ce запретал ове- 
нот толкувајќи ja како символ на крстот, a пак овенот -  на 
жртвеното јагне (= Христос). Во функција на визуелно толку- 
вање на евхаристијата.* Жртвата Аврамова вообичаено ce сли- 
ка во олтарскиот простор, додека како старозаветна префи- 
гурација, таа најчесто ce поставува, меѓу другите сцени, во 
припратите и на фасадите89. Исто така е нотирано и нејзиното 
постоење во минијатурното сликарство како илустрација на 
105. псалм материјализирајќи ja Аврамовата жртва како дел 
од славната историја на Израел (= Историјата на чудата на 
Израел)90. Токму поради нејзината хетерозначност и догмат- 
ска употребност* таа е рано вообличена во христијанската 
уметност, веќе во III/IV век91. Во Архангелскиот циклус оваа 
сцена ликовно е вообличена уште од неговото најстаро прика- 
жување, во XI век, но за одбележување е нејзиното ретко 
приклучување во архангелската тематска целина92.

Кучевишката Жртва Аврамова доследно го следи тра- 
диционалното решение дури и во однос на деталите (врзаните 
раце на Исак и no cè судејќи, ножот во рацете на татко му), 
додека грмушката во која што ce запретал овенот, поради 
оштетувањата на фреската, не може со точност да ce лоцира.

87 Во некои текетови архангелот е прецизно именуван, сп. ВМЧ, ков. 
1-12, 254-255.

88 Обемно посочување на нејзиката многуслојна значност кај: J. Réau, 
Iconographie , ΙΙ/Ι, 134-137.

89 Bo еден ист простор, како впрочем и во Кучевишкиот манастир каде 
е насликана и во олтарот, сцената може во различна функција да ce слика 
двапати, пр. во Св. Софија во Охрид: С. Радојчић, „Прилози за историју нај- 
старијег охридског сликарства44, ЗРВИ  8/2, Београд 1964, 362, заб.22, сл. 4 
(во олтарот); L. Hadermann-Misquish, „Une longue tradition byzantine. La décora­
tion extérieure des églises“, З о гр а ф  7, Београд 1977, 6, 10, fig. i (на фасадата).

90 С. Габелић, Циклус Арханђела , 68, заб. 56.
91 Ha фреските во римските катакомби и на една писцина, в. D. Hern- 

merdinger-Iliadou, „Les données archéologiques dans la version greque des sermons 
de saint Ephrem le Syrien“, Cah Arch XIII, Paris 1962, 36, fig. 6-7 .

92 C. Габелић, Циклус Арханђела, 67-68.



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 195

Десно до Жртвата Аврамова е визуелизирано Јавува- 
њето на архангел Михаил на преШскажувачош!ГатачоШ 
Валаам (сл. 8.6) потврдено и со натписот: MBI G6 АРХШТбДБ 
ВДЛ*ШВ(у). Во Кучевиште е насликан токму моментот рас- 
кажан во библиската случка кога царот моавски Валак го 
повикал Валаама да ги проколне синовите на Израел (=родот 
на Јаков), но Бог, наместо клетви ставил зборови на благо- 
слов во устата на претскажувачот и тој го изрекол пророш- 
твото за спасение на „ѕвездата од Јаков“, на Израел (IV Mojc. 
XXII, 22-27). Bo горниот дел на сцената сместена во ридест 
предел насликан е Валаам на магарица, како разлутено го 
удира животното со стап во десната, едновремено затегајќи 
му ги уздите со левата рака. Животното исплашено ce спреп- 
нува пред појавата на архангелот во војничка облека и (нај- 
веројатно) со извлечен меч. Валаам во проскинетичен став е 
повторно насликан во предниот план што го илустрира мо- 
ментот на препознавање на Божјиот пратеник и спознавање на 
неговата предупреда дека патот кон моавскиот цар не е Гос- 
подова волја.

Предупредувачката улога на архангелот како Божји 
пратеник и пренесувач на Господовата волја на земјата и го 
обезбедиле местото на оваа тема како самостојна претстава 
во релјеф, потоа како илустрација на соодветниот текст во 
минијатурното сликарство и како дел од генеалогијата на 
Христос во Лозата Есеева93. Анализите зборуваат за сцена со 
воедначена иконографија во текот на нејзиното многустолет- 
но прикажување во различни техники. Варијантите ce состојат 
главно во бројот на фигурите на Валаам или во „финесите“ 
на положбата на ослицата (магарицата) произлезени од 
текстот. Во однос на нејзиното вклучување во Архангелскиот 
циклус прават впечаток две поединости: бројноста/честотата 
на претставите во византискиот период и од друга страна, 
нејзиното отсуство во критските и кипарските споменици94. 
Нејзиното сликање на Родос, според поновите сознанија, е по- 
даток којшто заслужува да биде издвоен95.

Ha кучевишкиот пример насликан е токму моментот K o ­
ra магарицата , вознемирена од појавата на ангелот, благо ги 
подига предните нозе, a потклекнува со задните, токму онака

93 В. кај: В. Милаиовић, „Старозаветне теме и Лоза Јесејева“, во: Зидно  
сликарст во м апаст ира Д ечана, Београд 1995, 221-222. В. уште: С. Петко- 
вић, А р и љ е , ед. Југославија, Београд 1965, V, сл. 8.

94 Сп. С. Габелић, Циклус арханђела , 73.
95 Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥΜΑΤΑ -  ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩΝ K A I  

ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ , 63 (во црквата на манастирот Таксијархи во с.Тари на Родос 
со сликарство од XIII век пресликано во 1631 година).



196 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

како што тоа ce опишува во 27. стих на 22. глава во IV Книга 
на Мојсеј. Оваа схема има уште два елемента кои ce поретки 
во иконографијата на оваа тема: претставата на Валаам како 
замавкува со стап по животното едновремено затегнувајќи ги 
уздите , и војиичката облека на архангел Михаил .

Трета сцена на северниот ѕид (з-и) е илустрција иа уште 
една старозаветна случка за јавувањата на архангелот -  Божји 
пратеник. Натписот, поради голема избледеност, е тешко чит- 
лив, но ce наѕираат првите букви: М БД6(Н И6) ... Архитектон- 
ска кулиса во форма на преграден ѕид ja дели оваа ѕидна сли- 
ка на два дела. Во горниот дел е претставен куќен двор и во 
него женска фигура, лево, и ангелот, десно, a пак во пред- 
ниот план е поставен ангелот, исто така десно, a лево ce прет- 
ставени машка и истата женска фигура како проскинетично 
му ce обраќа на ангелот. Композицијата е соодветна на иконо- 
графската матрица на благовештенските сцени. Имено, 
илустрирано е Прорекнувањето на раѓањето на Самсон на 
Маиој и неговата жена (сл. 9.а). Благовештението на безиме- 
ната жена на Маној ce случило во/околу нејзиниот дом (Су- 
дии, XIII, 2-5), во отсуство на мажот и. Kora ангелот повтор- 
но и ce јавил таа била на поле и веднаш отрчала да го извести 
за тоа мажа си Маној. Текстот понатаму раскажува дека во 
второто благовештенско обраќање ce случил и разговор меѓу 
Маној и ангелот, кога обајцата сопружници молитвено заста- 
нале пред него (Судии, XIII, 11-14). Ова случка/сцена од куче- 
вишкиот Архангелски циклус според досегашните проучувања 
е единствена бидејќи cè уште не е познат ниту еден ликовен 
корелат во архангелски тематска контекст. Толку повеќе за- 
чудува кејзиното посочување во Ерминијата на Дионисиј од 
Фурна96 97 98. Претскажувачката функција на ангелот што во себе 
ja содржи и благовештенската порака посебио јасно е осве-

96 Интересно е што токму на овој начин е решена претставата на Ва- 
лаам во Лесново, сп.: С. Габелић, М анастир Л есн о во , 102.

97 На искажаното мислење дека постојат само три примери со архан- 
гелот како војник во иконографијата на оваа сцена воопшто, во Атина, Лес- 
ново и Саханој (С. Габелић, Циклус арханђела , 72), треба да ce додаде и овој 
во к у ч ев и ш к и о т  н а р тек с .

98 Случката е посочена меѓу архангелските чуда и јавувања, како и 
меѓу старозаветните сцени заедно со описот за нејзино сликање каде ce вели 
дека Маној треба да биде насликан како ќелав старец до својата жена во 
клечечки став кон ангелот, a пак пред нив треба да биде насликан жртвеник 
на кој гори jape, a од пламените јазици ce вознесува на небото архангелот, 
што не е случај со ова иконографско решение, сп. Deny de Fourna, 60. 174; 
N. Brkič, Tehnologija slikarstva  i va jarstva  i ikonografija , Beograd 1984, 164, 
255.



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 197

дочена во коптските легенди, кои ce сочувани во поголем број 
и ce датирани помеѓу IV и VII век".

Во средината на северниот ѕид ce наоѓа и најчесто илус- 
трираната сцена во Архангелскиот циклус: Архангел Михаил 
му ce јавува на Исус Навин (сл. 96). Од натписот е сочуван 
само мал дел од крајот: ... NfiBINh. Пред шилесто извишен рид 
е насликан архангелот во војничка облека и со меч во десната 
рака во моментот кога му ce обраќа иа Исус (Јошуа), син На- 
винов којшто е насликан двапати, во проскинетичен став (на 
колена) во предниот план и нешто поназад исправен и во мо- 
литвено обраќање кон ангелот. За издвојување е благород- 
ничката облека на Исус Навин со карактеристична капа на 
главата. На ѕидната слика ce регистрирани два последовател- 
ни мига од средбата меѓу ангелот и Исус Навин, непосредно 
пред заземањето на Ерихон, првиот од градовите/царствата на 
ветената земја: кога Исус, непрепознавајќи го ангелот, го пра- 
шува кој е и чиј сојузник е (Исус, V, 13), и вториот кога 
спознавајќи го „војводата на војската Господова“ паѓа ничкум 
пред него (Исус, V, 14).

Херменевтичките текстови за Исус Навин, меѓу кои осо- 
бена важност имаат оние на Ориген, срочени во првата поло- 
вина на III век, нагласуваат неколку одредници, клучни за 
дефинирање на улогата/профилот на архангел Михаил во- 
општо во библиската историја. Имено, според толкувањата на 
Ориген, токму во овој текст комплетно ce оформува оската 
на идентитетот на еден одреден/конкретен ангел како небески 
воин во функција на непосреден Божји пратеник на земјата и 
директен извршител на Божјата волја. Во приказната за падот 
на Ерихон, архангелот е патрон, што ќе рече заштитник и 
поддржувач на Исус -  наследникот на Мојсеј. Нагласувањето 
на неучеството на архангелот во воените походи на Исус и 
мистичниот, апокалиптичен начин на заземање на царствата 
на ветената земја речито ja експонира силата/моќта на Бож- 
јата волја и нејзиниот бесплотен (ово)земен спроведувач -  ар- 
хистратигот Михаил. Оваа случка, a оттаму и сцената, е нај- 
манифестно изразување на неотповикливоста на Господовата 
волја. Архангелот ja има улогата на трансфер, но не како 
егзекутор ами неговата спроведувачка улога во основа ce све- 99

99 Повеќето од овие легенди не ce библиски фундираки; во нив архангел 
Михаил ce јавува како претскажувач иајчесто во сон, што во некои митови 
е надградено со неговото патронство/заштита поврзана со цели еснафи (бро- 
дарски, ратарски...), в. кај: J. Р. Rohland, n.d., 75-85.



198 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

дува/темели на соопштение (поддршка, предупреда, укажу- 
вање ...)100.

Иконографијата на сцената по периодот на нејзино де- 
финирање е комплетко прецизирана во споменична изведба 
уште во рановизантискиот период притоа постоејќи како из- 
двоена сцена или меѓ'у старозаветните теми101. Сцената е 
вообликувана во сите сликарски техники, a поради благда- 
нувањето иа светителот на 1 септември е сликана и во 
илустрираните минејни ракописи102.

Проучувањата покажуваат дека во рамките на Архан- 
гелскиот циклус сцената ce јавува рано и често, но и дека 
недостига токму во оние споменици чија храмова посвета не е 
поврзана со архангелите103. Нејзината иконографија е доста 
воедначена така што за научниците била лесно воочлива така~ 
наречената критска група каде што Јавувањето на архангелот 
на Исус Навин е соединето со сцената Падот/Опсадата на Ери- 
хон10 . Наспроти оваа карактеристична иконографска синтеза, 
во проучуваните примери на Јавувањето, приказот на тврди- 
иите на Ерихон, освен исклучително, скоро секогаш отсус- 
твува105.

Според скудните податоци, квалитативни промени во 
сценската визуелизација нема ниту во поствизантискиот 
период106. Во прилог на ова оди и кучевишката сцена. Сепак,

100 Опширно за Оригеновата интерпретација на идентитетот/улогата на 
ангелот од Книгата на Исус Навин на ниво на Божји гласник, a не извршител, 
в. J. Р. Rohland, n.d., 50-59 (посебно за егзегезата на Ису. V, 14: стр. 57-59). 
Анализите на мноштво книжевни дела во кои ce толкуваат победите на зем- 
ните владетели покажуваат дека нивното клише е Книгата на Исус Навин, 
во која подвизите/победите ce дела, не на оружјето, ами на Божјата волја 
под закрила на архангелот, чијашто наклонетост ce остварува преку посто- 
јана богоумилност/смерност/молитви, в. B. Ј. ТЈурић, „Нови Исус Навин“, Зо- 
граф 14, Београд 1983, 5 -9 .

101 За фасадната сцена на северната црква во манастирот Св. Лука на 
Фокида и за развојноста на иконографијата: А. ΞΥΓΓΟΠΟΥΛΟΣ, „Н ΤΟΙΧΟ­
ΓΡΑΦΙΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ TOY NAYH ΕΙΣ ΤΗΝ ΜΟΝΗΝ ΤΟΥ ΟΣΙΟΥ ΛΟΥΚΑ“, 
ΔΧΑΕ, Τ.Δ/Π.Ζ, Αθηναι 1974, 176-179.

102 Повеќе примери кај: Β. Ј.^урић, „Нови Исус Навин“, 7 -8 , заб.38. Во 
ѕидните менолози преовладува Р!здвоеното, a не сценското претставување на 
Исус Навин: П. Мијовић, М ап ол ог , 149, сл. 168.

103 За примерите од Мирож, Атина, Мистра, Матејче и Кофину, в. С. 
Габелић, Циклус А рханђела , 82.

104 За карактеристиките на критската иконографија на сцената опширио 
кај: Истата, 80-81 (со литература).

105 Од византискиот период познат е само примерот од Лесново со при- 
каз на бедемите на Ерихон во заднинскиот план на сцената: Истата, Ма- 
настир Л есн о во , 102.

106 Поради честотата на нејзино прикажување во Архангелскиот циклус, 
оваа сцена ce третира како составен/задолжителен дел на потесниот темат-



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 199

треба да ce оддбележат две поединости, едната како дополна, 
a другата како отстапка/невообичаеност на стандардниот 
образец. Дополната ce состои во проширување на клишето со 
ѕидините на градот Ерихон лоциран во заднинскиот план на 
десната страна. Овој дел од фреската е многу оштетен, но 
сепак воочлив. Ѕидините ги има и на сцената на лесновската 
икона од 1626 година, чија композициска структура е несом- 
нено преземена од постарата истоимена фреско-слика во нао- 
сот (околу 1346)107. Невообичаеното решение на кучевишката 
архангелска сцена со Исус Навин е токму облеката на Мој- 
сеевиот наследник и (војско)водач на Израелиќаните. Имено, 
тоа е единствениот досега познат пример на кој Исус Навин 
има лаичка, во овој случај благородничка облека, a не вој- 
ничка. Вистина овој детал> го пренебрегнува текстот, но со 
оглед на несомнената богословска упатеност на авторот на 
Архангелскиот циклус од кучевишката припрата, ce чини дека 
ce работи за обмислена идеја да ce нагласи пресудноста ка 
Божјата волја/моќ во заземањето на Ерихон, a не војничката 
улога на Исус108.

На следната сцена, според натписот Жртвата на Гедеон 
( . . .  Г6Д 6(Ж РБ  . . .  ЖБРТЕА), е прикажано јавувањето на архан- 
гел Михаил на Гедеон (сл. 10.а) Случката е сместена во ри- 
дест пејзаж во чиј преден план ce поставени архангелот, 
десно, насликан како благословува, и двојна претстава на Ге- 
деон, еднаш како клечи и вторпат насликан исправено. Во 
средниот план, во центарот на сликата, ce наѕира (доста из- 
бледено) простирка положена на земјата со кошница на неа.

Иако сцената според натписот е претстава на жртвата на 
Гедеон, сепак насликаниот материјал покажува дека е илус- 
трирано јавувањето на ангелот во местото Офра во Божја 
мисија како охрабрувач на Гедеон. Имено, укреплението/бод- 
рењето, според сведоштвото во Книгата на судиите, ce состои

ски избор. Затоа паѓа во очи нејзиното отсуство меѓу архангелските случки 
на двете сараевски икони: од Рафаило Димитријевиќ (1723/24) и од Максим 
Тујковиќ (1734).

107 Сп. С. Габелић, Циклус А рханђела , црт.41; К. Balabanov, Ikone iz Ma­
kedonije, kat. (si.) 45.

108 Ова посредно произлегува од текстот, што е и нагласено кај многу 
негови иитерпретатори, почнувајќи од Ориген. С. Габелиќ (Ц иклус Архан- 
ђела , 81) го издвојува иконографското решение исцело произлезено од 
т е к с т о т , на к о е  И с у с  Н авин  г о  (о т ) ф р л а  о р у ж ј е т о  и n a ra  н и ч к у м  п р е д  а р х а н -  
гелот (како на пр. во Менологот на Василиј II и на фреската во Кавала- 
ријана). Од друга страна, пак, позната е и илустрацијата на маргините на 
м о р а ч к а т а  икона (1599/1600), каде што е претставен падот на Ерихон токму 
како војничка победа на Исус и неговата војска, сп.: С. Петковић, Морача, 
61.



200 Анета Серафимова, Архапгелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

во поткрепувањето на Гедеон од страна на ангелот да го пре- 
земе водството во одбрана на Израел од разулавените 
Мадијанци, бедуинеки номади кои во бројни полудиви хорди 
напаѓале од исток и загосподарувале cè, јавајќи ги своите 
исто така здивеки деви. И покрај кошницата со месото и ле- 
бовите, во Кучевиште ликовно е акцентиран моментот на 
јавувањето и бодрењето (Суд. VI, 12, 16), a не жртвата кога, 
според упатствата во зографскиот прирачник109, би требало 
да биде претставен ангелот како со својот жезол ja спалува 
принесената жртва во зделата.

Оликотворувањето на случките врзани за Гедеон ce 
добро проучени во науката. Познато е, имено, дека нивното 
сценско вообличување ce јавува доста доцна во византиската 
уметност, дури во XI век, дека ce среќава во сите сликарски 
медиуми и дека фиксирањето на моментот на јавувањето на 
Богородичиниот лик на руното/садот е старозаветен праобраз 
на Божјата мајка, a пак сликањето на жртвата ja има симво- 
ликата врзана за евхаристијата110. Овој старозаветен текст е 
ретко илустриран во рамките на Архангелскиот циклус при 
што е забележено дека во поствизантискиот период претста- 
вувањето на јавувањето на ангелот и бодрењето на Гедеон 
јасно ce издвојува од иконографијата на сцената со руното 
Гедеоново111. И кучевишкиот пример оди во прилог на ноти- 
раната сличност на доцносредновековната схемата на Архан- 
гелското јавување на Гедеон со она на Исус Навии.

На следната, последна архангелска сцена илустрирано е 
јавуваљето на архангел Михаил на царот Давид  (ЛРХЛГГ6А 
М БИС6 Д*!В1Ду Ц ^ р у ) (сл. 10.6). Во ентериерен амбиент 
ангелот, поставен на левата страна и насликан во мигот кога 
го извлекува мечот од корицата, му ce јавува на веќе подо- 
старениот цар седнат на престол. Содржината на оваа сцена 
произлегува од раскажувањата за Давид во I и II Книга на 
Самоил.

Во руските минејни четива од XVI век Натановиот пре- 
кор и Давидовото покајание ce изнесени како две одделни 
случки што произлегло од начинот на кој ce раскажани во 
најобемниот литературен извор за архангелската историја 
напишан од Пантелеон112. Истражувањата покажуваат дека

109 Deny de Fourna, 59, 175.
110 J. Réau, Iconographie, H/I, 230-232; J. Радовановић, „Руно Гедеоново 

y српском средњевековном сликарству“, Зограф  5, Београд 1974, 38-43; С. 
Кукјарис, „Две претставе чуда арханђела Михаила y манастиру Светих ар- 
ханђела y Прилепу“, Зограф  12, Београд 1981, 54-55.

111 С. Габелић, Циклус Архапђела, 82-84.
112 ВМЧ, 1-12, 260, 261.



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 201

оваа тема ce јавува најпрво во минијатурното сликарство, 
според сочуваниот материјал во IX век при што е согледана и 
нејзината примена во старите псалтири со напати дополнета/ 
проширена иконографска структура како илустрација на пес- 
ните - покајнички молитви, пред cè 31 (32) и 50 (51) псалм во 
кои ce опеваат покајанието како прошка на гревовите и (моќ- 
та на) исповедта на грешникот-покајник.113 Карактеристично 
е и нејзиното ретко претставување во ѕидното сликарство и 
тоа во евхаристично-символичен контекст, поставена во 
непосредна близина на олтарот, и во христијанско-историски 
контекст кога персонификацијата на мудроста е идејниот 
именител којшто оваа сцена ja поврзува со Вселенските со- 
бори на кои Премудроста (= целосна идејно-духовна симбиоза 
Христос-Црква) е крунскиот осмислувач на правоверните 
екуменски одлуки114.

Јавувањето на ангелот на Давид влегува и во Архан- 
гелскиот циклус каде што ќе ce задржи и во поствизантис- 
киот период кога, познато е, постојат и примери на кои 
случките со Давидовата прељуба со Витсавеја ce раскажани 
во неколку последователни сцени, но сепак, како и во визан- 
тиското доба, таа не спаѓа во често илустрираните теми115.

Нема никакво сомнение дека во кучевишката припрата 
е пртеставено Јавувањето на ангелот на Давид, впрочем 
потврдено и со натписот, но ce поставува прашањето за тоа 
кој пасус точно е овде илустриран: оној кој раскажува за 
бодрењето на ангелот пред Давидовата битка со Голијат или 
пак за ангелското јавување како предупредување и прекор за 
сторениот грев со Витсавеја. Она што навидум изгледа како 
претстава на јавувањето на ангелот и духовното „укрепување“ 
на царот Давид пред неговиот бој со филистеецот Голијат (I 
Сам. XVII, 37) овде е доведено во прашање токму поради 
претставата на Давид како цар во одмината возраст, што не 
произлегува од старозаветниот текст што ce однесува на бојот 
пред воцарувањето на младиот Давид. Ценејќи ja очигледната 
богословска упатеноста на зографот-автор, ce чини дека тој 
не влегол по инерција во осмислување на Давидовиот лик спо- 
ред воспоставеното клише за изгледот/ликот на Давид (сед

113 Сп. J. Réau, Iconographie , ΙΙ/Ι, 254-281 (особено стр. 261, 276-277); C. 
Радојчић, „Фреска Покајања Давидовог y охридској Св. Софији“, Ст аринар , 
н.с. IX-X, Београд 1959, 133-136.

114 Ц. Грозданов, Охридското ѕидно сликарст во од XIV в е к , Скопје 
1980, 73 -75  (со литература).

115 Сп. С. Габелић, Циклус Архапђела, 84-86; Σ. ΚΟΥΚΙΑΡΗΣ, ΤΑ ΘΑΥ­
ΜΑΤΑ ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΓΓΕΛΩΝ Κ Α Ι ΑΡΧΑΓΓΕΛΩΝ, 93 (црквата Архан- 
гел Михаил близу градот Св. Никола на Крит, 1431-32).



202 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

старец со царски инсигнии), ами обмислено ликовно го мате- 
ријализирал јавувањето на ангелот при покајувањето на Да- 
вид, но без претставата на неговиот советник, пророкот На- 
тан. Во ова решение, з^сега без ликовни паралели (поради 
отсуството на Натан), ангелот ja понесува заокружената 
символика/метафора на прекорот на Натан и покајанието на 
Давид за сторениот грев со убиството на Уриј Хетеин и 
(пре)земањето на неговата жена Витсавеја, Потврда за оли- 
котворувањето на овој цитат (II Сам. XII, 1-10) ce воочува и 
во поставеноста на царот Давид, неговото каратеристично 
свртување кон ангелот, ненадејно и со очигледа вџашеност/ 
страв, како и во предупредувачкото исукување на ангелскиот 
меч. Така, единствено оваа редуцирана/збиена иконографска 
осмисленост отстапува од согледаниот раскажувачки приод 
на авторот.

Резимирајќи ги анализите на Архангелскиот циклус во 
припратата на кучевишките Св.Архангели сам no себе ce на- 
метнува заклучокот за многукратио особена иконографска 
концепција согледана скоро во сите 15 сцени. Од таа полнота 
полезна за понатамошните истражувања на поствизантиските 
тематски целини посветени на архангелите потребно е да ce 
издвојат неколку поединости.

Клучната особеност на Падот на Сотона, претставата на 
архангел Михаил меѓу два ангела во сегмент од небо, непо- 
рекно сличен на збиеното јадро на Соборот на ангелите, ja 
чини оваа сцена, според досегашните сознанија, прв постви- 
зантиски предвест на светогорската композитна редакција 
составеиа од темата за сотирањето на злото (Падот) и онаа 
за триумфот на доброто (Соборот). Треба да ce издвои и 
блискоста на схемата на Соборот на ангелите, како и илус- 
тративноста на Хонското чудо со истоимените критски ре- 
шенија. Поради лаичките/цивилните облеки на егзекутираните, 
единствена е и претставата на Колежот на Асирците. Во ико- 
нографските особености спаѓа и концепцијата на Јавувањето 
на ангелот на Валаам. Сцената е често сликана во Архангел- 
скиот циклус, но познати ce само три претстави на архангелот 
во војничка облека; кучевишката би била четврта воопшто 
регистрирана и во сценското претставување вон од архангел- 
скиот контекст. И следниот елемент е поврзан со облеката, 
овој пат на Исус Навин. Имено, тоа е единствениот досега 
познат пример на кој тој носи лаичка/благородничка, a не вој- 
ничка облека. И Покајанието на Давид без присуството на Ha- 
Tan засега нема ликовни паралели.

Во кучевишката архангелска целина од тематски аспект 
вниманието го привлекуваат три содржини: Исцеление на де-



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 203

тето опседнато со демони (според раскажувањето на Михаил 
Псел), Прорекнувањето за раѓањето на Самсон на Маној и не- 
говата жена и Дохијарското чудо. Според досегашните про- 
учувања првите две сцени немаат познат ликовен корелат во 
архангелски тематска контекст. Дохијарското чудо, пак, 
визуелизирано во две сцени (Среќавањето на Неофит со мона- 
сите по нивното злодело и Ангелите го пренесуваат момчето 
од море в манастир со епизодата на разоткривање на греш- 
ните монаси) според досегашниот проучен материјал на оваа 
тема е уникатно по својата концепција. Анализите укажуваат 
дека предлошка за илустрациите биле раскажувањата за чу- 
дото поместени во дамаскините. Патем, не смее да ce пре- 
иебрегне неспорното светогорско извориште на оваа тема.

Единствената рака која го реализирала овој циклус ja 
оддава сериозната богословска упатеност на авторот. Во 
духот/манирот на значајните сликари на своето време, кога 
талентот (почнал да) скудева, авторот на Архангелскиот цик- 
лус во кучевишката припрата, избирајќи само старозаветни и 
легендарни казанија за бесплотните, обмислено тематски ги 
поделил сцените на двата соседни ѕида, поставувајќи ги 
чудата на јужниот, a јавувањата на северниот ѕид, распоред/ 
поделба досега незабележена воопшто во споменичната извед- 
ба на овој циклус. Тој го одредил западниот тимпанон за по- 
четок на својот ликовен расказ за патронот на Кучевишкиот 
манастир чијашто архангелска тематска целина е многукратно 
полезна за нејзиното осознавање долж поствизантиско време/ 
простор.

SUMMARY

Aneta Serafim ova: THE CYCLE OF THE ARCHANGELS IN THE NARTHEX OF 
THE Ss. ARCHANGELS CHURCH AT THE KUČEVIŠTE MONASTERY

Scholar/scientffic literature on the Cycle o f Archangels in the Byzantine 
art is scanty and very precious. Except some thematic studies, there is completely 
lack o f  analyses on the post-Byzantine visualization o f this Cycle. The 
exclusivity o f this entity also lies in its rare presentation. In the wall-painting in 
Macedonia, only two Medieval Cycles o f Archangels are known, in the mo­
nasteries o f Lesnovo and Matejče (see: n. 2-3). During the late Medieval period 
only two more Cycles were created in this area: one on the margins o f  the Les­
novo icon (1626) and other in the narthex o f the Ss. Archangels Church (1630/ 
31) o f the Kučevište Monastery nearby Skopje.

So far the wall-painted interpretation o f the Archangels history in the 
Kučevište narthex hasn’t been subject o f persistent scientific interest. This Cycle



204 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

o f Archangels consists o f  15 scenes, fact which enlisted it in the comprehensive 
presentations o f  the Cycle o f Archangels in the Byzantine and post-Byzantine 
art in general. According to the established standard it includes in the appearan­
ces, the miracles and the allegoric/symbolic Archangels scenes. Six illustrations 
are painted each on the north and south down parts o f the vault; three more 
scenes are set up on the west tympan.

The Fall o f Satan (ill. 1 ) is painted on the south part o f the west tympan. 
The Kučevište example is specific in many ways. Iconographie analyses refer to 
the very quotes (amongst four) from Luca (X, 18) and John s Revelation (XII, 7- 
9) as textual patterns o f these scenes. The key feature is presentation o f  Michael 
between two angels in part o f  the skies under the Heaven’s Door. This element 
suggests a concise composition core o f the Assembly o f the Archangels, which 
makes this scene close to the post-Byzantine Athonic compiled version (= the 
Fall + the Assembly) (see: n. 16-20, 22-23). A pair o f angels flying to the skies 
is the second important element (see: n.24).

The Assembly o f the Angels (ill.2), a scene set in the middle o f the west 
tympan, is based upon the narration o f the prophet Isaih (VI, 3). This wall-pictu­
re resembles in great extent the scheme o f  the same composition on the Lesnovo 
icon (1626) (see: n.33-34). What they have in common is the central, dominant 
setting o f the arch i strategos as well as the arrangement o f the four angels dressed 
in ceremonial dalm atikas garment with scepters in their hands. Very similar 
arrangements can be found on Crete in 14th and 15th centuries (see: n.31).

According to the iconographie contrivance, the enigmatic scene on the 
north part o f the west tympan is an illustration o f the Healing o f  the adult 
obsessed by Daemons (ill.3-4), according to the description o f the event in the 
Sermon on Miracles o f Arch i strategos Michael, which is attributed to the famous 
Byzantine historian and philosopher Michael Pseîlus (1018-1078). Psellus 
narrates about the fifteen miracles that were executed by the Archistrategos in/ 
around the chapel dedicated to him in a Monastery o f Holy Mother o f God. The 
illustration o f this miracle, completely inspired by the textual source, depicts the 
healing o f  a young man obsessed by Daemons, which was attended/witnessed by 
his parents. By strong movement o f the healing scepter, the boy’s violent con­
vulsions mitigated immediately. He was completely cured and the parents left his 
son to serve to the monastery as a token o f gratitude and eternal pious dedi­
cation. The scene is the only one known in the Medieval and late Medieval Ages 
so far (see: n. 36 -37 ).

The first scene depicted on the south part (e-w) the Angel smiting the 
Assyrians before Jerusalem (ill.5.a) (ЛРХПНГ6Л ШВИ G6 ЦПРу βζβΚΗγ) illus­
trates another Old Testament theme (II Book o f  Kings, XIX, 35; Isaih XXXVII, 
36). What makes the Kučevište composition unique are the layman/civil clothes 
o f slaughtered Assyrians. The scheme has been extended with the presentation 
o f the King Hezekiah, who is mentioned in the inscription as well (see: n.41).

The following scene on the south wall (e-w), the Three Hebrews in fu r - 
nace (ill.5b) (ТРИ ОТРОЦИ E(fl) П6КИ) has the usual iconographie form which 
makes it „different“ from the other Archangels scenes in the Kučevište narthex 
full o f  narrative details/additions. Namely, the scheme completely derives from 
the text o f Daniel (I, 7; III, 12-28).

The following scene on the south wall, also based on the D aniel’s Book 
(XIV, 3 3 -3 9 ), depicts the Angel carrying Habakkuh to Daniel (ill.6a) 
(лрхлггел прикстит ΓϊΗψγ(ϊ)γ д*шилу). Comparative analyses o f this ico­
nography with the researched/announced examples show that the Kučevište



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 205

scheme is specific because o f the lions’ tails which are folded down, a detail 
already seen in the older examples (see: n.52), and because o f the unique detail, 
an author’s scroll (although unwritten) in the prophet D aniel’s hand.

The following scene on the south wall, the M iracle a t Chonae  (ill.6b) 
(БЛ X0N6 ЛРХѓШГТбЛ . . . )  is one o f the most frequently illustrated themes in this 
Cycle based on (probably) the most popular legend o f Archangel Michael. Com­
paring the Kučevište scene with its iconographie cliche, the following elements 
can be singled out: the Archangel military uniform, the kneeling pose o f  the 
sexton Archippus painted without halo, the pagans with shovels and other tools 
in their hands and the Archangel bust in the façade niche o f the church. The 
depiction o f Archangel Michael in a military uniform is rare and what is speci­
fically important, it is found on many examples on Crete executed in the 14th 
and the 15th centuries and also in the Cofinu village on Cyprus (see: n .65-68). 
The kneeling pose o f Archippus has been depicted more frequently during the 
Paleologian period and particularly in the Balkans in the post-Byzantine period. 
It is also remarked that in this (post-Byzantine) period, this scene became very 
popular and often (even obligatory) painted out o f (beyond ?) the Cycle o f  
Archangels context on Crete and Cyprus especially between the 13th and 16th 
centuries (see: n.69). It is also scholarly noted that the presentation o f Archippus 
without halo is found in the same Cretan and Cypriot monuments during the 
(same) period mentioned above which makes this iconographie scheme topo­
graphically distinguished (see: n.70). According to available studies, the 
„variable“ iconographie element - a pagan group with digging tools, is found 
only on Crete on many examples dated in the 14th and 15th century, but arran- 
ged/depicted as a group in action (see: n.71). Inspite o f this, the pagans in the 
Kučevište example are realized as a „watching“ group waiting for result after 
the commitment o f the sinful action. The science has so far paid less attention to 
a detail with the depiction o f  Archangel Michael in the niche on the temple 
façade. Hence the scarce comparative material which, in this sense, should point 
to the scene in the Cretan church o f Archangel Michael in Kamiliana (1440), and 
to the one on the icon in the National Museum in Belgrade (early 16th century) 
(see: n.72-73). The both elements/details pointed out above (the pagans and the 
depiction o f Archangel Michael in the façade niche) completely correspond with 
the textual pattern.

The last two scenes on the south wall also derive from the legendary text 
that reveals the M iracle at Docheiariou. Research o f  the Docheiariou theme that 
have been made so far give neither uniform nor precise interpretations o f  
corresponding illustrations in the Kučevište narthex. Namely, the visualization 
o f this legend in Ss. Archangels o f Kučevište has been differently identified by 
the scholars; same o f  them have found two events/scenes (the Throwing o f the 
boy in the sea and the Miraculous translation o f the boy at Docheiariou) and 
others have detected three different events/scenes (the first unnamed and 
descriptionless, then the Miraculous translation o f the boy at Docheiariou and 
the Exposure o f  the faithless monks) that illustrate the complex story on 
Docheiariou Miracle (see: n.81-82). There is no doubt that there are two wall- 
pictures o f the Docheiariou legend in the Kučevište narthex both o f them framed 
and inscribed. The inscription on the first scene is hardly damaged (КЛ^Л...?), 
but it is almost completely preserved on the other one (ЛРХЛНГГвЛ, ПРИ(Н)6С6 
ИНГ(?)РИѓ! COT ЛА0Р6 Eil ШШЛОТИР). Our identification is based on the 
profound reading o f the 16th century text o f Macedonia sc. Damascen o f  Krnino 
as a direct literary source/pattern for the two scenes in the Kučevište narthex 
(see: n.75, 86). In the first illustration o f the Miracle at Docheiariou is visualized



206 Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207

the m eeting o f the abbot N eophyte (probably in the presence o f the sexton) 
w ith the faithless monks (ill.7 .a), exactly after the sexton informed Neophyte 
about the miraculous appearance o f  the boy in the Docheiariou temple. Accor­
ding to the text the enigmatic escorter o f  Neophyte might be the (no-named) 
sexton him self who (the text gives implicit possibility) attended the meeting/ 
encounter. It seems that there is no other known illustration o f  this/very part o f  
the story on the Miracle at Docheiariou in the art in general. Next to this „pro­
logue“ scene is depicted the „epilogue“ scene/event. By this scene should 
usually be depicted the moment o f  the exposure o f the faithless monks when 
Neophyte, accompanied by monks, shows them the alive boy with a rock round 
his neck laid on the alter at the temple. The specific feature o f  the Kučevište 
scheme is its symbiotic/cornbined iconography. The unique combination between 
the saving the boy by the Archangels and the exposure o f the faithless monks 
(ill.7 .b ) is even more unusual because the text emphasizes that the mystical/ 
miraculous translation was unwitnessed and testified just by the boy himself. 
Close to the Kučevište „arrangement“ is a wall-picture o f the exposure o f  the 
faithless monks in the katkolikon o f  the Docheiariou Monastery (1568) and the 
one on the icon o f Archangel Michael with the Cycle o f Archangels on the 
margins painted by Rafailo Dimitrijević (1723/24) (see: n .84-85). Summarizing 
our research we would like to stress again that the Kučevište painter illustrated 
the Docheiariou Miracle in two scenes. In the second scene, the most recog­
nizable iconographie m otif o f  the theme: saving the boy by two angels is 
illustrated. The previous interpretation o f  this illustration as two scenes (in one/ 
same frame) can not be accepted. This extended iconography completely cor­
responds with the narrative approach o f the painter that is present almost in all 
scenes. By our analyses the pattern for both illustrations o f the Miracle was not 
the older menologies version o f the Docheiariou legend, but exactly the newer 
one retell in the sc. Damascins (see: n.86).

The famous Old Testament illustration (Genesis, XXII, 1 0 -1 4 ) o f 
Abraham’s sacrifice (ill.8 .a) (Ж БРТВА ЛВРѓШ Л) is painted as a first (w-e) on 
the north wall o f  the narthex. The scene consistently follow s the traditional ico­
nography even in details such as Isaac’s tied hands and (probably) a knife in his 
father’s hands.

The Angel appearing to Balaam (ill.8.b) (ΜΒΘ 06 ПРХЛГГбДБ 
ВАДѓШБ(у)) is visualized next to the Abraham’s Sacrifice. It is painted the very 
moment when a she-donkey, disturbed by the appearance o f the angel, slightly 
lifts the front legs kneeling on the rear ones, which is precisely described in the 
27th verse o f the Chapter 22 in the IV Book o f Moses. This scheme has two 
other elements that are rare in the iconography o f this theme: depiction o f  
Balaam punching the animal with a rod and tightening the reins, and the military 
uniform o f  Archangel Michael (see: n.96-97).

The third scene on the north wall is another Old Testament scene on the 
appearing o f Archangel: the Annunciation o f  Samson to Manoah and his wife 
(ill.9 .a) (ШЕЛе(НИе)...). The annunciation to Manoah\s unnamed wife happened 
in her home (Judges, XIII, 2 -5 )  in the absence o f  her husband. The text further 
says that in the second appearing when the conversation between Manoah and 
the angel started, the both spouses stood up in front o f him in a praying position 
(Judges XIII, 11-14). This very scene is the only one known in the Archangels 
thematic corpus so far. It has to be noted that especially the Coptic legends on 
Archangels (4th -  6th C.) refer to the (A rch)angel’s foretelling annunciating 
function (see: n. 99).



Анета Серафимова, Архангелскиош циклус... ЖА 49(1999)173-207 207

The most frequently illustrated scene in the Cycle o f  Archangels the 
Angel appearing to Joshua (ill.9.b) ( ... NflEINb) is situated in the middle o f the 
north wall. The Kučevište scheme is basically traditional, but two details should 
be paid special attention on: the fortification o f Jericho and the noble clothes o f 
Joshua. The town-walls are also found on the icon from Lesnovo (1626), whose 
compositional structure is undoubtedly taken over from an older fresco in the 
naos o f the Monastery o f Lesnovo (c/a. 1346) (see: n.107). This scene is the only 
one so far known example where Joshua is not military uniformed. This detail 
overlooks the text, but having in mind the undoubtfull theological knowledge o f  
the author/painter o f the Cycle o f Archangels in the Kučevište narthex, it seems 
that this detail is deeply conscious “solution“ to emphasize that it was not the 
military power o f  Joshua that had seized Jericho, but the very power o f the God’s 
will (see: n.108).

The following scene, according to the inscription: the Gideon’s sacrifice 
(.. . ГбДбОМРЕ.. ./KbPTEfl), actually depicts the Angel appearing to Gideon 
(ill. 10.a). Despite the basket full o f  meat and loafs (= sacrifice), the moment o f  
angel appearing and encouraging Gideon is emphasized in Kučevište (Judges, 
VI, 12, 16). On the other hand, regarding to the iconographie standard the scene 
o f the sacrifice includes depiction o f the angel in the moment o f burning 
Gideon’s offering (see: n.109). The Kučevište scheme also favours the scholar 
statement that in the late Medieval Ages the iconography o f the Angel appearing 
to Gideon became very similar to the scheme o f  the Angel appearing to Joshua 
(see: n . l l l ) .

The last scene depicts the Angel appearing to David (ill. 10.b) 
ШРХѓШГГел ШЕИ G6 ДЛВ1ДУ ЦЛРу). Having in mind an idea to define precisely 
the accurate/very paragraph/verses o f the Old Testament which is illustrated here, 
one should single out several elements: the depiction of old aged David as a tsar, 
his face (turning to the angel) with the apparent expression o f fear, as well as 
warnful pulling out o f the angel’s sword. The angel’s appearing illustrated in the 
Kučevište fixes the moment o f Nathan’s rebuke to David, but without depiction 
o f his advisor, the prophet Nathan (II Sam., XII, 1-10). So, only this one redu­
ced iconography differs from the narrative approach o f  the painter. It is the 
absence o f Nathan that makes this scheme unique among others known.

The author, creator o f the Cycle o f Archangels in the Kučevište narthex 
whose narattive/illustrative approach is obvious, „radiates“ serious theological 
reference/knowledge. Choosing only Old Testament and legendary themes on the 
angels history, he divided thematically the scenes into the two opposite walls, 
depicting the miracles on the south wail, and the appearances on the north one. 
Such a division hasn’t been remarked in the wall-painted representations o f this 
Cycle. He chose the west tympan as the beginning place o f his illustrated story 
about the patron o f theM onastery o f Kučevište. This Archangels thematic entity 
reveals important data for the future researches o f the Cycle development/ 
changes during the post-Byzantine period.


