
W. Pötscher, Zum Problem der Speisen der Götter . . . ZA 48(1998)101-105 101

WALTER PÖTSCHER UDC 875-131.09
Karl-Franzens-Universität
Graz

ZUM PROBLEM DER SPEISEN DER GÖTTER 
IN DER HOMERISCHEN POESIE

Abstract: The phrase δα'ις έίση signifies "well done meat". In Homerus 
there are two different mythical concepts side by side, one of which is of 
ambrosia and nectar and the other of roast meat. The latter idea of food 
for the gods was developed on the analogy of the nourishment of men.

Vor etwa zehn Jahren habe ich die Bedeutung des Wortes έίση 
in der homerischen Dichtung untersucht1; für die Verbindung von 
έίση mit δαίς ergab sich die Bedeutung, daß die δαίς gleichmäßig 
gegrillt ist, sodaß sie außen und innen gar gebraten, also nicht etwa 
außen verkohlt und innen noch halb roh ist. Dies geht mit der 
Vorsicht einher, welche die Leute walten ließen, wenn sie die Speisen 
sehr sorgfältig (περκρφαδέως, Horn., 11. 1,466.2,429. 7,318.Od. 
19,423) brieten.

Gegen diese Deutung nahm Hans Bernsdorff entschieden 
Stellung und behauptete apodiktisch, daß es „ein unüberwindliches 
Hindernis“ dafür gebe. Da die Argumentation Bernsdorffs so krasse 
Mängel und methodische Unzulänglichkeiten enthält, daß ein gera­
dezu groteskes Ergebnis daraus erfließt, darf die Behauptung nicht 
im Raume stehen bleiben, ohne eine Richtigstellung zu erfahren. 
Zuerst aber noch die wörtliche Behauptung von Bernsdorff: „Ein 
unüberwindliches Hindernis für Pötschers Deutung stellen aber die 
Verse Δ 48-9 = Ω 69-70 und A 602 dar. An den beiden ersten 
Stellen spricht Zeus von dem zuverlässigen Opferdienst der Trojaner: 
ού γάρ μοί ποτέ βωμός έδεύετο δαιτός έίσης, λοιβής τε κνίσης 
τε.

Der Ausdruck wird also durch die Bezeichnung für das Trank- 
und das Brandopfer expliziert. In keinem Fall ist es sinnvoll, diese 
δαίς 'gleichmäßig gebraten’ zu bezeichnen. Diese Verse A 601-2 
betreffen ein Göttergelage: *Ώς τότε μέν πρόπαν ήμαρ ές ήέλιον 
καταδύντα δαίνυντ’, ούδέ τι θυμός έδεύετο δαιτός έίσης. Nach

1 W. Pötscher, „Der Sinn von έίση in der homerischen Dichtung“, in: Philo­
logus 133, 1989, 1,3-13.



102 W. Pötscher, Zum Problem der Speisen der Götter . . . ZA 48(1998)101-105

Pötschers Interpretation muß es bei den Göttern Braten zu essen ge­
ben. Dies ist eine Vorstellung, für die ich keine homerische Parallele 
nennen könnte. Jedenfalls wird in der den Versen vorausgehenden 
Passage nur der Ausschank von Nektar erwähnt (598)m2.

Hier hätte genauere Homer-Lektüre entscheidend geholfen. In 
II. 1, 423f. heißt es nämlich:

Ζεύς γάρ ές ’Ωκεανόν μετ’ άμύμονας Αίθιοπήας 
χθιζός εβη κατά δαίτα, θεοί δ ’αμα πάντες εποντο.

Und in Od. 7,201 ff. wird der letzte Zweifel beseitigt:

αιει γάρ το πάρος γε θεοί φαίνονται έναργείς 
ήμίν, εύ θ ’ ερδωμεν άγακλειτας έκατόμβας, 
δαίνυνταί τε παρ’ άμμι καθήμενοι ενθαπερ ήμεΐς.

Was aßen denn da die Götter? Doch kein rohes Rindfleisch, 
sondern einen guten Braten! Das von Bernsdorff ins Gespräch ge­
brachte Göttermahl ist übrigens eine auf den Olymp hinaufprojizierte 
Parallele zu den Gelagen bei den Menschen (vgl.z.B.Il. 7,317ff.); in 
beiden Situationen ist von einer δαίς έίση die Rede. Wir hören von 
dem vorsichtigen Braten, damit nichts verlorengeht. In beiden Situa­
tionen, auf der Erde bei den Menschen und auf dem Olymp unter den 
Göttern, geht es dabei um das gleichmäßig gebratene Fleisch. Schwer 
verständlich der von H. Bernsdorff geäußerte Einwand, daß „in der 
den Versen vorausgehenden Passage nur der Ausschank von Nektar 
erwähnt“ werde2 3. Das eine ist das Essen und das andere der Trank! 
Will Bernsdorff am Ende gar Homer unterstellen, daß er die sehr 
abstrakte Überlegung angestellt hätte, daß, da das eine, das gebratene 
Fleisch, der menschlichen Sphäre entstamme und das andere, der 
Nektar, der Sphäre der Götter, deshalb die Götter also nicht Nektar 
vor dem Braten trinken bzw. zum Braten dazutrinken dürfen, oder 
daß der Braten kein Braten sein darf?! Wodurch wäre ein solcher Ge­
danke selbst für einen philosophischen Dichter, der Homer selbstver­
ständlich nicht war, begründet? Die Götter Homers sind zwar nicht 
mit den Menschen identisch gedacht, aber doch anthropomorph; also 
selbst bei einer Spekulation, was die Götter essen und trinken dürfen, 
wäre die Kombination von gebratenem Fleisch und dazu einem 
Becher von Nektar, bzw. vorher Nektar und dann einem Braten in 
diesem Konzept nicht störend. Jedenfalls aber steht im Text:

'Ως τότε μέν πρόπαν ήμαρ ές ήέλιον καταδύντα 
δαίνυντ’, ούδέ τι Θυμός έδεύετο δαιτός έίσης. (II. 1,601Τ).

2 Hans Bernsdorff, „Zur Rolle des Aussehens im homerischen Menschenbild“, 
Hypomnemata 97, Göttingen 1992, 97.

3 Bernsdorff, 97.



W. Pötscher, Zum Problem der Speisen der Götter . . . ZA 48(1998)101-105 103

Sie essen also genau das, was die Menschen (etwa in II. 7,320) 
essen, nachdem diese das Fleisch kundig und sorgsam zerstückelt 
und gebraten hatten:

... μίστυλλόν τ’άρ’ έπισταμένως πείράν τ’ οβελοίσιν, 
ώπτησάν τε περιφραδέως, έρύσαντό τε πάντα, 
αύτάρ έπεχ παύσαντο πόνου τετύκοντό τε δαίτα, 
δαίνυντ’, ουδέ τι θυμός έδεύετο δαιτος έίσης. (7,317ff.)

Auch die Vorstellung von einer Götterspeise, der άμβροσίη, 
welche Kalypso dem Hermes vorsetzt (Od. 5,93) oder die sie für sich 
selbst von den Mägden bringen läßt (τή δέ παρ’άμβροσίην δμωαι 
καί νέκταρ εθηκαν, Od. 5,199, vgl. II.5,341) während sie dem 
Odysseus έδωδή εσθειν και πίνειν, οία βροτοί άνδρες εδουσιν 
hinstellt (Od. 5, 196f.), widerspricht der Deutung, daß ein andermal 
die Götter Braten essen, keineswegs. Es handelt sich eben um zwei 
verschiedene Konzepte: Das eine, das von der άμβροσίη, bringt den 
Aspekt der Unsterblichkeit der Götter (άμβροτοι θεοί) zum 
Ausdruck und betont diesen selbst mit dem Wort für jene Speise, das 
andere, das der δαΐς έίση, betont das Anthropomorphe an den 
Göttern und die Opfergaben der Menschen. Beide Konzepte konnten 
nebeneinander stehen, ohne einander zu stören.

Zudem war die Vorstellung von Ambrosia durchaus nicht so 
klar und eindeutig festgelegt. Ambrosia und Nektar galten, dieser als 
Göttertrank, jene als Götter speise, aber auch umgekehrt4. Ambrosia 
ist auf den Gedanken von Unsterblichkeit5 festgelegt, nicht aber auf 
Speise (oder Trank). Ambrosia wurde u.a. als Reinigungsmittel und 
als duftende Salbe (II. 14,170ff.) angesehen, oder auch als Schutz vor 
Verwesung von Leichen (//. 19,38f.)· Und wenn Achilleus nach lan­
gem Fasten Nektar und Ambrosia bekommt (Horn., II. 19,353), 
werden diese Grenzen wieder relativiert6.

Die Vorstellung, daß sich die Götter ernähren müßten, ist nicht 
nur in der von Ambrosia und Nektar enthalten, auch die Opfer von 
Speisen zeigen dies7. Am augenfälligsten wird diese Vorstellung in

4 „Ursprünglich sind Nektar und A(mbrosia) dasselbe (z. B. Horn., Od. 9,359“, 
Fritz Graf, „Ambrosia“, in: Der Neue Pauly, Bd., 1, Sp.581, der darin W. H. Roscher, 
Nektar und Ambrosia, Leipzig 1883, folgt.

5 Die άμβροτοι θεοί essen nach dieser Vorstellung etwas zu ihnen besonders 
Passendes und bekommen zudem noch gleichsam „Nachschub“, „Verstärkung“ für 
ihre Unsterblichkeit.

6 Auflistung der Stellen bei Konr. Wernicke, „Ambrosia“, RE 1, Sp. 1809— 
1811; vgl. auch D. Motzkus, Lexikon d. frühgriech. Epos, 1, Göttingen 1979, Sp. 617.

7 Hier werden die Opfergaben vor allem als Speisung der Götter und Göttinnen 
angesehen. In der frühesten Zeit wird noch der Gedanke, der Gottheit etwas Wert­
volles zu schulden, im Vordergrund gestanden haben; die Ehrung der Götter war 
sicherlich auch dann noch ein Motiv-für Opfer bzw. mit ein Motiv. Spätere Reflexion



104 W. Pötscher, Zum Problem der Speisen der Götter . . . ZA 48(1998)101-105

den Vögeln des Aristophanes (vgl. bes. 1230ff.,1263ff.,1515ff.), wo 
die dreisten gefiederten Gesellen die Götter aushungern können, 
wenn sie die κνίση, den Dampf des auf den Altären geopferten wert­
vollen Knochenmarks und der Fleischstücke, nicht in den Flimmel 
dringen lassen. Wäre Ambrosia die (einzige) Nahrung der Götter, 
warum dann die Aufregung? Ambrosia wird ja nicht von den Men­
schen geliefert! Aber das Knochenmark und Fleischstücke wurden 
von den Menschen auf Erden auf den Altar gelegt; durch den Akt des 
Verbrennens, bei dem κνίση entsteht und zum Himmel emporsteigt, 
glaubte man, diese Opfergaben transformierend zu den Göttern zu 
transportieren und diesen eben den Genuß eines guten Bratens zu 
verschaffen. Dies zeigt auch die Kritik über das sogenannte 
olympische Opfer, das bereits sehr früh mißverstanden wurde, weil 
man nicht so recht wußte, daß die Röhrenknochen, welche zwar auf 
den ersten Blick als wertlose Knochen erschienen, noch früher 
wegen des wertvollen Knochenmarks, das die Götter leicht gewinnen 
können sollten, als wichtige, wertvolle Gabe betrachtet wurden8. Die 
mythische Erzählung vom Opfertrug in Mekone (Hes., Theog. 535 — 
557)9 spiegelt dies und zeigt die Auffassung des Opfers als Speisung 
der Götter mit aller Deutlichkeit.

Damit ist auch die Lösung für die Verse II.4,48f. = 7/.24,69f. 
selbstverständlich; diese lauten:

ού γάρ μοί ποτέ βωμός έδεύετο δαιτός έίσης,
λοιβής τε κνίσης τε· τό γάρ λάχομεν γέρας ημείς.

Die beiden Verse schildern kurz den Vorgang der Opferung, 
soweit er auf dem Altar stattfindet, wobei das Ergebnis vorweg­
genommen ist. Die Gaben von Fleisch und Röhrenknochen mit dem 
wertvollen Knochenmark wurden nach der Meinung dieser Menschen 
in κνίση transformiert zu den Göttern transportiert und dort von den 
Göttern als δαις έίση konsumiert. Der Wein, der ins Feuer gegossen 
wird und dieses zum Auflodern bringt, verdunstet und steigt mit der 
κνίση empor. Die Götter, die mit der Festgemeinde durch die δαις 
έίση verbunden gedacht und als in einer rituellen Gemeinschaft 
erlebt wurden, sollten also mit dieser ein Opfermahl genießen, das 
sicherlich nicht schlechter sein durfte als das der mitfeiernden 
Menschen: eine δαις έίση, ein gleichmäßig durchgebratenes Fleisch.
betonte den Gedanken der Ehrung wieder stärker (vgl. Theophr., π. εύσ., Frg. 12, 45- 
48 Pö). Bittopfer und Dankopfer fielen darunter. Das sogen. Eidopfer ist ein anderes 
Problem.

8 Vgl. W. Pötscher, ,,ΟΣΤΕΑ ΛΕΥΚΑ. Zur Formation und Struktur des olym­
pischen Opfers“, in: GB 21, 1995, 29-46. 32f. 36ff.

9 Vgl. W. Pötscher, „Die Zuteilung der Portionen in Mekone. Textprobleme in 
Flesiod, Théogonie 538ff.“, in: Philologus 138, 1994, F.S. für E. G. Schmidt, 159— 
174; ders., ΟΣΤΕΑ ΛΕΥΚΑ, 30ff.



W. Pötscher, Zum Problem der Speisen der Götter . . . ZA 48(1998)101-105 105

Demgegenüber geht der Einwand, auf den Altar gelegtes 
Fleisch könne nicht sinnvoll als gleichmäßig gebraten bezeichnet 
werden, ins Leere. Die Darstellung in Horn., 7/.4,48f. und 24,69f. ist 
analog zu II. 1,601 f. gestaltet und diese Stelle wieder analog zu 
solchen gebildet, an denen Menschen die δαις έίση genießen 
(Il.l,465ff. 2,428fr. 7,317ff. 19,422ff.). Die δαις έίση für die Götter 
ist das Ziel, das die Opfernden durch ihr Handeln erreichen wollten; 
daß die Gaben auf dem Altar (II. 4,48.24,69) von vornherein schon 
δαις έίση genannt werden, ist ein proleptischer Gebrauch dieser 
Formulierung. Wenn das Opferfleisch auf dem Altar dann verbrannt 
wird, kann dies selbstverständlich nicht damit verglichen werden, 
wie wenn da einem Koch, der nicht vorsichtig genug (vgl. περι- 
φραδέως) brät, die Fleischstücke (außen) verbrennen (verkohlen), 
d. h. aftbrennen. Die Transformation des Fleisches in κνίση ist nach 
angestrebtem Ziel und nach den Umständen davon völlig verschieden 
und gehört in ganz andere Zusammenhänge10.

Die Formulierung δαις έίση meint also doch die gleichmäßig 
gebratene Mahlzeit. Daß in der Frage, was im Glauben dieser Leute 
die Götter essen, kein einhelliges, einheitliches, säuberlich und 
ausschließend abgegrenztes Konzept vorlag, war zu erwarten.

10 Nebenbei gesagt: Selbst dafür paßt noch die Bedeutung von έίση als 
„gleichmäßig“. Auch in der Übergangsphase (von Opfergaben auf dem βωμός mit 
dem Ziel, damit den Göttern eine δαις έίση zu bereiten) wollte man doch, daß die 
Gaben gleichmäßig, vollständig, durch und durch verbrennen und so (in der κνίση) 
ganz zu den Göttern gelangen.


