W. Potscher, Zum Problem der Speisen der Gotter . .. ZA 48(1998)101-105 101

WALTER POTSCHER UDC 875-131.09
Karl-Franzens-Universitat
Graz

ZUM PROBLEM DER SPEISEN DER GOTTER
IN DER HOMERISCHEN POESIE

Abstract: The phrase da'ic éion signifies "well done meat”. In Homerus
there are two different mythical concepts side by side, one of which is of
ambrosia and nectar and the other of roast meat. The latter idea of food
for the gods was developed on the analogy of the nourishment of men.

Vor etwa zehn Jahren habe ich die Bedeutung des Wortes €ion
in der homerischen Dichtung untersuchtl; fur die Verbindung von
¢ion mit dai¢ ergab sich die Bedeutung, dal die daic gleichmaRig
gegrillt ist, sodal sie auBen und innen gar gebraten, also nicht etwa
aullen verkohlt und innen noch halb roh ist. Dies geht mit der
Vorsicht einher, welche die Leute walten lieRen, wenn sie die Speisen
sehr sorgfaltig (mepkp@adéwg, Horn., 11 1,466.2,429. 7,318.0d.
19,423) brieten.

Gegen diese Deutung nahm Hans Bernsdorff entschieden
Stellung und behauptete apodiktisch, daB es ,.ein uniberwindliches
Hindernis* daflr gebe. Da die Argumentation Bernsdorffs so krasse
Méngel und methodische Unzulénglichkeiten enthalt, dal ein gera-
dezu groteskes Ergebnis daraus erflie3t, darf die Behauptung nicht
im Raume stehen bleiben, ohne eine Richtigstellung zu erfahren.
Zuerst aber noch die wortliche Behauptung von Bernsdorff: ,,Ein
uniiberwindliches Hindernis fiir Potschers Deutung stellen aber die
Verse A 48-9 = Q 69-70 und A 602 dar. An den beiden ersten
Stellen spricht Zeus von dem zuverl&ssigen Opferdienst der Trojaner:
00 ydp poi moté Bwpog £deveTo daltog €iong, AoIBNAC Te Kviong
T€.

Der Ausdruck wird also durch die Bezeichnung fur das Trank-
und das Brandopfer expliziert. In keinem Fall ist es sinnvoll, diese
dai¢ 'gleichméafBig gebraten’ zu bezeichnen. Diese Verse A 601-2
betreffen ein Gottergelage: *Q¢ 10te pév mpomav Auap ¢ NEAIOV
Kataduvta daivuvt’, o06E T Bupog £debeTo 6aITOC €iong. Nach

1 W. Potscher, ,,Der Sinn von €ion in der homerischen Dichtung“, in: Philo-
logus 133, 1989, 1,3-13.



102 W. Potscher, Zum Problem der Speisen der Gotter . . . ZA 48(1998)101-105

Potschers Interpretation mul? es bei den Gottern Braten zu essen ge-
ben. Dies ist eine Vorstellung, fiir die ich keine homerische Parallele
nennen konnte. Jedenfalls wird in der den Versen vorausgehenden
Passage nur der Ausschank von Nektar erwahnt (598)n2

Hier hatte genauere Homer-Lektiire entscheidend geholfen. In
Il. 1, 423f. heilt es ndamlich:

ZelC yap €¢ 'Qkeavov Pet’ daubpovag AiBlomioc
x0126¢ €Bn kotd daita, Beoi O’apa MAVIEC EMOVTO.

Und in Od. 7,201 ff. wird der letzte Zweifel beseitigt:

atel yap 1o mapog ye Beoi @aivovtal Evapyeig
AUiv, €06’ epdwpev dyakAsitag EKATOUPaC,
daivuvtai T map’ Auul KodBrjuevol evbamnep rUEc.

Was allen denn da die Goétter? Doch kein rohes Rindfleisch,
sondern einen guten Braten! Das von Bernsdorff ins Gesprach ge-
brachte Gottermahl ist Gbrigens eine auf den Olymp hinaufprojizierte
Parallele zu den Gelagen bei den Menschen (vgl.z.B.Il. 7,317ff); in
beiden Situationen ist von einer dai¢ €ion die Rede. Wir héren von
dem vorsichtigen Braten, damit nichts verlorengeht. In beiden Situa-
tionen, auf der Erde bei den Menschen und auf dem Olymp unter den
Gottern, geht es dabei um das gleichmalRig gebratene Fleisch. Schwer
verstandlich der von H. Bernsdorff gedulerte Einwand, daf ,,in der
den Versen vorausgehenden Passage nur der Ausschank von Nektar
erwéhnt” werde3. Das eine ist das Essen und das andere der Trank!
Will Bernsdorff am Ende gar Homer unterstellen, dafl er die sehr
abstrakte Uberlegung angestellt hitte, daB, da das eine, das gebratene
Fleisch, der menschlichen Sphére entstamme und das andere, der
Nektar, der Sphére der Gotter, deshalb die Gotter also nicht Nektar
vor dem Braten trinken bzw. zum Braten dazutrinken duirfen, oder
daR der Braten kein Braten sein darf?! Wodurch wére ein solcher Ge-
danke selbst fir einen philosophischen Dichter, der Homer selbstver-
standlich nicht war, begriindet? Die Gotter Homers sind zwar nicht
mit den Menschen identisch gedacht, aber doch anthropomorph; also
selbst bei einer Spekulation, was die Gotter essen und trinken dirfen,
ware die Kombination von gebratenem Fleisch und dazu einem
Becher von Nektar, bzw. vorher Nektar und dann einem Braten in
diesem Konzept nicht stérend. Jedenfalls aber steht im Text:

'QC TOTE pév mMPOTav NUap £¢ NEAIOV KatadLuvTa
daivuvt’, 00d¢ T1 Guuog £deveTo daitog €iong. (1. 1,601T).

2 Hans Bernsdorff, ,,Zur Rolle des Aussehens im homerischen Menschenbild*,
Hypomnemata 97, Gottingen 1992, 97.

3 Bernsdorff, 97.



W. Potscher, Zum Problem der Speisen der Gotter ... ZA 48(1998)101-105 103

Sie essen also genau das, was die Menschen (etwa in 1l. 7,320)
essen, nachdem diese das Fleisch kundig und sorgsam zerstiickelt
und gebraten hatten:

.. MIOTUANOV T’dp’ €mioTapévwe Teipav 17 ofeloiaty,
WTTNOAV TE TEPIPPUSEWC, £pLOAVTIO TE TMAVTA,

alTdp €mex mMAVOOVTO TOVOL TETUKOVTO TE daiTa,
daivuvT’, ovdE T Bupog €deLeTo daltog €iong. (7,317ff.)

Auch die Vorstellung von einer Gotterspeise, der duppoain,
welche Kalypso dem Hermes vorsetzt (Od. 5,93) oder die sie fir sich
selbst von den Magden bringen IaBt (1} 3¢ map’duppoacinv duwal
Kai véktap €Bnkav, Od. 5,199, vgl. 11.5,341) wahrend sie dem
Odysseus €0won €aBelv kal mivelv, oia Bpotoi Gvdpec £d0LaIV
hinstellt (Od. 5, 196f.), widerspricht der Deutung, daf} ein andermal
die Gotter Braten essen, keineswegs. Es handelt sich eben um zwei
verschiedene Konzepte: Das eine, das von der dufpoain, bringt den
Aspekt der Unsterblichkeit der Gotter (auppotol 6eoi) zum
Ausdruck und betont diesen selbst mit dem Wort fiir jene Speise, das
andere, das der daig éion, betont das Anthropomorphe an den
Gottern und die Opfergaben der Menschen. Beide Konzepte konnten
nebeneinander stehen, ohne einander zu storen.

Zudem war die Vorstellung von Ambrosia durchaus nicht so
klar und eindeutig festgelegt. Ambrosia und Nektar galten, dieser als
Gottertrank, jene als Gotterspeise, aber auch umgekehrt4. Ambrosia
ist auf den Gedanken von Unsterblichkeit5 festgelegt, nicht aber auf
Speise (oder Trank). Ambrosia wurde u.a. als Reinigungsmittel und
als duftende Salbe (II. 14,170ff.) angesehen, oder auch als Schutz vor
Verwesung von Leichen (//. 19,38f.)- Und wenn Achilleus nach lan-
gem Fasten Nektar und Ambrosia bekommt (Horn., Il. 19,353),
werden diese Grenzen wieder relativiert6.

Die Vorstellung, daB sich die Gétter erndhren miif3ten, ist nicht
nur in der von Ambrosia und Nektar enthalten, auch die Opfer von
Speisen zeigen dies7. Am augenfalligsten wird diese Vorstellung in

4 ,Urspringlich sind Nektar und A(mbrosia) dasselbe (z. B. Horn., Od. 9,359“,
Fritz Graf, ,,Ambrosia“, in: Der Neue Pauly, Bd., 1, Sp.581, der darin W. H. Roscher,
Nektar und Ambrosia, Leipzig 1883, folgt.

5 Die duPpotol Beoi essen nach dieser Vorstellung etwas zu ihnen besonders
Passendes und bekommen zudem noch gleichsam ,,Nachschub®, ,,Verstarkung* fir
ihre Unsterblichkeit.

6 Auflistung der Stellen bei Konr. Wernicke, ,,Ambrosia“, RE 1, Sp. 1809—
1811; vgl. auch D. Motzkus, Lexikon d.frihgriech. Epos, 1, Gottingen 1979, Sp. 617.

7 Hier werden die Opfergaben vor allem als Speisung der Gotter und Gottinnen
angesehen. In der frihesten Zeit wird noch der Gedanke, der Gottheit etwas Wert-
volles zu schulden, im Vordergrund gestanden haben; die Ehrung der Gotter war
sicherlich auch dann noch ein Motiv-fir Opfer bzw. mit ein Motiv. Spatere Reflexion



104  W. Potscher, Zum Problem der Speisen der Gétter ... ZA 48(1998)101-105

den Vogeln des Aristophanes (vgl. bes. 1230ff.,1263ff.,1515ff.), wo
die dreisten gefiederten Gesellen die Gotter aushungern koénnen,
wenn sie die kvion, den Dampf des auf den Altaren geopferten wert-
vollen Knochenmarks und der Fleischstiicke, nicht in den Flimmel
dringen lassen. Ware Ambrosia die (einzige) Nahrung der Gotter,
warum dann die Aufregung? Ambrosia wird ja nicht von den Men-
schen geliefert! Aber das Knochenmark und Fleischstiicke wurden
von den Menschen auf Erden auf den Altar gelegt; durch den Akt des
Verbrennens, bei dem kvion entsteht und zum Himmel emporsteigt,
glaubte man, diese Opfergaben transformierend zu den Goéttern zu
transportieren und diesen eben den Genufl eines guten Bratens zu
verschaffen. Dies zeigt auch die Kritik Uber das sogenannte
olympische Opfer, das bereits sehr frih mifRverstanden wurde, weil
man nicht so recht wufite, da die Réhrenknochen, welche zwar auf
den ersten Blick als wertlose Knochen erschienen, noch friher
wegen des wertvollen Knochenmarks, das die Gotter leicht gewinnen
konnen sollten, als wichtige, wertvolle Gabe betrachtet wurden8. Die
mythische Erzdhlung vom Opfertrug in Mekone (Hes., Theog. 535—
557)9 spiegelt dies und zeigt die Auffassung des Opfers als Speisung
der Gotter mit aller Deutlichkeit.

Damit ist auch die Losung fur die Verse 11.4,48f. = 7/.24,69f.
selbstverstandlich; diese lauten:

00 yap poi moTeé Bwpog €6€0eTO daITOC €iong,
AOIBNC Te Kviong Te: TO yap AGXOPEV YEPOC NUEIC.

Die beiden Verse schildern kurz den Vorgang der Opferung,
soweit er auf dem Altar stattfindet, wobei das Ergebnis vorweg-
genommen ist. Die Gaben von Fleisch und Réhrenknochen mit dem
wertvollen Knochenmark wurden nach der Meinung dieser Menschen
in kvion transformiert zu den Gottern transportiert und dort von den
Gottern als daig €ion konsumiert. Der Wein, der ins Feuer gegossen
wird und dieses zum Auflodern bringt, verdunstet und steigt mit der
kvion empor. Die Gotter, die mit der Festgemeinde durch die daig
¢ion verbunden gedacht und als in einer rituellen Gemeinschaft
erlebt wurden, sollten also mit dieser ein Opfermahl genieRen, das
sicherlich nicht schlechter sein durfte als das der mitfeiernden
Menschen: eine 6aig €ion, ein gleichmaRig durchgebratenes Fleisch.

betonte den Gedanken der Ehrung wieder starker (vgl. Theophr., 1. €0o., Frg. 12, 45-
48 Po). Bittopfer und Dankopfer fielen darunter. Das sogen. Eidopfer ist ein anderes
Problem.

8 Vgl. W. Pétscher, ,,OXTEA AEYKA. Zur Formation und Struktur des olym-
pischen Opfers®, in: GB 21, 1995, 29-46. 32f. 36ff.

9 Vgl. W. Potscher, ,,Die Zuteilung der Portionen in Mekone. Textprobleme in
Flesiod, Théogonie 538ff.“, in: Philologus 138, 1994, F.S. fir E. G. Schmidt, 159—
174; ders., OZTEA NAEYKA, 30ff.



W. Potscher, Zum Problem der Speisen der Gotter . .. ZA 48(1998)101-105 105

Demgegentber geht der Einwand, auf den Altar gelegtes
Fleisch konne nicht sinnvoll als gleichmé&Rig gebraten bezeichnet
werden, ins Leere. Die Darstellung in Horn., 7/.4,48f. und 24,69f. ist
analog zu Il. 1,601f gestaltet und diese Stelle wieder analog zu
solchen gebildet, an denen Menschen die dai¢ €ion genielen
(11.1,465ff. 2,428fr. 7,317ff. 19,422ff.). Die dai¢ €ion fir die Gotter
ist das Ziel, das die Opfernden durch ihr Handeln erreichen wollten;
da? die Gaben auf dem Altar (Il. 4,48.24,69) von vornherein schon
daig €ion genannt werden, ist ein proleptischer Gebrauch dieser
Formulierung. Wenn das Opferfleisch auf dem Altar dann verbrannt
wird, kann dies selbstverstandlich nicht damit verglichen werden,
wie wenn da einem Koch, der nicht vorsichtig genug (vgl. mepi-
@padewc) brat, die Fleischstiicke (auBen) verbrennen (verkohlen),
d. h. aftbrennen. Die Transformation des Fleisches in kvion ist nach
angestrebtem Ziel und nach den Umstanden davon vollig verschieden
und gehdrt in ganz andere ZusammenhangelO.

Die Formulierung dai¢ €ion meint also doch die gleichmaRig
gebratene Mabhlzeit. Dal in der Frage, was im Glauben dieser Leute
die Gotter essen, kein einhelliges, einheitliches, séuberlich und
ausschlieBend abgegrenztes Konzept vorlag, war zu erwarten.

10 Nebenbei gesagt: Selbst dafiir palt noch die Bedeutung von é€ion als
»gleichmaRig“. Auch in der Ubergangsphase (von Opfergaben auf dem Bwpoc mit
dem Ziel, damit den Gottern eine dai¢ €ion zu bereiten) wollte man doch, daR die
Gaben gleichmaRig, vollstandig, durch und durch verbrennen und so (in der kvion)
ganz zu den Gottern gelangen.



