H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 403

HANS JURGEN TSCHIEDEL UDK 871.-1.09
Katholische Universitatsallee 1
D - 85071 Eichstatt

AGRIPPINA - ULTRIX ERINYS
ZUR BEDEUTUNG IHRES AUFTRETENS IN DER
PRAETEXTA OCTAVIA’

"Tomba di Agrippina" heillit es auf einem Wegweiser im heuti-
gen Bacoli, dem am Golf von Pozzuoli zwischen Baiae und Misenum
gelegenen einstigen Bauli. Der angezeigten Richtung folgend stoit
man am Hafen auf die eindrucksvollen Reste eines antiken Bauwerks,
dessen elegantes durch Bdgen gegliedertes Halbrund sich dem Meer
zu 6ffnet. Wahrscheinlich diente es urspriinglich als Odeion, doch eine
vom Reiz des Grauens nicht weniger als von literarischen Andeutun-
gen beflligelte Phantasie wollte darin schon vor Jahrhunderten das
Grab Agrippinas, der Mutter Neros, sehen. Ja man erzéahlte sich, in
Vollmondnéchten erscheine der Geist der Toten und schwebe dann
Uber den Fluten der ihrem Grabmal vorgelagerten Buchtl

In der Sage und ihrer Lokalisierung lebt die Erinnerung an eines
der abstoRendsten Ereignisse aus der Geschichte des julisch-claudi-
schen Kaiserhauses fort. Eine ausfiihrliche Schilderung des Mutter-
mordes gibt Tacitus (ann. 14,1-12), und dafl man Agrippinas Grab-
mal gerade hier suchte, geht offenbar auf seine relativ prazise Angabe
zurlck (ann. 14,9): "mox domesticorum cura levem tumulum accepit,
viam Miseni propter et villam Caesaris dictatoris quae subiectos si-
nus editissima prospectat"2.

Der Historiker ist es auch, der nicht nur von den Angsten, die
Nero nach seiner Untat heimsuchten, zu berichten weil3, sondern auch
die Kunde von unheimlichen Begebenheiten verbreitet, die sich am
Grab der Mutter zugetragen haben sollen (ann. 14,10): "quia tarnen...
obversabanturque maris illius et litorum gravis aspectus (et erant qui
crederent sonitum tubae collibus circum editis planctusque tumulo ma-
tris audiri), Neapolim [Nero] concessit".

1 Vgl. Gianni Race. Bacoli. Napoli 1988, La "tomba di AgrippinaEin Nie-

derschlag der Sage findet sich am Ende des siebenten Kapitels von Henryk Sienki-
ewiczs Roman Vito v'adis' (1896), Zirich 1985, 81.

2 Die Stelle der Villa nimmt heute das ‘Castello di Baia’ ein, das unter anderem
ein arché&ologisches Museum beherbergt.



404 H. J. Tschiedel, Agrippina - altrix Erinys ZA 45(1995)403-414

Noch einen Schritt weiter in dieser Richtung geht Sueton (Nero
34,4), bei dem sich die Gewissensqualen des Mdrders in durchaus
poetischer Bildhaftigkeit zum verfolgenden Rachegeist des Opfers ver-
dichten: "neque tamen conscientiam sceleris ... aut statim aut umquam
postea ferre potuit, saepe confessus exagitari se materna specie ver-
beribusque Furiarum ac taedis ardentibus, quin et facto per Magos
sacro evocare Manes et exorare temptavit".

Die hier begegnende Vorstellung deckt sich im Kern mit dem
Sinn einer Szene, die nach Neros Tod ein dem Namen nach nicht be-
kannter romischer Dichter ins Zentrum seiner Tragddie Octavia’ ge-
stellt hat3. Da steigt in der Nacht vor Neros Hochzeit mit Poppaeaskb
der Schatten Agrippinas aus der Unterwelt empor, um die neue Ehe
mit einem todlichen Fluch zu belegen und das in Béalde bevorstehende
schimpfliche Ende des Sohnes anzukiindigen (593-645).

Diese Erscheinung eines Unterweltsgeistes hat der Octavia-
-Dichter als solche wie so manches andere aus den Tragtdien Sene-
cas entlehnt. Dessen 'Thyestes’ beginnt damit, daR der Schatten des
Tantalus von einer Furie an die Oberwelt getrieben wird, um durch
seine bloBe Anwesenheit den Schauplatz so nachhaltig mit Bdsem zu
erfillen, daR darin dann die in ihrer Furchtbarkeit singuléren Verbre-
chen der Enkel tberhaupt erst ihren Lauf nehmen kdnnen. Gewisser-
malen eine Fortsetzung bildet der den ‘Agamemnon’ einleitende Auf-
tritt des Schattens des Thyestes, der das folgende Geschehen als Er-
fullung seines Racheplans erklart.

Diese duflere Abhdngigkeit von Seneca hat man schon immer
gesehen”. GrofRere Aufmerksamkeit verdiente indes die Umgestaltung,
die der jingere Dichter vorgenommen hat, um eine gegeniuber den Mo-
dellen durchaus neue Konzeption von weitreichender Bedeutung zu
entwickeln.

3 Darin noch langer ein Werk Senecas sehen zu wollen, ist unberechtigt. KI&-
rend zu dem offenbar endlos zu diskutierenden Problem vor allem: Martin E. Carbone,
The OCTAVIA - Structure. Date, and Authenticity, in: Phoenix 31 (1977), 48-67, und
Patrick Kragelund, Prophecy, Populism, and Propaganda in the 'Octavia’, Opuscula
Graecolatina vol. 25. Copenhagen 1982. der (38-52) mit beachtlichen Argumenten
flr eine Entstehung zur Regierungszeit Galbas eingetreten ist. Ebenso T.D. Barnes,
The Date of the Octavia, in: Museum Helv. 39 (1982), 215-217. Umfassend und mit
eingehender Beriicksichtigung der vorausliegenden Literatur der in mancher Hinsicht
grundlegende Beitrag von Peter L. Schmidt: Die Poetisierung und Mythisierung der
Geschichte in der Tragodie 'Octavia’, in: Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt
Bd. Il 32,2, Berlin/New York 1985. 1421-1453.

4 Zum zeitlichen Ablauf, wie ihn die finf Akte des Dramas nachzeichnen, s.
Schmidt. 1443-1447.

5 Den thematischen Komplex behandelt umfassend und unter Einbeziehung der
griechischen Tragddie Mary V. Braginton. The Supernatural in Seneca's Tragedies,
Diss. Yale University. Menaska. Wisconsin 1933: dort zur 'Octavia’: 93-98; zum 'Aga-
memnon': 18-22; dazu 30-33: 4 If.



H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 405

Im ‘Thyestes’ betritt Tantalus nicht aus eigenem Antrieb die
Szene, sondern folgt nur mit gréitem Widerwillen dem Zwang der Fu-
rie, die ihn und seine kontagiése Ausstrahlung braucht, um die an-
gekiindigten Greuel ins Werk zu setzen. Er bleibt hier bei aller ihm
anhaftenden destruktiven Potenz letztlich doch nur fremdbestimmtes
Medium. Das Entsetzen vor dem kommenden Verbrechen, das den ein-
stigen Tater an der Statte seiner Untat packt und ihn als Opfer eines
machtigeren Willens erscheinen lait, trennt diese Bihnenfigur Sene-
cas weit von der Agrippina der Praetexta. Denn wenn diese auch be-
richtet (614-617), wie sie im Tartarus den Verfolgungen des von ihr
gemordeten Gatten Claudius ausgesetzt ist, so geht doch die Initiative,
in das Geschehen der Lebenden einzugreifen, einzig und allein von ihr
aus. lhr unerfullter Rachewunsch treibt sie nach oben, als die bevor-
stehende Hochzeit Neros mit Poppaea Gelegenheit bietet, endlich aus
dem Jenseits heraus Vergeltung zu tben fir das, was der Sohn ihr an-
getan hat (595-599):

. nubat his flammis meo

Poppaea nato iuncta, quas vindex manus
dolorque matris vertet ad tristes rogos,
manet inter umbras impiae caedis mihi
semper memoria, manibus nostris gravis
adhuc inultis..."

Agrippina kommt, um sich Genugtuung zu verschaffen, und mit
dieser Zielsetzung scheint sie eher dem Schatten des Thyestes nahe-
zustehen, der Senecas ‘Agamemnon’ erdffnet.

Thyestes handelt aus freien Stiicken. In Aegisth hat er sich ei-
nen Racher gezeugt (30ff.). Nun ist der Tag gekommen, der die Erfil-
lung seines Wunsches bringen soll (48f.): "causa natalis tui, / Aegis-
the, venit". Die Ermordung Agamemnons gehdrt mit zu Thyestes’
Rache am Bruder und wird der Kette blutiger Familiengreuel ein wei-
teres Glied hinzufiigen. DaR der Schatten auch wéhrend seines Auf-
tritts mehr als nur emotional beteiligter Zuschauer ist, dal} er das Ver-
brechen initiiert und férdert, zeigen die Worte, mit denen er aufkom-
menden Hemmungen Aegisths zu begegnen sucht (51f.):

"quid ipse temet consulis, torques, rogas,
an deceat hoc te? respice ad matrem: decet".

Doch es ist nicht nur der Wille zur Rache6, den die Schatten des
Thyestes und der Agrippina gemeinsam haben, es ist auch der AnlaR
des jeweiligen Erscheinens, der sie verbindet. Beide verlassen die Un-

6 Die motivische Linie fuhrt Braginton (76) bis auf den Geist Klytaimestras in
den ‘Eumeniden’ des Aischylos zuriick: "the earliest extant example of the revenge
ghost in tragedy".



406 H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

terwelt, als sie den Tag der Vergeltung nahen sehen, als die Ereignisse
eine Wendung nehmen, die den verhaliten Widersacher verletzlich und
damit die Rache endlich mdglich macht. Agamemnon hat Cassandra
mit nach Hause gebracht und stellt so seinerseits die Ehe mit Clytae-
mnestra in Frage. Nero ist gewillt, Octavia zu verstofen, um Poppaea
zu heiraten. Beide Ménner ereilt ihr Schicksal in dem Moment, als sie
die alte Bindung zugunsten einer neuen aufgeben. Solche Paralleli-
sierung mag gewaltsam erscheinen, denn sie &Rt die tiefgreifenden
Unterschiede in Motivation und Charakter aufler acht: Nero ist nun
einmal nicht Agamemnon, Octavia nicht Clytaemnestra und Poppaea
nicht Cassandra. Aber die Umrisse der personellen und situativen
Konstellation sind vergleichbar, und das legt die Vermutung nahe, daf
der Dichter der Praetexta seine Anregung zur Aufnahme des Agrippi-
na-Auftritts in erster Linie der Eingangsszene des ‘Agamemnon’ ver-
dankt. Entscheidend ist freilich, was er daraus gemacht hat.

Wahrend sich im dlteren Drama - bedingt durch die Vorgaben
des Mythos - jeweils Stellvertreter gegeniiberstehen (Aegisth dem
Agamemnon, und nicht Thyestes dem Atreus), ermdglichte das histo-
rische Sujet der Praetexta die unmittelbare Konfrontation zwischen
Agrippina und Nero, zwischen Téater und Opfer, wobei die Appositio-
nen je nach der gewdahlten zeitlichen Perspektive austauschbar sind.
Auf diese Weise kann nun dem Motiv eine wesentlich vertiefte, wahr-
haft umfassende Funktion Ubertragen werden. Die Marginalitat der
Geisterscheinung in Senecas Tragodie vermag das irdische Geschehen
nur sozusagen metaphysisch zu fundieren, ohne damit untrennbar ver-
bunden zu sein oder eine dafiir wirklich notwendige Verstehensvoraus-
setzung zu liefern. Wenn demgegeniber die entsprechende Szene im
Zentrum der Octavia’ ihren Platz findet7, wenn sie sorgfaltig vor-
bereitet und nahtlos in den Gesamtzusammenhang integriert ist, ver-
rat das den sicheren Blick des Dichters fir die dem Motiv innewoh-
nenden Mdglichkeiten dramatischer Intensivierung. Es wird sich zei-
gen, dal er es auch verstand, sie zu nitzen.

Zu Beginn erinnert zunachst Octavia an Agrippinas Ermordung,
die von Nero als ein munus fur Poppaea gedacht gewesen sei (125—
130). Wenn die Protagonistin wenig spater die Schandtaten des unge-
liebten Gatten aufzéhlt, darf darunter der Muttermord als furchtbarer
Hohepunkt nicht fehlen (243). Dieses Verbrechen und die Schmach,
daB es - anders als die legenddren Freveltaten der friihen Republik,
obwohl ebenso empdérend wie diese, - immer noch nicht gerécht ist,
rufen die Erbitterung des Chores hervor, dessen lange Erzdhlung die
Untat geradezu mimetisch vergegenwartigt (309-376).

Kein anderes Verbrechen Neros findet im Stiick so nachhaltige
Erwdhnung wie dieser Muttermord; mit keinem anderen ist so expli-

7 vgl. dazu Schmidt. 1447.



H. J. Tschiedel. Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 407

zite der Gedanke der Vergeltung verbunden. Wenn dann die Gemorde-
te tatsédchlich in Erscheinung tritt, erfillen sich unterschwellig ge-
weckte und gendhrte Hoffnungen, die der unmittelbar vorausliegende
Auftritt Neros bis zum gebieterischen Verlangen nach sihnender Ge-
rechtigkeit gesteigert hat. Denn gerade die Polaritat der Auseinander-
setzung zwischen Philosoph und Tyrann8 macht die Ohnmacht des
Geistes vor Gewaltherrschaft mit so qualender Eindringlichkeit be-
wuRt, dall darin die Frage nach Recht und Gerechtigkeit nicht zu tber-
horen ist9.

Es spricht fur den Dichter, dall solche Antithetik nicht zur trivi-
alen Schwarz-weif3-Malerei gerat. Nero entdeckt hellsichtig in der Ar-
gumentation Senecas Schwachstellen, und eben dort 143t er sich auf
einen durchaus rationalen Disput ein. Auch als Ungeheuer sprengt er
nicht die menschliche Dimension. Das verrat augenféllig seine allge-
genwaértige Angst vor Bedrohung. Sie zeigt ihn verletzlich, zeigt, daB
er der Geltung von Recht und Gesetz nicht einfach enthoben ist, son-
dern daf auch er sich trotz der ihm eigenen hybriden Dominanz einge-
bunden weifl in die condicio humana.

Die Gefahr droht ihm dann von ganz unerwarteter Seite. Denn
nicht von einem Lebenden, wie er das gefirchtet hat, geht sie aus,
sondern von einem Schatten aus der Unterwelt. Mit seinen Machtmit-
teln vermag er zwar, Anschldgen von Menschenhand zu begegnen,
nicht aber solchen aus dem Jenseits.

Dabei hat er selbst diese Gefahr erst geschaffen, ja in seiner
verbrecherischen Existenz stellt er dafiir die Ursache dar. Der Zusam-
menhang wird begreiflich, sobald man nur Senecas Ausfiihrungen zum
fortschreitenden moralischen Verfall so liest, wie sie gedacht sind,
namlich als Ankiindigung einer mit und durch Nero heraufziehenden
Endzeit. Die Schilderung der Weltalter mit ihrer in den Grundziigen
seit Hesiod bekannten deszendierenden Abfolge (397-428) Ileitet
ein Ausblick auf den zu erwartenden Fortgang der Entwicklung ein
(391-396): Die gealterte Welt samt ihren gottlosen Bewohnern werde
im Chaos versinken, um einer neuen und besseren Platz zu machen,
auf der wieder - wie einst unter Saturn - Gerechtigkeit und Frieden
herrschen wirden. Dieser letzte Tag (392-394: "...dies / supremus
ille, qui premat genus impium/ caeli ruina...") steht unmittelbar bevor;
denn all die in jahrhundertelang forschreitendem sittlichen Niedergang
entstandenen Laster kumulieren in Senecas Gegenwart (429f. ): "Col-
lecta vitia per tot aetates diu/ in nos redundant”. Wo einst "lustitia...
cum sancta Fide/ ...regebat" (398L), regiert jetzt das Verbrechen

8 Die gesamte Szene ist sorgfaltig untersucht von Fr. Bruckner, Interpretatio-
nen zur Pseudo-Seneca-Tragddie OCTAVIA. Diss. Erlangen 1976, 14-108; 117-127.

9 Provozierend ist vor allem der SchluB der Diskussion (587/589), wenn Nero
dem probitas und pudor beschwoérenden Seneca entgegnet: "liceat facere, quod Sene-
ca improbat".



408 H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

(431): "scelera regnant". Das genus impium, das im Weltuntergang
vernichtet werden soll, wiitet eben jetzt in seiner ganzen Furchtbarkeit
(431): "saevit impietas furens”, libido (432) und luxuria (433) - letz-
tere gerade erst (426) als maximum... malum bezeichnet - treten als
die markantesten Symptome der alles beherrschenden Verderbtheit
hervor. Sie lenken zwangslaufig den Blick auf Nero, den Exponenten
dieser ausschweifenden Zugellosigkeitl0, der dann auch prompt in per-
sona erscheint (435ff), um mit seinem Auftreten Senecas Erkenntnis
zu bestatigenll: Der sich hier manifestierende exzessive Frevelmut
verlangt nach Stihne und provoziert jene Vernichtung, wie sie der an-
gekundigte letzte Tag dem genus impium bringen soll12 Neros ver-
brecherische Existenz bewirkt das Heraufkommen der tilgenden End-
zeit, und die Erscheinung Agrippinas leitet sie ein.

Wenn sich ihr Schatten unmittelbar nach dem Auftreten des
Sohnes, mit dem dieser sich augenscheinlich bar jeden sittlichen
Empfindens schlechterdings selbst aus der auf moralischem Grundkon-
sens basierenden menschlichen Gemeinschaft ausschlieBt, ans Licht
des Tages begibt, 1&4Bt sich darin eine massive Stérung der kosmischen
Ordnung erkennen: Die Grenze zwischen Leben und Tod ist aufgeho-
ben; die Unterwelt dringt an die Oberwelt; Dieseits und Jenseits ver-
mengen sich13. Mit der Erscheinung Agrippinas beginnt jener von Se-
neca verheiflene dies supremus, der zu Neros Vernichtung fiihren soll.
Sein Tod wird aber zugleich den Weg freimachen fur das Heraufkom-
men eines neuen Goldenen Zeitalters, und mit diesem Gedanken, der
freilich nirgends fortgefuhrt wird, scheint das Drama den Rahmen von
Schuld und Sihne zu sprengen und jenseits davon eine - vielleicht
politisch-propagandistisch motiviertel4 - eschatologische Heilserwar-
tung und Erlésungssehnsucht vernehmlich werden zu lassen.

So wie Agrippinas Erscheinen aus gewissermaflen kosmischer
Perspektive vorbereitet ist durch Senecas Ankiindigung der Endzeit,
so setzt auf der menschlichen Ebene ihr Plan zur Vergeltung genau
dort an, wo sich Nero unmittelbar zuvor verletzlich gezeigt hat: in
seiner von libido diktierten Hingabe an einen Amor, in dem er - in
Widerspruch zu Seneca - den Garanten von voluptas sehen und unter
dessen Agide er die Ehe mit Poppaea stellen méchte (570f. ):

10 Dazu Bruckner. 31f.

1 Ahnlich schon F Giancotti. L'«cOCTAVIA» attribuito a Seneca, Torino
1954, 213.

12 Der kosmische Verfallsprozel ist Folge des moralischen Niedergangs und
nicht umgekehrt, wie von Dana F. Sutton (The Dramaturgy of the Octavia, Beitr. zur
Klass. Phil. 149, Konistein/Ts. 1983. 54) behauptet.

In diesem Aspekt weist die Erscheinung Agrippinas Gemeinsamkeiten mit der
des Tantalus in Senecas ‘Thyestes’ auf. Dazu aufschlufRreich G. Picone, Lafabula e il
regno, Studi sni Thyestes di Seneca, Palermo 1984, 5ff. (Metafora e rovescimento:
LA.de sulla terra).
14 Dazu Kragelund, 38-52.



H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 409

"hic mihi iugales praeferat taedas deus
iungatque nostris igne Poppaeam toris".

Aber gerade den Platz Amors will Agrippina einnehmen, und
dabei die ihm zugedachte Rolle ins genaue Gegenteil verkehren: Statt
des erhofften Freuden- und Lebensspenders wird sie als Rachegeist
und Todesengel Uber dieser Ehe walten (593-97):

"Tellure rupta Tartaro gressum extuli,
Stygiam cruenta praeferens dextra facem
thalamis scelestis: nubat his flammis meo
Poppaea nato iuncta, quas vindex manus
dolorque matris vertet ad tristes rogos".

Agrippinas Ankindigung lehnt sich so eng an den nur wenige
Verse vorher formulierten Wunsch des Sohnes an, daf’ der intendierte
gegenstrebige Konnex ins Auge fallen muf3. Diese Ehe wird nicht das
erwiinschte Glick bringen, sondern den Tod (“ad tristes rogos"). Da-
runter liee sich zwar auch der Tod Poppaeas und ihres Kindesl6 ver-
stehen, in erster Linie mul die Vorhersage aber dem Ende Neros gel-
ten; denn auf ihn richtet sich Agrippinas HafR, auf ihn der Wunsch,
Rache zu nehmen fur ihre Ermordung und fur die Uber sie verh&ngte
damnatio memoriae (598-613, dazu 596 "vindex manus").

Wenn somit das Ende Neros bereits hier hinreichend motiviert
ist, stellt sich die Frage, warum es dann {berhaupt noch eines zweiten
AnstoRRes bedarf, um den Tyrannen seiner verdienten Strafe zuzufih-
ren. Denn mit den Versen 614ff. tritt zu dem Willen Agrippinas noch
das drohende und dréngende Verlangen eines zweiten Unterweltsgei-
stes hinzu, wenn der Schatten des Claudius von ihr den Tod des Mor-
ders fordertl7. DalR die Funktion des Claudius hier nicht einfach mit
der der Furie im Eingang des ‘Thyestes’ gleichzusetzen ist, zeigt sich
schon darin, daB sich Agrippina - anders als Tantalus - der an sie
gerichteten Forderung in keiner Weise widersetzt. Vielmehr sichert sie
bereitwillig und geradezu eilfertig ihr Bemiihen zu, den Sohn der ver-

15 Vgl. Neros Worte 566-69: "Hane esse vitae maximam causam reor, / per quam
voluptas oritur; interitu caret, / cum procreetur semper humanum genus / Amore grato,
qui truces mulcet feras".

16 Die von Lucile Yow Whitman (The Octavia - Introduction, Text and Com-
mentary> Noctes Romanae 16. Bern/Stuttgart 1978, 99) vorgeschlagene Ldsung, "ad
tristes rogos" nur auf die Brandbestattung der im Alter von vier Monaten gestorbenen
Tochter Poppaeas und Neros zu beziehen, erscheint ebenso inakzeptabel wie ihr Eintre-
ten flr Senecas Verfasserschaft.

17 Die Formulierung "imputat fatum mihi/tumulumque nati" (616f.) scheint sich
nicht nur auf die von Nero befohlene Vergiftung des Britannicus zu beziehen, sondern
auch auf das von Claudius selbst erlittene Schicksal (richtig Braginton, 94), das zwar
Agrippina zu verantworten, aus dem Nero aber den Vorteil gezogen hat (vgl. v. 31-33;
44f.; 91f.; 102; 164f.), so daRB er in beiden Féllen als auctor necis (617) gelten kann.



410 H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

dienten Strafe zuzufuhren (618): "iam parce: dabitur, tempus haud
longum peto"”. Das von auRen an Agrippina herangetragene Begehren
kann also das eigene Verlangen, ihren Morder sterben zu sehen, nur
erganzen (keineswegs verstarken) und dabei Gelegenheit schaffen,
nach der ersten unbestimmten Ankiindigung seines Todes nun auch
dessen schmachvolle Begleitumstidnde darzulegen. Aber auch eine so
geartete Schilderung wdre unschwer schon mit dem von ihr selbst ge-
hegten Rachewunsch zu verbinden gewesen. Wenn der Dichter zusétz-
lich den Schatten des Claudius bemuht, dann offensichtlich nicht, weil
er das fur die Motivation der Vergeltungstat vonnéten hielt, sondern
weil er damit die Verursacherin in ein ganz bestimmes Licht stellen
wollte.

Denn durch die Konfrontation mit dem gemordeten Gatten tritt
Agrippinas eigene Schuld ins BewuRtsein, und zwar genau in dem Au-
genblick, da die Details der von ihr gewollten Bestrafung Neros mit
so realistischer Eindringlichkeit vor Augen gefiihrt werden, daR ihr
Vollzug gleichsam schon vorweggenommen erscheint. Es zeigt sich,
daR diejenige, die der sihnenden Gerechtigkeit zum Durchbruch ver-
hilft, selbst nicht weniger strafwirdig ist18 als der, der ihrer Rache
erliegen soll.

Das in Agrippina und Nero verkdrperte Verbrechen stofit ge-
wissermalien an seine eigenen Grenzen. Es hat ein Ausmal erreicht,
das keine Eskalation mehr zuldRt und statt dessen in selbstzerstore-
rische Autoaggression umschlagt. Das von Seneca angekiindigte Ver-
derben des genus impium (391-94) wird von diesem selbst verur-
sacht.

Vor diesem Hintergrund laRt sich dann wohl auch der Schluf3
der Rede Agrippinas (632-43) besser verstehen. Wenn ihre Wut auf
Nero plétzlich verraucht zu sein scheint, um mutterlichen Gefuhlen
Platz zu machen, werden hier in der Tat bis dahin ungewohnte Téne
vernehmlich. Aber es wére verfehlt, darin ein Bemihen des Dichters
erkennen zu wollen, dem Bilde Agrippinas nach aller Ddmonisierung
am Ende doch noch einen Zug mitleiderregender Menschlichkeit ver-
leihen zu wollen19 Denn in dem einleitenden heu bricht sich nicht der
aufgestaute Schmerz einer Mutter Bahn, die ohnmachtig dem Leiden
ihres Kindes zuschauen muf3. - Das ware mit der Intention ihres Auf-
tretens ganz und gar unvereinbar; Agrippina will ja eben dieses Lei-
den und fuhrt es selbst herbei. Nein, ihr Schmerz entspringt der fru-
strierenden Einsicht, daB das Ende Neros zugleich das Ende ihrer ei-
genen hochfliegenden Plane bedeutet (632) : "... quo vota ceciderunt
mea?".

18 Vgl. 615: "...vultus noxios coniunx petit".

19 So etwa Giancotti. 177: 'Tinesorabile condanna morale passa nell’ ombra,
ecclissata, ma non spenta, da un afflato d’ umana simpatia" (vgl. auch 232; 238); ihm
folgend G. Ballaira (Ottavia, Torino 1974). 121 zu v. 632; ahnlich Braginton, 94.



H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 411

Ihre ira (635) weicht nicht aufkommendem Mitleid, sondern der
Enttduschung uber das Fehlschlagen ihrer ehrgeizigen Absichten. Sie
hat Nero zur Welt gebracht, um mit seiner Hilfe ihre Machtgier zu
stillen. Nachdem das mif3lungen ist, kann sie ihrer Mutterschaft kei-
nen Sinn mehr abgewinnen (636-38): "utinam, antequam te parvulum
in lucem edidi/ aluique, saevae nostra lacérassent ferae/ viscera”. Sie
betrachtet Nero als ihr Eigentum, dessen Bestimmung sich allein in
der zweckdienlichen Verbundenheit mit ihr zu erfiillen hat (639):
"meus... iunctus atque haerens mihi/...". Nun aber muf} sie erkennen,
dal ihre Hoffnung, durch ihn und mit ihm zu einer das ganze Ge-
schlecht auszeichnenden Geltung zu gelangen, getrogen hat. Statt
dessen wird aus beider Versagen - sein Verfehlen féallt zwangslaufig
auch auf sie zurlick - ewige Schmach resultieren (643): "ex te,
nefande, meque quae talem tuli".

Die verdammende Apostrophe nimmt noch einmal den Vorwurf
des nefas (603/605) auf, an dem sich ihr HaR entzlindet hatte. An
Agrippinas Willen zur Rache hat sich nichts geédndert, und ihre
SchluBworte (645) "noverca coniunx mater infelix meis" sind nicht die
einer reuigen Sinderin, sondern die einer Frau, die skrupellos ihre
Weiblichkeit eingesetzt hat, um mit Hilfe des Sohnes zu Macht und
Erfolg zu kommen, und sich eben darin letztendlich gescheitert sieht20.

Davon, dafl die Vorstellung von Neros schrecklichem Ende
plétzlich mutterliche Geflihle aus ihr hervorbrechen lielle, kann keine
Rede sein. Agrippina bleibt die, die sie von Anfang an war, und der
Traum Poppaeas (712-39) zeigt sie bereits dabei, die Ankiindigung
ihrer Rache in die Tat umzusetzen (722T):

"'sparsam cruore coniugis genetrix mei
vultu minaci saeva quatiebat facem".

Die stygische Fackel, die Agrippina mit blutiger Hand zur
Hochzeitsfeier Neros und Poppaeas tragt (594-96), erweist sich als
das, was sie eigentlich sein soll, als Todesfackel; die Vision des Trau-
mes &Rt antizipierend die vorhergesagten Leichenbegéngnisse (597:
"ad tristes rogos™) Wirklichkeit werden2l.

Es verrat auch keineswegs Nachléssigkeit, wenn der Dichter zur
Beschreibung des frisch vermahlten Paares der Amme nahezu dieselbe
Wendung (703: "lateri iunctus atque haerens tuo") in den Mund legt,

20 Vergleichbar ist der scheinbare Gesinnungswandel Phaedras vor dem Leich-
nam des Hippolytus (Seneca, Hipp. 1159-1200); auch sie muB sich unwiderruflich
gescheitert sehen.

21 Vgl.dazu Braginton, 96f. Die komplementare Beziehung zwischen dem Traum
Poppaeas und dem Erscheinen Agrippinas erlautert eingehend Carbone, 59-65; aufge-
nommen und weitergefiihrt unter Beriicksichtigung auch des Traums der Octavia von
Kragelund, 9-36.



412 H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

wie sie kurz zuvor Agrippina gebraucht hatte, um ihrem Wunsch nach
ewiger Gemeinsamkeit mit dem ungeborenen Kinde Ausdruck zu ge-
ben (639: "iunctus atque haerens mihi"). Vielmehr ist die Anspielung
auf eine Gemeinsamkeit im Jenseits beabsichtigt; sie soll jahlings die
glénzende Fassade von Prunk und Lebensfreude zerstéren, um dem
Leser einen Ausblick auf das nahe diistere Ende zu er6ffnen.

Der anschliefende Vergleich mit der Hochzeit von Peleus und
Thetis tragt zusatzlich zur Transparenz der Schilderung bei. Denn die
ihn beschlieBende Feststellung (709) "consensu pari" gewinnt erst
dann ihren Sinn, wenn man daneben hélt, daB die eben im Kaiserhaus
geschlossene Ehe sich gerade nicht allgemeiner Zustimmung erfreuen
kann, nicht einmal im Jenseits, von wo ihr sogar unmittelbare Gefahr
droht22.

Noch zweimal tritt Agrippina im weiteren Verlauf des Stiickes
in Erscheinung, und beide Male so, dal ihr Ende mit dem Octavias in
Verbindung gesehen wird. Deren letzte Hoffnung bricht zusammen, als
sie erkennt, daB die Schergen sie auf eben jenes Schiff schleppen, mit
dem Nero sich einst seiner Mutter zu entledigen suchte (907-910).
Aber dall es dem Dichter weniger um eine Parallelisierung des Schick-
sals beider Frauen geht als darum, im Ende Octavias zugleich die
Aussicht auf Bestrafung des Schuldigen présent zu halten, verraten die
unmittelbar anschlieBenden Klagen der Verzweifelten: Pietas und die
Ubrigen Gotter sind entmachtet; es herrscht in der Welt nur noch Eri-
nys (911 -913). - Eine "tristis Erinys" war Agrippina in Octavias Au-
gen schon zu Beginn des Dramas (23), und deren Verbrechen hatten
nach Auffassung der Amme (160-164) die Flucht der Pietas und - in
ganz ahnlicher Wechselwirkung wie hier - den Einzug der Erinys zur
Folge. Schlielllich war es der Geist Agrippinas selbst, der Neros be-
vorstehenden Tod dem Wirken einer "ultrix Erinys" (619)23 zuge-
schrieben und damit zugleich den eigenen Vollzug der Rache im Auge
hatte.

Noch einmal weckt am Schluf® des folgenden Chorliedes, unmit-
telbar vor der Liquidierung Octavias und dem Ende des Stiickes (952-
57) das Exempel Agrippinas den Gedanken an Vergeltung, wenn darin
genau jenes an ihr veriibte doppelte nefas des "saevi... nati" (957) in

2 Anklénge an Catulis ¢. 64 (dazu Ballaira, 133 zu v. 706-709) bestétigen nur
die Auffélligkeit des hinzugesetzten "consensu pari"; denn dort (c. 64.299-302) las-
sen es Apoll und Artemis an jener Einmitigkeit der Himmlischen fehlen. Die Herkunft
der Wortverbindung aus Senecas ‘Thyestes’ (970), wo sie Atreus gegeniiber dem ah-
nungslos schmausenden Bruder gebraucht, mufite deren Doppelbddigkeit fir den Ken-
ner evident werden lassen.

2j Erhellend zur leitmotivischen Funktion der Erinys Sutton, 35-37. Dazu ge-
hort die stygische Fackel, die Agrippina als todliche Bedrohung ausweist. \Wenn Pop-
paecas Amme in eben diesem Traumbild die Vorhersage eines (den Tod (iberdauernden
und das Leben erhéhenden) Ruhms (749: "darum nomen") erblicken mdchte, steckt
darin eine gezielt antithetische Umdeutung.



H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414 413

Erinnerung gerufen wird, das die unverséhnliche Erbitterung des
Schattengeistes entfacht hatte (vgl. 598-613). Man kann die ange-
fuhrten Beispiele von Frauen des Kaiserhauses, die der Unbesténdig-
keit des Schicksals zum Opfer gefallen sind (932ff.) nur als ausges-
prochen ungliicklich gewahlt ansehen, soweit sie die ihnen zugedachte
Aufgabe, Octavia Trost zu spenden (929: "Animum firment exempla
tuum™), erfillen sollen. Weit eher vermdéchten sie, ihr die fatalistische
Ausweglosigkeit ihrer Lage vor Augen zu flhren. Deshalb liegt der
Gedanke nahe, der Dichter habe diese Reihe ins Unglick geratener
Frauengestalten in ganz anderer Absicht eingefiihrt, ndmlich um sie in
Agrippina gipfeln zu lassen, um in der Vergegenwartigung von Neros
Muttermord noch ein letztes Mal die Zuversicht zu wecken, dalR den
Frevler die von Agrippina vorhergesagte todliche Rache ereilen werde.

Das gesamte Drama hindurch ist der Geist Agrippinas - sicht-
bar und unsichtbar - gegenwartig. Zum die vorgefihrte Handlung be-
stimmenden Frevelmut des Sohnes gesellt sich komplementar die auf
nicht minder verbrecherischer Gesinnung basierende Rachgier der
Mutter. Der Leser darf und soll sich zwar gewil} sein, dal der Untat
die Strafe folgen wird; aber diese Strafe erscheint nicht als eine
gerechte in dem Sinne, dall eine auf sittliche Autoritdt gegriindete
Uberlegene Gewalt sie verhangen und vollziehen wiirde. Vielmehr ist
es das Bose selbst, das sich im exzessiven Wiiten gegen sich kehrt und
seine eigene Vernichtung betreibt.

Auch die Erfahrung einer auf solche Weise ermdglichten Siihne
vermag wohl Genugtuung zu verschaffen, aber kaum Trost und Hoff-
nung zu spenden. Es bleibt das bittere Empfinden der Ohnmacht ge-
genuber der Willkir eines sich hemmungslos auslebenden Verbrecher-
tums, dem durch nichts auler durch sich selbst Ziigel anzulegen sind.
Senecas offenkundige Hilflosigkeit in der Auseinandersetzung mit Ne-
ro, die Schwéache des Weisen im Angesicht des Machtigen, die Ab-
surditdt moralischer Argumentation vor brutaler Willkir, die Entrech-
tung des Rechts durch das Unrecht - in derart deprimierendem Ant-
agonismus scheint die Szene symptomatisch zu sein fur eine Haltung,
die das Drama im ganzen pragt. Dall die Aussicht auf Sihne ausge-
rechnet an einer Gestalt wie Agrippina haftet, stellt eine Pervertierung
der vom sittlichen Empfinden geforderten Ordnung dar. Die Strafe als
solche wird damit fragwirdig und irreal; der Glaube an eine Gerech-
tigkeit findet keinen Halt; das Stick endet in der Aporie.

Angeregt vom Schatten des Thyestes, der zu Beginn von Sene-
cas ‘Agamemnon’ die folgende Mordtat als seine Rache erklart, hat
der Dichter der Praetexta die gemordete Agrippina zur Réacherin be-
stimmt. In Ubereinstimmung mit dieser fiir das Verstandnis des Stiik-
kes fundamentalen Funktion hat er ihr eine zentrale und beherrschende
Stellung in dessen Handlung und Gedankenwelt eingerdumt. Durch die



414 H. J. Tschiedel, Agrippina - ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

Integration ihres auf Vergeltung gerichteten Trachtens in das Geschick
Octavias gelingt es ihm, die vordergriindige Historie transparent zu
halten fir die Vermittlung einer von Skepsis und Pessimismus ver-
dusterten Weitsicht.



