
H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 403

HANS JÜRGEN TSCHIEDEL UDK 871.-1.09
Katholische Universitätsallee 1 
D -  85071 Eichstätt

AGRIPPINA -  ULTRIX ERINYS
ZUR BEDEUTUNG IHRES AUFTRETENS IN DER 

PRAETEXTA OCTAVIA’

"Tomba di Agrippina" heißt es auf einem Wegweiser im heuti­
gen Bacoli, dem am Golf von Pozzuoli zwischen Baiae und Misenum 
gelegenen einstigen Bauli. Der angezeigten Richtung folgend stößt 
man am Hafen auf die eindrucksvollen Reste eines antiken Bauwerks, 
dessen elegantes durch Bögen gegliedertes Halbrund sich dem Meer 
zu öffnet. Wahrscheinlich diente es ursprünglich als Odeion, doch eine 
vom Reiz des Grauens nicht weniger als von literarischen Andeutun­
gen beflügelte Phantasie wollte darin schon vor Jahrhunderten das 
Grab Agrippinas, der Mutter Neros, sehen. Ja man erzählte sich, in 
Vollmondnächten erscheine der Geist der Toten und schwebe dann 
über den Fluten der ihrem Grabmal vorgelagerten Bucht1.

In der Sage und ihrer Lokalisierung lebt die Erinnerung an eines 
der abstoßendsten Ereignisse aus der Geschichte des julisch-claudi- 
schen Kaiserhauses fort. Eine ausführliche Schilderung des Mutter­
mordes gibt Tacitus (ann. 14,1-12), und daß man Agrippinas Grab­
mal gerade hier suchte, geht offenbar auf seine relativ präzise Angabe 
zurück (ann. 14,9): "mox domesticorum cura levem tumulum accepit, 
viam Miseni propter et villam Caesaris dictatoris quae subiectos si­
nus editissima prospectat"2.

Der Historiker ist es auch, der nicht nur von den Ängsten, die 
Nero nach seiner Untat heimsuchten, zu berichten weiß, sondern auch 
die Kunde von unheimlichen Begebenheiten verbreitet, die sich am 
Grab der Mutter zugetragen haben sollen (ann. 14,10): "quia tarnen... 
obversabanturque maris illius et litorum gravis aspectus (et erant qui 
crederent sonitum tubae collibus circum editis planctusque tumulo ma­
tris audiri), Neapolim [Nero] concessit".

1 Vgl. Gianni Race. Bacoli. Napoli 1988, La "tomba di A g r ip p in a Ein Nie­
derschlag der Sage findet sich am Ende des siebenten Kapitels von Henryk Sienki- 
ewiczs Roman Vito v'adis' (1896), Zürich 1985, 81.

2 Die Stelle der Villa nimmt heute das ‘Castello di Baia’ ein, das unter anderem 
ein archäologisches Museum beherbergt.



404 H. J. Tschiedel, Agrippina -  altrix Erinys ŽA 45(1995)403-414

Noch einen Schritt weiter in dieser Richtung geht Sueton (Nero 
34,4), bei dem sich die Gewissensqualen des Mörders in durchaus 
poetischer Bildhaftigkeit zum verfolgenden Rachegeist des Opfers ver­
dichten: "neque tamen conscientiam sceleris ... aut statim aut umquam 
postea ferre potuit, saepe confessus exagitari se materna specie ver­
beribusque Furiarum ac taedis ardentibus, quin et facto per Magos 
sacro evocare Manes et exorare temptavit".

Die hier begegnende Vorstellung deckt sich im Kern mit dem 
Sinn einer Szene, die nach Neros Tod ein dem Namen nach nicht be­
kannter römischer Dichter ins Zentrum seiner Tragödie O ctav ia ’ ge­
stellt hat3. Da steigt in der Nacht vor Neros Hochzeit mit Poppaea4 5 
der Schatten Agrippinas aus der Unterwelt empor, um die neue Ehe 
mit einem tödlichen Fluch zu belegen und das in Bälde bevorstehende 
schimpfliche Ende des Sohnes anzukündigen (593-645).

Diese Erscheinung eines Unterweltsgeistes hat der Octavia- 
-Dichter als solche wie so manches andere aus den Tragödien Sene­
cas entlehnt. Dessen 'Thyestes’ beginnt damit, daß der Schatten des 
Tantalus von einer Furie an die Oberwelt getrieben wird, um durch 
seine bloße Anwesenheit den Schauplatz so nachhaltig mit Bösem zu 
erfüllen, daß darin dann die in ihrer Furchtbarkeit singulären Verbre­
chen der Enkel überhaupt erst ihren Lauf nehmen können. Gewisser­
maßen eine Fortsetzung bildet der den ‘Agamemnon’ einleitende Auf­
tritt des Schattens des Thyestes, der das folgende Geschehen als Er­
füllung seines Racheplans erklärt.

Diese äußere Abhängigkeit von Seneca hat man schon immer 
gesehen^. Größere Aufmerksamkeit verdiente indes die Umgestaltung, 
die der jüngere Dichter vorgenommen hat, um eine gegenüber den Mo­
dellen durchaus neue Konzeption von weitreichender Bedeutung zu 
entwickeln.

3 Darin noch länger ein Werk Senecas sehen zu wollen, ist unberechtigt. Klä­
rend zu dem offenbar endlos zu diskutierenden Problem vor allem: Martin E. Carbone, 
The OCTAVIA -  Structure. Date, and Authenticity, in: Phoenix 31 (1977), 48-67, und 
Patrick Kragelund, Prophecy, Populism, and Propaganda in the 'Octavia', Opuscula 
Graecolatina vol. 25. Copenhagen 1982. der (38-52) mit beachtlichen Argumenten 
für eine Entstehung zur Regierungszeit Galbas eingetreten ist. Ebenso T.D. Barnes, 
The Date of the Octavia, in: Museum Helv. 39 (1982), 215-217. Umfassend und mit 
eingehender Berücksichtigung der vorausliegenden Literatur der in mancher Hinsicht 
grundlegende Beitrag von Peter L. Schmidt: Die Poetisierung und Mythisierung der 
Geschichte in der Tragödie 'Octavia', in: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 
Bd. II 32,2, Berlin/New York 1985. 1421-1453.

4 Zum zeitlichen Ablauf, wie ihn die fünf Akte des Dramas nachzeichnen, s. 
Schmidt. 1443-1447.

5 Den thematischen Komplex behandelt umfassend und unter Einbeziehung der 
griechischen Tragödie Mary V. Braginton. The Supernatural in Seneca's Tragedies, 
Diss. Yale University. Menaska. Wisconsin 1933: dort zur 'Octavia': 93-98; zum 'Aga­
memnon': 18-22; dazu 30-33: 4 If.



H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 405

Im ‘Thyestes’ betritt Tantalus nicht aus eigenem Antrieb die 
Szene, sondern folgt nur mit größtem Widerwillen dem Zwang der Fu­
rie, die ihn und seine kontagiöse Ausstrahlung braucht, um die an­
gekündigten Greuel ins Werk zu setzen. Er bleibt hier bei aller ihm 
anhaftenden destruktiven Potenz letztlich doch nur fremdbestimmtes 
Medium. Das Entsetzen vor dem kommenden Verbrechen, das den ein­
stigen Täter an der Stätte seiner Untat packt und ihn als Opfer eines 
mächtigeren Willens erscheinen läßt, trennt diese Bühnenfigur Sene­
cas weit von der Agrippina der Praetexta. Denn wenn diese auch be­
richtet (614-617), wie sie im Tartarus den Verfolgungen des von ihr 
gemordeten Gatten Claudius ausgesetzt ist, so geht doch die Initiative, 
in das Geschehen der Lebenden einzugreifen, einzig und allein von ihr 
aus. Ihr unerfüllter Rachewunsch treibt sie nach oben, als die bevor­
stehende Hochzeit Neros mit Poppaea Gelegenheit bietet, endlich aus 
dem Jenseits heraus Vergeltung zu üben für das, was der Sohn ihr an­
getan hat (595-599):

"... nubat his flammis meo 
Poppaea nato iuncta, quas vindex manus 
dolorque matris vertet ad tristes rogos, 
manet inter umbras impiae caedis mihi 
semper memoria, manibus nostris gravis 
adhuc inultis..."

Agrippina kommt, um sich Genugtuung zu verschaffen, und mit 
dieser Zielsetzung scheint sie eher dem Schatten des Thyestes nahe­
zustehen, der Senecas ‘Agamemnon’ eröffnet.

Thyestes handelt aus freien Stücken. In Aegisth hat er sich ei­
nen Rächer gezeugt (30ff.). Nun ist der Tag gekommen, der die Erfül­
lung seines Wunsches bringen soll (48f.): "causa natalis tui, / Aegis­
the, venit". Die Ermordung Agamemnons gehört mit zu Thyestes’ 
Rache am Bruder und wird der Kette blutiger Familiengreuel ein wei­
teres Glied hinzufügen. Daß der Schatten auch während seines Auf­
tritts mehr als nur emotional beteiligter Zuschauer ist, daß er das Ver­
brechen initiiert und fördert, zeigen die Worte, mit denen er aufkom­
menden Hemmungen Aegisths zu begegnen sucht (51 f.):

"quid ipse temet consulis, torques, rogas, 
an deceat hoc te? respice ad matrem: decet".

Doch es ist nicht nur der Wille zur Rache6, den die Schatten des 
Thyestes und der Agrippina gemeinsam haben, es ist auch der Anlaß 
des jeweiligen Erscheinens, der sie verbindet. Beide verlassen die Un­

6 Die motivische Linie führt Braginton (76) bis auf den Geist Klytaimestras in 
den ‘Eumeniden’ des Aischylos zurück: "the earliest extant example of the revenge 
ghost in tragedy".



406 H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414

terwelt, als sie den Tag der Vergeltung nahen sehen, als die Ereignisse 
eine Wendung nehmen, die den verhaßten Widersacher verletzlich und 
damit die Rache endlich möglich macht. Agamemnon hat Cassandra 
mit nach Hause gebracht und stellt so seinerseits die Ehe mit Clytae­
mnestra in Frage. Nero ist gewillt, Octavia zu verstoßen, um Poppaea 
zu heiraten. Beide Männer ereilt ihr Schicksal in dem Moment, als sie 
die alte Bindung zugunsten einer neuen aufgeben. Solche Paralleli­
sierung mag gewaltsam erscheinen, denn sie läßt die tiefgreifenden 
Unterschiede in Motivation und Charakter außer acht: Nero ist nun 
einmal nicht Agamemnon, Octavia nicht Clytaemnestra und Poppaea 
nicht Cassandra. Aber die Umrisse der personellen und situativen 
Konstellation sind vergleichbar, und das legt die Vermutung nahe, daß 
der Dichter der Praetexta seine Anregung zur Aufnahme des Agrippi- 
na-Auftritts in erster Linie der Eingangsszene des ‘Agamemnon’ ver­
dankt. Entscheidend ist freilich, was er daraus gemacht hat.

Während sich im älteren Drama -  bedingt durch die Vorgaben 
des Mythos -  jeweils Stellvertreter gegenüberstehen (Aegisth dem 
Agamemnon, und nicht Thyestes dem Atreus), ermöglichte das histo­
rische Sujet der Praetexta die unmittelbare Konfrontation zwischen 
Agrippina und Nero, zwischen Täter und Opfer, wobei die Appositio­
nen je nach der gewählten zeitlichen Perspektive austauschbar sind. 
Auf diese Weise kann nun dem Motiv eine wesentlich vertiefte, wahr­
haft umfassende Funktion übertragen werden. Die Marginalität der 
Geisterscheinung in Senecas Tragödie vermag das irdische Geschehen 
nur sozusagen metaphysisch zu fundieren, ohne damit untrennbar ver­
bunden zu sein oder eine dafür wirklich notwendige Verstehensvoraus­
setzung zu liefern. Wenn demgegenüber die entsprechende Szene im 
Zentrum der Octavia’ ihren Platz findet7, wenn sie sorgfältig vor­
bereitet und nahtlos in den Gesamtzusammenhang integriert ist, ver­
rät das den sicheren Blick des Dichters für die dem Motiv innewoh­
nenden Möglichkeiten dramatischer Intensivierung. Es wird sich zei­
gen, daß er es auch verstand, sie zu nützen.

Zu Beginn erinnert zunächst Octavia an Agrippinas Ermordung, 
die von Nero als ein munus für Poppaea gedacht gewesen sei ( 125— 
130). Wenn die Protagonistin wenig später die Schandtaten des unge­
liebten Gatten aufzählt, darf darunter der Muttermord als furchtbarer 
Höhepunkt nicht fehlen (243). Dieses Verbrechen und die Schmach, 
daß es -  anders als die legendären Freveltaten der frühen Republik, 
obwohl ebenso empörend wie diese, -  immer noch nicht gerächt ist, 
rufen die Erbitterung des Chores hervor, dessen lange Erzählung die 
Untat geradezu mimetisch vergegenwärtigt (309-376).

Kein anderes Verbrechen Neros findet im Stück so nachhaltige 
Erwähnung wie dieser Muttermord; mit keinem anderen ist so expli­

7 Vgl. dazu Schmidt. 1447.



H. J. Tschiedel. Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 407

zite der Gedanke der Vergeltung verbunden. Wenn dann die Gemorde­
te tatsächlich in Erscheinung tritt, erfüllen sich unterschwellig ge­
weckte und genährte Hoffnungen, die der unmittelbar vorausliegende 
Auftritt Neros bis zum gebieterischen Verlangen nach sühnender Ge­
rechtigkeit gesteigert hat. Denn gerade die Polarität der Auseinander­
setzung zwischen Philosoph und Tyrann8 macht die Ohnmacht des 
Geistes vor Gewaltherrschaft mit so quälender Eindringlichkeit be­
wußt, daß darin die Frage nach Recht und Gerechtigkeit nicht zu über­
hören ist9.

Es spricht für den Dichter, daß solche Antithetik nicht zur trivi­
alen Schwarz-weiß-Malerei gerät. Nero entdeckt hellsichtig in der Ar­
gumentation Senecas Schwachstellen, und eben dort läßt er sich auf 
einen durchaus rationalen Disput ein. Auch als Ungeheuer sprengt er 
nicht die menschliche Dimension. Das verrät augenfällig seine allge­
genwärtige Angst vor Bedrohung. Sie zeigt ihn verletzlich, zeigt, daß 
er der Geltung von Recht und Gesetz nicht einfach enthoben ist, son­
dern daß auch er sich trotz der ihm eigenen hybriden Dominanz einge­
bunden weiß in die condicio humana.

Die Gefahr droht ihm dann von ganz unerwarteter Seite. Denn 
nicht von einem Lebenden, wie er das gefürchtet hat, geht sie aus, 
sondern von einem Schatten aus der Unterwelt. Mit seinen Machtmit­
teln vermàg er zwar, Anschlägen von Menschenhand zu begegnen, 
nicht aber solchen aus dem Jenseits.

Dabei hat er selbst diese Gefahr erst geschaffen, ja in seiner 
verbrecherischen Existenz stellt er dafür die Ursache dar. Der Zusam­
menhang wird begreiflich, sobald man nur Senecas Ausführungen zum 
fortschreitenden moralischen Verfall so liest, wie sie gedacht sind, 
nämlich als Ankündigung einer mit und durch Nero heraufziehenden 
Endzeit. Die Schilderung der Weltalter mit ihrer in den Grundzügen 
seit Hesiod bekannten deszendierenden Abfolge (397-428) leitet 
ein Ausblick auf den zu erwartenden Fortgang der Entwicklung ein 
(391-396): Die gealterte Welt samt ihren gottlosen Bewohnern werde 
im Chaos versinken, um einer neuen und besseren Platz zu machen, 
auf der wieder -  wie einst unter Saturn -  Gerechtigkeit und Frieden 
herrschen würden. Dieser letzte Tag (392-394: "...dies / supremus 
ille, qui premat genus impium/ caeli ruina...") steht unmittelbar bevor; 
denn all die in jahrhundertelang forschreitendem sittlichen Niedergang 
entstandenen Laster kumulieren in Senecas Gegenwart (429f. ): "Col­
lecta vitia per tot aetates diu/ in nos redundant". Wo einst "Iustitia... 
cum sancta Fide/ ...regebat" (398L), regiert jetzt das Verbrechen

8 Die gesamte Szene ist sorgfältig untersucht von Fr. Bruckner, Interpretatio­
nen zur Pseudo-Seneca-Tragödie OCTAVIA. Diss. Erlangen 1976, 14-108; 117-127.

9 Provozierend ist vor allem der Schluß der Diskussion (587/589), wenn Nero 
dem probitas und pudor beschwörenden Seneca entgegnet: "liceat facere, quod Sene­
ca improbat".



408 H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414

(431): "scelera regnant". Das genus impium , das im Weltuntergang 
vernichtet werden soll, wütet eben jetzt in seiner ganzen Furchtbarkeit 
(431): "saevit impietas furens", libido (432) und luxuria (433) -  letz­
tere gerade erst (426) als maximum... malum bezeichnet -  treten als 
die markantesten Symptome der alles beherrschenden Verderbtheit 
hervor. Sie lenken zwangsläufig den Blick auf Nero, den Exponenten 
dieser ausschweifenden Zügellosigkeit10, der dann auch prompt in per­
sona erscheint (435ff), um mit seinem Auftreten Senecas Erkenntnis 
zu bestätigen11: Der sich hier manifestierende exzessive Frevelmut 
verlangt nach Sühne und provoziert jene Vernichtung, wie sie der an­
gekündigte letzte Tag dem genus impium bringen soll12. Neros ver­
brecherische Existenz bewirkt das Heraufkommen der tilgenden End­
zeit, und die Erscheinung Agrippinas leitet sie ein.

Wenn sich ihr Schatten unmittelbar nach dem Auftreten des 
Sohnes, mit dem dieser sich augenscheinlich bar jeden sittlichen 
Empfindens schlechterdings selbst aus der auf moralischem Grundkon­
sens basierenden menschlichen Gemeinschaft ausschließt, ans Licht 
des Tages begibt, läßt sich darin eine massive Störung der kosmischen 
Ordnung erkennen: Die Grenze zwischen Leben und Tod ist aufgeho­
ben; die Unterwelt dringt an die Oberwelt; Dieseits und Jenseits ver­
mengen sich13. Mit der Erscheinung Agrippinas beginnt jener von Se­
neca verheißene dies supremus, der zu Neros Vernichtung führen soll. 
Sein Tod wird aber zugleich den Weg freimachen für das Heraufkom­
men eines neuen Goldenen Zeitalters, und mit diesem Gedanken, der 
freilich nirgends fortgeführt wird, scheint das Drama den Rahmen von 
Schuld und Sühne zu sprengen und jenseits davon eine -  vielleicht 
politisch-propagandistisch motivierte14 -  eschatologische Heilserwar­
tung und Erlösungssehnsucht vernehmlich werden zu lassen.

So wie Agrippinas Erscheinen aus gewissermaßen kosmischer 
Perspektive vorbereitet ist durch Senecas Ankündigung der Endzeit, 
so setzt auf der menschlichen Ebene ihr Plan zur Vergeltung genau 
dort an, wo sich Nero unmittelbar zuvor verletzlich gezeigt hat: in 
seiner von libido diktierten Hingabe an einen Amor, in dem er -  in 
Widerspruch zu Seneca -  den Garanten von voluptas sehen und unter 
dessen Ägide er die Ehe mit Poppaea stellen möchte (570f. ):

10 Dazu Bruckner. 3 1 f.
11 Ähnlich schon F. Giancotti. L '«O C T A V IA » attribuito a Seneca, Torino 

1954, 213.
12 Der kosmische Verfallsprozeß ist Folge des moralischen Niedergangs und 

nicht umgekehrt, wie von Dana F. Sutton (The Dramaturgy of the Octavia, Beitr. zur 
Klass. Phil. 149, Könistein/Ts. 1983. 54) behauptet.

In diesem Aspekt weist die Erscheinung Agrippinas Gemeinsamkeiten mit der 
des Tantalus in Senecas ‘Thyestes’ auf. Dazu aufschlußreich G. Picone, La fabula e il 
regno, Studi sni Thyestes di Seneca, Palermo 1984, 5ff. (Metafora e rovescimento: 
LA.de sulla terra).

14 Dazu Kragelund, 38-52.



H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 409

"hic mihi iugales praeferat taedas deus 
iungatque nostris igne Poppaeam toris".

Aber gerade den Platz Amors will Agrippina einnehmen, und 
dabei die ihm zugedachte Rolle ins genaue Gegenteil verkehren: Statt 
des erhofften Freuden- und Lebensspenders15 wird sie als Rachegeist 
und Todesengel über dieser Ehe walten (593-97):

"Tellure rupta Tartaro gressum extuli,
Stygiam cruenta praeferens dextra facem 
thalamis scelestis: nubat his flammis meo 
Poppaea nato iuncta, quas vindex manus 
dolorque matris vertet ad tristes rogos".

Agrippinas Ankündigung lehnt sich so eng an den nur wenige 
Verse vorher formulierten Wunsch des Sohnes an, daß der intendierte 
gegenstrebige Konnex ins Auge fallen muß. Diese Ehe wird nicht das 
erwünschte Glück bringen, sondern den Tod ("ad tristes rogos"). Da­
runter ließe sich zwar auch der Tod Poppaeas und ihres Kindes16 ver­
stehen, in erster Linie muß die Vorhersage aber dem Ende Neros gel­
ten; denn auf ihn richtet sich Agrippinas Haß, auf ihn der Wunsch, 
Rache zu nehmen für ihre Ermordung und für die über sie verhängte 
damnatio memoriae (598-613, dazu 596 "vindex manus").

Wenn somit das Ende Neros bereits hier hinreichend motiviert 
ist, stellt sich die Frage, warum es dann überhaupt noch eines zweiten 
Anstoßes bedarf, um den Tyrannen seiner verdienten Strafe zuzufüh­
ren. Denn mit den Versen 614ff. tritt zu dem Willen Agrippinas noch 
das drohende und drängende Verlangen eines zweiten Unterweltsgei­
stes hinzu, wenn der Schatten des Claudius von ihr den Tod des Mör­
ders fordert17. Daß die Funktion des Claudius hier nicht einfach mit 
der der Furie im Eingang des ‘Thyestes’ gleichzusetzen ist, zeigt sich 
schon darin, daß sich Agrippina -  anders als Tantalus -  der an sie 
gerichteten Forderung in keiner Weise widersetzt. Vielmehr sichert sie 
bereitwillig und geradezu eilfertig ihr Bemühen zu, den Sohn der ver­

15 Vgl. Neros Worte 566-69: "Hane esse vitae maximam causam reor, / per quam 
voluptas oritur; interitu caret, / cum procreetur semper humanum genus / Amore grato, 
qui truces mulcet feras".

16 Die von Lucile Yow Whitman (The Octavia -  Introduction, Text and Com­
mentary>, Noctes Romanae 16. Bern/Stuttgart 1978, 99) vorgeschlagene Lösung, "ad 
tristes rogos" nur auf die Brandbestattung der im Alter von vier Monaten gestorbenen 
Tochter Poppaeas und Neros zu beziehen, erscheint ebenso inakzeptabel wie ihr Eintre­
ten für Senecas Verfasserschaft.

17 Die Formulierung "imputat fatum mihi/tumulumque nati" (616f.) scheint sich 
nicht nur auf die von Nero befohlene Vergiftung des Britannicus zu beziehen, sondern 
auch auf das von Claudius selbst erlittene Schicksal (richtig Braginton, 94), das zwar 
Agrippina zu verantworten, aus dem Nero aber den Vorteil gezogen hat (vgl. v. 31-33; 
44f.; 91 f.; 102; 164f.), so daß er in beiden Fällen als auctor necis (617) gelten kann.



410 H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ZA 45(1995)403-414

dienten Strafe zuzuführen (618): "iam parce: dabitur, tempus haud 
longum peto". Das von außen an Agrippina herangetragene Begehren 
kann also das eigene Verlangen, ihren Mörder sterben zu sehen, nur 
ergänzen (keineswegs verstärken) und dabei Gelegenheit schaffen, 
nach der ersten unbestimmten Ankündigung seines Todes nun auch 
dessen schmachvolle Begleitumstände darzulegen. Aber auch eine so 
geartete Schilderung wäre unschwer schon mit dem von ihr selbst ge­
hegten Rachewunsch zu verbinden gewesen. Wenn der Dichter zusätz­
lich den Schatten des Claudius bemüht, dann offensichtlich nicht, weil 
er das für die Motivation der Vergeltungstat vonnöten hielt, sondern 
weil er damit die Verursacherin in ein ganz bestimmes Licht stellen 
wollte.

Denn durch die Konfrontation mit dem gemordeten Gatten tritt 
Agrippinas eigene Schuld ins Bewußtsein, und zwar genau in dem Au­
genblick, da die Details der von ihr gewollten Bestrafung Neros mit 
so realistischer Eindringlichkeit vor Augen geführt werden, daß ihr 
Vollzug gleichsam schon vorweggenommen erscheint. Es zeigt sich, 
daß diejenige, die der sühnenden Gerechtigkeit zum Durchbruch ver- 
hilft, selbst nicht weniger strafwürdig ist18 als der, der ihrer Rache 
erliegen soll.

Das in Agrippina und Nero verkörperte Verbrechen stößt ge­
wissermaßen an seine eigenen Grenzen. Es hat ein Ausmaß erreicht, 
das keine Eskalation mehr zuläßt und statt dessen in selbstzerstöre­
rische Autoaggression umschlägt. Das von Seneca angekündigte Ver­
derben des genus impium (391-94) wird von diesem selbst verur­
sacht.

Vor diesem Hintergrund läßt sich dann wohl auch der Schluß 
der Rede Agrippinas (632-43) besser verstehen. Wenn ihre Wut auf 
Nero plötzlich verraucht zu sein scheint, um mütterlichen Gefühlen 
Platz zu machen, werden hier in der Tat bis dahin ungewohnte Töne 
vernehmlich. Aber es wäre verfehlt, darin ein Bemühen des Dichters 
erkennen zu wollen, dem Bilde Agrippinas nach aller Dämonisierung 
am Ende doch noch einen Zug mitleiderregender Menschlichkeit ver­
leihen zu wollen19. Denn in dem einleitenden heu bricht sich nicht der 
aufgestaute Schmerz einer Mutter Bahn, die ohnmächtig dem Leiden 
ihres Kindes zuschauen muß. -  Das wäre mit der Intention ihres Auf­
tretens ganz und gar unvereinbar; Agrippina will ja eben dieses Lei­
den und führt es selbst herbei. Nein, ihr Schmerz entspringt der fru­
strierenden Einsicht, daß das Ende Neros zugleich das Ende ihrer ei­
genen hochfliegenden Pläne bedeutet (632) : "... quo vota ceciderunt 
mea?".

18 Vgl. 615: "...vultus noxios coniunx petit".
19 So etwa Giancotti. 177: 'Tinesorabile condanna morale passa nell’ ombra, 

ecclissata, ma non spenta, da un afflato d’ umana simpatia" (vgl. auch 232; 238); ihm 
folgend G. Ballaira (Ottavia, Torino 1974). 121 zu v. 632; ähnlich Braginton, 94.



H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 411

Ihre ira (635) weicht nicht aufkommendem Mitleid, sondern der 
Enttäuschung über das Fehlschlagen ihrer ehrgeizigen Absichten. Sie 
hat Nero zur Welt gebracht, um mit seiner Hilfe ihre Machtgier zu 
stillen. Nachdem das mißlungen ist, kann sie ihrer Mutterschaft kei­
nen Sinn mehr abgewinnen (636-38): "utinam, antequam te parvulum 
in lucem edidi/ aluique, saevae nostra lacérassent ferae/ viscera”. Sie 
betrachtet Nero als ihr Eigentum, dessen Bestimmung sich allein in 
der zweckdienlichen Verbundenheit mit ihr zu erfüllen hat (639): 
"meus... iunctus atque haerens m ih i/ ...". Nun aber muß sie erkennen, 
daß ihre Hoffnung, durch ihn und mit ihm zu einer das ganze Ge­
schlecht auszeichnenden Geltung zu gelangen, getrogen hat. Statt 
dessen wird aus beider Versagen -  sein Verfehlen fällt zwangsläufig 
auch auf sie zurück -  ewige Schmach resultieren (643): "ex te, 
nefande, meque quae talem tuli".

Die verdammende Apostrophe nimmt noch einmal den Vorwurf 
des nefas (603/605) auf, an dem sich ihr Haß entzündet hatte. An 
Agrippinas Willen zur Rache hat sich nichts geändert, und ihre 
Schlußworte (645) "noverca coniunx mater infelix meis" sind nicht die 
einer reuigen Sünderin, sondern die einer Frau, die skrupellos ihre 
Weiblichkeit eingesetzt hat, um mit Hilfe des Sohnes zu Macht und 
Erfolg zu kommen, und sich eben darin letztendlich gescheitert sieht20.

Davon, daß die Vorstellung von Neros schrecklichem Ende 
plötzlich mütterliche Gefühle aus ihr hervorbrechen ließe, kann keine 
Rede sein. Agrippina bleibt die, die sie von Anfang an war, und der 
Traum Poppaeas (712-39) zeigt sie bereits dabei, die Ankündigung 
ihrer Rache in die Tat umzusetzen (722T):

"sparsam cruore coniugis genetrix mei
vultu minaci saeva quatiebat facem".

Die stygische Fackel, die Agrippina mit blutiger Hand zur 
Hochzeitsfeier Neros und Poppaeas trägt (594-96), erweist sich als 
das, was sie eigentlich sein soll, als Todesfackel; die Vision des Trau­
mes läßt antizipierend die vorhergesagten Leichenbegängnisse (597: 
"ad tristes rogos") Wirklichkeit werden21.

Es verrät auch keineswegs Nachlässigkeit, wenn der Dichter zur 
Beschreibung des frisch vermählten Paares der Amme nahezu dieselbe 
Wendung (703: "lateri iunctus atque haerens tuo") in den Mund legt,

20 Vergleichbar ist der scheinbare Gesinnungswandel Phaedras vor dem Leich­
nam des Hippolytus (Seneca, Hipp. 1159-1200); auch sie muß sich unwiderruflich 
gescheitert sehen.

21 Vgl.dazu Braginton, 96f. Die komplementäre Beziehung zwischen dem Traum 
Poppaeas und dem Erscheinen Agrippinas erläutert eingehend Carbone, 59-65; aufge­
nommen und weitergeführt unter Berücksichtigung auch des Traums der Octavia von 
Kragelund, 9-36.



412 H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414

wie sie kurz zuvor Agrippina gebraucht hatte, um ihrem Wunsch nach 
ewiger Gemeinsamkeit mit dem ungeborenen Kinde Ausdruck zu ge­
ben (639: "iunctus atque haerens mihi"). Vielmehr ist die Anspielung 
auf eine Gemeinsamkeit im Jenseits beabsichtigt; sie soll jählings die 
glänzende Fassade von Prunk und Lebensfreude zerstören, um dem 
Leser einen Ausblick auf das nahe düstere Ende zu eröffnen.

Der anschließende Vergleich mit der Hochzeit von Peleus und 
Thetis trägt zusätzlich zur Transparenz der Schilderung bei. Denn die 
ihn beschließende Feststellung (709) "consensu pari" gewinnt erst 
dann ihren Sinn, wenn man daneben hält, daß die eben im Kaiserhaus 
geschlossene Ehe sich gerade nicht allgemeiner Zustimmung erfreuen 
kann, nicht einmal im Jenseits, von wo ihr sogar unmittelbare Gefahr 
droht22.

Noch zweimal tritt Agrippina im weiteren Verlauf des Stückes 
in Erscheinung, und beide Male so, daß ihr Ende mit dem Octavias in 
Verbindung gesehen wird. Deren letzte Hoffnung bricht zusammen, als 
sie erkennt, daß die Schergen sie auf eben jenes Schiff schleppen, mit 
dem Nero sich einst seiner Mutter zu entledigen suchte (907-910). 
Aber daß es dem Dichter weniger um eine Parallelisierung des Schick­
sals beider Frauen geht als darum, im Ende Octavias zugleich die 
Aussicht auf Bestrafung des Schuldigen präsent zu halten, verraten die 
unmittelbar anschließenden Klagen der Verzweifelten: Pietas und die 
übrigen Götter sind entmachtet; es herrscht in der Welt nur noch Eri­
nys (911 -913). -  Eine "tristis Erinys" war Agrippina in Octavias Au­
gen schon zu Beginn des Dramas (23), und deren Verbrechen hatten 
nach Auffassung der Amme (160-164) die Flucht der Pietas und -  in 
ganz ähnlicher Wechselwirkung wie hier -  den Einzug der Erinys zur 
Folge. Schließlich war es der Geist Agrippinas selbst, der Neros be­
vorstehenden Tod dem Wirken einer "ultrix Erinys" (619)23 zuge­
schrieben und damit zugleich den eigenen Vollzug der Rache im Auge 
hatte.

Noch einmal weckt am Schluß des folgenden Chorliedes, unmit­
telbar vor der Liquidierung Octavias und dem Ende des Stückes (952- 
57) das Exempel Agrippinas den Gedanken an Vergeltung, wenn darin 
genau jenes an ihr verübte doppelte nefas des "saevi... nati" (957) in

22 Anklänge an Catulis c. 64 (dazu Ballaira, 133 zu v. 706-709) bestätigen nur 
die Auffälligkeit des hinzugesetzten "consensu pari"; denn dort (c. 64.299-302) las­
sen es Apoll und Artemis an jener Einmütigkeit der Himmlischen fehlen. Die Herkunft 
der Wortverbindung aus Senecas ‘Thyestes’ (970), wo sie Atreus gegenüber dem ah­
nungslos schmausenden Bruder gebraucht, mußte deren Doppelbödigkeit für den Ken­
ner evident werden lassen.

2j Erhellend zur leitmotivischen Funktion der Erinys Sutton, 35-37. Dazu ge­
hört die stygische Fackel, die Agrippina als tödliche Bedrohung ausweist. Wenn Pop- 
paeas Amme in eben diesem Traumbild die Vorhersage eines (den Tod überdauernden 
und das Leben erhöhenden) Ruhms (749: "darum nomen") erblicken möchte, steckt 
darin eine gezielt antithetische Umdeutung.



H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414 413

Erinnerung gerufen wird, das die unversöhnliche Erbitterung des 
Schattengeistes entfacht hatte (vgl. 598-613). Man kann die ange­
führten Beispiele von Frauen des Kaiserhauses, die der Unbeständig­
keit des Schicksals zum Opfer gefallen sind (932ff.) nur als ausges­
prochen unglücklich gewählt ansehen, soweit sie die ihnen zugedachte 
Aufgabe, Octavia Trost zu spenden (929: "Animum firment exempla 
tuum"), erfüllen sollen. Weit eher vermöchten sie, ihr die fatalistische 
Ausweglosigkeit ihrer Lage vor Augen zu führen. Deshalb liegt der 
Gedanke nahe, der Dichter habe diese Reihe ins Unglück geratener 
Frauengestalten in ganz anderer Absicht eingeführt, nämlich um sie in 
Agrippina gipfeln zu lassen, um in der Vergegenwärtigung von Neros 
Muttermord noch ein letztes Mal die Zuversicht zu wecken, daß den 
Frevler die von Agrippina vorhergesagte tödliche Rache ereilen werde.

Das gesamte Drama hindurch ist der Geist Agrippinas -  sicht­
bar und unsichtbar -  gegenwärtig. Zum die vorgeführte Handlung be­
stimmenden Frevelmut des Sohnes gesellt sich komplementär die auf 
nicht minder verbrecherischer Gesinnung basierende Rachgier der 
Mutter. Der Leser darf und soll sich zwar gewiß sein, daß der Untat 
die Strafe folgen wird; aber diese Strafe erscheint nicht als eine 
gerechte in dem Sinne, daß eine auf sittliche Autorität gegründete 
überlegene Gewalt sie verhängen und vollziehen würde. Vielmehr ist 
es das Böse selbst, das sich im exzessiven Wüten gegen sich kehrt und 
seine eigene Vernichtung betreibt.

Auch die Erfahrung einer auf solche Weise ermöglichten Sühne 
vermag wohl Genugtuung zu verschaffen, aber kaum Trost und Hoff­
nung zu spenden. Es bleibt das bittere Empfinden der Ohnmacht ge­
genüber der Willkür eines sich hemmungslos auslebenden Verbrecher­
tums, dem durch nichts außer durch sich selbst Zügel anzulegen sind. 
Senecas offenkundige Hilflosigkeit in der Auseinandersetzung mit Ne­
ro, die Schwäche des Weisen im Angesicht des Mächtigen, die Ab­
surdität moralischer Argumentation vor brutaler Willkür, die Entrech­
tung des Rechts durch das Unrecht -  in derart deprimierendem Ant­
agonismus scheint die Szene symptomatisch zu sein für eine Haltung, 
die das Drama im ganzen prägt. Daß die Aussicht auf Sühne ausge­
rechnet an einer Gestalt wie Agrippina haftet, stellt eine Pervertierung 
der vom sittlichen Empfinden geforderten Ordnung dar. Die Strafe als 
solche wird damit fragwürdig und irreal; der Glaube an eine Gerech­
tigkeit findet keinen Halt; das Stück endet in der Aporie.

Angeregt vom Schatten des Thyestes, der zu Beginn von Sene­
cas ‘Agamemnon’ die folgende Mordtat als seine Rache erklärt, hat 
der Dichter der Praetexta die gemordete Agrippina zur Rächerin be­
stimmt. In Übereinstimmung mit dieser für das Verständnis des Stük- 
kes fundamentalen Funktion hat er ihr eine zentrale und beherrschende 
Stellung in dessen Handlung und Gedankenwelt eingeräumt. Durch die



414 H. J. Tschiedel, Agrippina -  ultrix Erinys ŽA 45(1995)403-414

Integration ihres auf Vergeltung gerichteten Trachtens in das Geschick 
Octavias gelingt es ihm, die vordergründige Historie transparent zu 
halten für die Vermittlung einer von Skepsis und Pessimismus ver­
düsterten Weitsicht.


