W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370 359

WOLFGANG SPEYER UDK 008(100)(091)
A - 5026 Salzburg - Aigen,
Ziegelstadelstrasse 45

UBER DIE UNEINDEUTIGKEIT DES BARBARISCHEN

Gemall dem geistigen Erbe des Abendlandes bezeichnen die
Worter Barbarisch/Barbarei und Kultur ein Gegensatzpaar, das aus
einem Unwert- und einem Wertbegriff besteht. Wer diese Worter hort,
soll zugleich den Gegensatz von Unmenschlich/Inhuman und Mensch-
lich/Human mitempfinden und damit sich zugleich auch der ge-
schichtlichen Bedingungen erinnern, unter denen dieses Begriffspaar
steht. Die heute verbreitete, aber bereits im Altertum ausgesprochene
Meinung zielt in die Richtung, dalR der Mensch infolge allméhlich ent-
falteter Rationalitdt und mit ihr verbundener theoretisch-philoso-
phischer Aufklarung die urspriingliche Wildheit seines halbtierischen
Ursprungs verlernt habel Not, Nutzen und Erfahrung hatten diese
Wandlung hervorgebracht2. Von der Hoéhe der griechisch-rémischen
und der neuzeitlich abendladndischen Hochkultur blicken einzelne
scheinbar selbstsicher und froh auf die dunklen Anféange der Mensch-
heit zurlick, die ihnen dann nur noch als iberwundene weitzurick-
reichende horrenda primordia erscheinen kénnen3. Ob aber und wie
die beiden Vorstellungen, Barbarei und Kultur, aufeinander bezogen
sind, sollen die folgenden Uberlegungen zu klaren versuchen.

Nach dem von den Griechen grundgelegten Verstandnis sind mit
der Vorstellung des Barbarischen folgende Charakteristika verbun-
den4: eine tierdhnliche Lebensweise, die sich in Wildheit, Raserei und

1 Vgl. Lucr. 5,925-1010; dazu C. Bailey im Kommentar 3 (Oxford 1947, Ndr.
ebd. 1963) 1472-1474; Diod. 1,8; dazu W. Spoerri, Spéathellenistische Berichte Uber
Welt, Kultur und Gotter - Schweizerische Beitrage zur Altertumswiss. 9 (Basel 1959)
132-163, bes. 132-134. 152-156; H. Schwabl, Art. Weltalter: RE Suppl. 15 (1978)
783-850, bes. 833-835; B. Manuwald, Der Aufbau der lukrezischen Kulturentste-
hungslehre —Abh. d. Akad. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz 1980, 3; K. Kubusch, Aurea
Saecula: Mythos und Geschichte. Untersuchung eines Motivs in der antiken Liter-
atur bis Ovid - Studien zur klassischen Philologie 28 (Frankfurt, M. 1986) 59-69.

2 Spoerri a.0. 144-148.
3 Tac. Germ. 39,2.

4 W. Speyer/I. Opelt, Art. Barbar: Reallexikonf. Antike u. Christentum (= RAC)
Suppl.-Bd. 1(1992) 81 1-895, bes. 838f.



360 W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370

Wut duBert; Gefuhllosigkeit, Grausamkeit, Gesetzlosigkeit, MafRlosig-
keit, Raublust; dazu kommen Méngel auf geistigem Gebiet. Der Bar-
bar galt nach dem fremdenfeindlichen Bild des Altertums als Inbegriff
allen sittlichen Fehlverhaltens: lhn zeichneten aus Habsucht, Begehr-
lichkeit, Verschlagenheit, Treulosigkeit, Meineidigkeit, Anmafliung,
Stolz, Hochmut, Zorn, Menschenfeindlichkeit und Zugellosigkeit. Dem
Barbaren fehlen Hygiene und Stil. Dieses Bild des Barbarischen hielt
sich von den Anfangen Griechenlands, von der Ilias Homers, bis in die
christliche Spatantike und ging in den Vorstellungskanon der européi-
schen Kultur ein5. Dal} es aber bereits im griechisch-rémischen Alter-
tum neben diesem negativen Bild des Barbaren auch ein positives ge-
geben hat, wird fir das Folgende noch wichtig werden.

Der wohl weiteste Horizont, der menschliches Vorstellen und
Denken bestimmt, ist durch das Begriffspaar von ldentitdt und Dif-
ferenz gegeben. Der Grund hierflr liegt im Einzelmenschen als einem
in sich zentrierten, auf Eigenes verwiesenen Wesen. Als Individuum
und als Person ist der Mensch jeweils eine punktuelle, mit sich iden-
tische Grofe und steht der Andersartigkeit und Mannigfaltigkeit der
nicht-ichhaften Welt gegenuber.

Kulturgeschichtlich konkretisiert sich das Begriffspaar Identitat
und Differenz in der Vorstellung des Eigenen und des Fremden. Das
Eigene ist dann die Identitat in der jeweiligen Kultur, an der der kon-
kret Einzelne teil hat. In den geschichtlichen Koordinaten des geogra-
phisch-klimatischen Lebensraumes und der jeweiligen Zeit/Epoche
wird die Interaktion zwischen dem einzelnen und seinem unmittelba-
ren Kulturverband wirksam. Beide GrofRen wirken aufeinander und
gestalten in der Zeit das generationsmafBig bestimmte kulturelle Kon-
tinuum von Familie/Sippe, Stamm, Volk und Nation. Insofern durch-
dringen sich auch im einzelnen Menschen und seiner Gemeinschaft
Synchronizitat und Diachronizitat, Zeitgenossenschaft und Geschicht-
lichkeit.

Innerhalb des gegliederten Zeitraumes der Geschichte erschei-
nen ein jeweils anerkannter Wertekanon und ein entsprechender see-
lisch-geistiger Ausdruck, der Stil. Sie bestimmen und spiegeln das
innere Leben der Gemeinschaft einer Epoche. Der Stil durchdringt und
durchformt alle Kulturleistungen einer Epoche; er pragt die jeweilige
Gemeinschaft in ihrem Vorstellen, Bewerten und Schaffen, er prégt
ihre Sprache ebenso wie ihre Religion und Kunst, selbst auch ihre po-
litischen und wirtschaftlichen Formen. Der Stil entsteht aus den unbe-
wufiten und bewuliten Kraften der Geistseele des Einzelnen und der
Kollektivseele seiner Sprach- und Kulturgemeinschaft; deshalb ist er
auch nur bedingt rational erklérbar und ableitbar. Mit dem Entstehen
eines Stils und aufeinander folgender Stile stehen wir bereits inmitten

5 Ebd. 884-887.



W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370 361

der geschichtlichen, epochenmaRig gegliederten Zeit der differen-
zierten Hochkulturen.

Die Kultur ist gegeniiber der Gesamtwirklichkeit - antik ge-
sprochen: der Natur, judisch-christlich gesprochen: der Schépfung -,
aus der der Mensch kommt und der er zugleich relativ, nicht absolut
gegenibersteht, eine abgeleitete, zweitrangige GroéfRe. Der Mensch ist
in der Welt grundsatzlich dem Ganzen nachgeordnet und bleibt inso-
fern auf das Urspringlichere, auf die Gesamtwirklichkeit, auf Natur
und Schopfung, verwiesen. Insofern vermag er weder im eigentlichen
Sinn des Wortes autonom zu sein, noch auch etwas vollkommen Neu-
es zu schaffen. Vielmehr ist die Kultur als die menschengeméaRe Um-
gestaltung, Metamorphose, der Natur zu verstehen6. Halten wir an
dieser Deutung des gegenseitigen Verhaltnisses fest, so kann das Ge-
gensatzpaar Barbarei und Kultur nicht auf eine unvermittelt bleibende
Antithese oder einen fundamentalen Gegensatz verweisen; denn da
beide Vorstellungen letztlich der Natur als dem ubergreifenden Gan-
zen angehdren, kdnnen sie nur Spiegelungen und Entsprechungen der
Gesamtwirklichkeit sein. DaB aber aufeinander verwiesene und auf-
einander bezogene Gegensdtze die Gesamtwirklichkeit bilden und
formen, lehrt die Erfahrung. DaBR diese Gegensatze ferner in sich
selbst nicht eindeutig sind, sondern jeweils der eine Gegensatz am
anderen in geheimnisvoller Weise teilhat und damit beide bei aller
Verschiedenartigkeit doch aufeinander bezogen, ja angewiesen sind,
kann an allen Gegensatzpaaren, vornehmlich aber an dem das mensch-
liche Dasein so tief bestimmenden Gegensatzpaar von Leben und Tod
aufgewiesen werden7.

Gilt die Ambivalenz in den die Gesamtwirklichkeit griindenden
polaren Méchten als erwiesen, dann kann auch die vom Menschen
gestaltete Wirklichkeit, also seine Kultur, nicht frei von Ambivalenz
sein, d.h. seine Kultur muR Barbarisches mitenthalten sowie die Bar-
barei bereits Kulturelles in sich birgt.

Um die beiden Vorstellungen weiterem Verstdndnis zu er-
schlieRen, werden wir das Barbarische dem Chaotischen, die Kultur
aber dem Kosmischen zuordnen8 Chaos und Kosmos sind fir die

6 Bereits antike Denker haben den Anfang der Kultur in der Mdglichkeit, Feu-
er zu bereiten, gesehen (Spoerri a.0. 141f. 156). Die alteste Bereitung des Feuers mit
Hilfe zweier Holzer ahmt den Geschlechtsakt nach; vgl. H. Hommel, Vesta und die
fruhromische Religion: Aufstieg u. Niedergang d. rém. Welt 1,2 (Berlin/New York
1972) 397-420, bes. 407f. 411-413; W. Potscher, Hestia und Vesta. Eine Struktur-
analyse: Athlon. Festschrift F.R. Adrados (Madrid 1987) 743-762; ferner C. G. Jung,
Symbole der Wandlung = Gesammelte Werke 5 (Olten - Freiburg 1973) Reg.: Feuer-
bohrung.

7 W. Speyer, Toten und Opfern im Ewigen Kreis (erscheint demndchst).

8 FE Lammli, Vom Chaos zum Kosmos. Zur Geschichte einer Idee = Schwei-
zerische Beitrége zur Altertumswiss. 10 (Basel 1962); H. Schwabl, Art. Weltschop-
fung: RE Suppl. 9 (1962) 1433-1582.



362 W. Speyer. Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370

nicht von der Offenbarung erleuchtete, nur auf sich selbst gestellte
Vernunft letzte Aussagen, Kategorien, tber die Gesamtwirklichkeit.
Sie enthalten der Mdglichkeit nach, also potentiell, alles dem Wesen
und der Zeit nach Spatere und weiter Differenzierte. Die Gesamtwirk-
lichkeit aber als das alles Umfassende, mithin auch alle Polaritaten
und Gegensatzpaare von Leben und Tod bis hin zu Kultur und Barba-
rei Umgreifende, ist fir das natirliche Verstehen die Einheit von al-
lem9. Deshalb kdnnen sich auch Chaos und Kosmos in der Gesamt-
wirklichkeit nicht als dualistisch vorzustellendes Urgegensatzpaar ge-
genuberstehen, sondern missen aneinander teilhaben10. Sie kdnnen
nicht aufeinander verzichten und ohne einander sein, so wenig wie die
Gegensatzpaare Leben und Tod, Licht und Finsternis, Sommer und
Winter, Mannlich und Weiblich. Das Gesetz der Entsprechung und
Komplementaritat bindet sie alle aneinander. Alle diese Gegensatze
bleiben als Paare stets aufeinander bezogen und deshalb in einer uns
nur erahnbaren Tiefenschicht miteinander verbunden. Streiten kann
man nur Gber die Qualitat und die GroRe des Grades ihres Anteils im
je anderen. Insofern ist innerhalb der Menschheitsgeschichte danach
zu fragen, wie weit der Anteil der Kultur einer bestimmten Epoche ins
Barbarische reicht und wie weit das Barbarische in der jeweiligen
Kultur wirksam ist.

Beachten wir, dal8 hier ein Sonderfall eines fundamentalen Ge-
setzes der Gesamtwirklichkeit vorzuliegen scheint, das sowohl fiir die
Natur als ganze als auch fur die Seele des Menschen Giltigkeit be-
sitzt, dann werden wir allen Versuchen mit Zurickhaltung begegnen,
die darauf zielen, das Barbarisch/Chaotische vollstdndig auszugren-
zen. Bei derartigen 'Verdrangungen' wird dann das Barbarisch/Chao-
tische im Leben der Kulturen und des Einzelnen nur um so heftiger
Zuriickschlagen. Dafir bietet die abendlédndische Kulturgeschichte
genugend Beispiele: klassische und klassizistische Epochen mit ihrer
UbergroBen Liebe zu Harmonie und Ausgewogenheit haben bereits den
Keim in sich, in Manierismus, Barock, Naturalismus, Expressionismus
bis hin zum Dadaismus und damit auch ins Gewalttatige, Ungeglie-
derte, Chaotische umzuschlagen. Zuviel Kosmos vermag eine Kultur
auf die Dauer nicht auszuhalten. Nur die Einbindung der stets verbor-
gen vorhandenen Chaosméchte kann diese leben- und damit kul-
turférdernd nutzen. Ohne sie wiirde das Leben dahinwelken, wie dies

9 Heraclitus: VS 22 B 50: "Haben sie nicht mich, sondern den Sinn (Logos) ver-
nommen, so ist es weise, dem Sinn gemaR zu sagen, alles sei eins"; vgl. B 10; W
Speyer, Religionsgeschichtliche Studien - Collectanea 15 (Hildesheim 1995) 60. 192
zum Uroboros-Symbol fir den in der Einheit gebundenen 'Ewigen Kreis'.

0 Zum Dualismus C. Colpe: Gottingische Gelehrte Anzeigen 222 (1970) 1-22;
U. Bianchi, Plutarch und der Dualismus: Aufst. u. Niederg. d. rém. Welt 2,36,1 (Ber-
lin/New York 1987) 350-365; W. Speyer, Frihes Christentum im antiken Strahlungs-
feld » Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 50 (Tubingen 1989)
Reg.: 'Dualismus'.



W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370 363

bestimmte Epochen der abendlédndischen Kultur zeigen. Man denke
beispielsweise an die Nazarener und den Jugendstil.

Dieses Gesetz lieRe sich auch im Leben und Werk einzelner
Kunstler und Heiliger nachweisen. Leonardos Karikaturen, Goethes
‘Walpurgissack'll und die Versuchungen der Heiligen - Athanasius'
Leben des hl. Antonius als ein Beispiel von vielen - zeigen, wie sehr
das Barbarisch/Chaotische zum jeweiligen Ganzen eines kinstleri-
schen Werkes und zum Leben eines Vollendeten, also auch zu einer
Kulturepoche gehort, die diesen Namen verdient. Der Dd&monenglaube,
der alle Religionen in verschiedenen Graden bestimmt, auch die so
klassisch anmutende der Griechen, ist Ausdruck dieser Wirklichkeits-
und Lebenskraft. Die Gorgo und ihre Schwestern, die Stymphalischen
Vogel, Kerberos, die Sphinxe, Sirenen, Kyklopen und viele andere
damonische Wesen, wie Keren, Ephialtes, Erinys sind Vergegenwarti-
gungen jener chaotisch/barbarischen Wesen, die den Rand der geisti-
gen Welt der Griechen der archaischen und klassischen Zeit bevélkert
habenl2

Wahrend der Mensch im allgemeinen das Eigene weniger unter
dem Doppelaspekt der Ambivalenz von Chaotisch-Kosmisch erlebt -
umhegt und tragt doch das von Natur geschenkte Gefiihl der Eigen-
liebe das Eigene - trifft dies weit weniger auf das Fremde zu. In allen
frihen Menschheitsperioden erscheinen das Fremde und der Fremde
unter der polaren Spannung von AbstoRen und Anziehen. Die Men-
schen der magisch-religiésen Epoche der Frithzeit haben deshalb alles
Fremde und nicht zuletzt den fremden Menschen als ambivalent wirk-
sam erlebt: Sie empfanden ihn als Trdger einer geheimnisvollen
Macht, die zwischen Unheilvoll und Heilvoll, zwischen Fluch und
Segen zu schwanken schienl13 Ebenso schwankend waren deshalb die
Reaktionen, die der Fremde, der Barbar, hervorrief. Keineswegs
mufte er deshalb immer als Feind erscheinen. Im Altlateinischen be-
zeichnet hostis den Fremden und nicht wie spéter in eingeschrankter
Weise den Fremden als Feindi4

Wenn die Sprache in hervorragendem MaRe den Menschen zum
Menschen macht, wenn durch die Sprachbeherrschung der einzelne
Mensch sich in seiner Familie, seinem Stamm und Volk sowie seiner
Kultur als zu Hause, also im Eigenen, erlebt, so mute ihm am Frem-
den vor allem dessen andersartige und unverstandliche Sprache auf-

1 A Schone, Gotterzeichen, Liebeszauber, Satanskult. Nene Einblicke in alte
Goethetexte {Minchen 1982) 107-230.

12 J. ter Vrugt-Lentz, Art. Geister (Damonen) B II. Vorhellenistisches Griechen-
land: RAC 9 (1976) 598-615; O. Bocher. Damonenfurcht und Damonenabwehr =
Beitrage zur Wiss. vom Alten u. Neuen Testament 90 (Stuttgart 1970).

13 O. Hiltbrunner/D. Gorce/H. Wehr, Art. Gastfreundschaft: RAC 8 (1972)
1061-1123, bes. 1061-1064: 'Freund-Feind-Ambivalenz'.

4 Varro ling. lat. 5,3; Hiltbrunner a.0. 1062f.



364 W, Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370

fallen. Diese Unverstadndlichkeit und damit das Fremdartige des nicht
zur eigenen Kultur gehdrenden Unbekannten bezeichnet bei den
Griechen das lautmalende Wort 'barbaros'. Das Wort ahmt die unver-
standlich klingenden Worte der Fremden nach und ist vom eigenen
Standpunkt her als Beziehungswort zu verstehen: Der Fremde bringt
unverstandliche Laute hervorils Das Wort konnte deshalb auch Tier-
laute bezeichnen: Der Fremde ruckte damit in die Nahe von Wesen,
die in ihrem eigentiimlichen Sein dem Menschen weithin unbekannt
sind, da mit ihm nur von ferne verwandt. Deshalb kommt die grie-
chische und rémische Beschreibung des Barbarischen und des Bar-
baren oft nicht ohne einen Riickverweis auf das Tier und dessen Le-
bensweise aus. Ferner kam der Fremde aus einem unbekannten Raum.
Alles Unbekannte loste aber im Zeitalter der Unio magica Angst aus.
Damit lag der Weg zu einer D&monisierung des Fremden (ber das
Tier, das wegen seiner Fremdartigkeit oft als ddmonisch-chaotisch er-
lebt wurde, und Ober den fremden Raum, das chaotische DraufRen, of-
fen. Von der Erscheinung des Fremden und der mit ihm verbundenen
angstauslésenden Andersartigkeit konnte man so leicht zu der Vorstel-
lung des Chaotischen gelangen. So wurde der Fremde als Barbar nicht
selten zum Fremden als dem Trager von Chaos und damit zum Feind
des Kosmos, der Lichtgottheit, der eigenen Religion, Kultur und Stadt.
Innerhalb der Menschheit war so eine Spaltung offen zu Tage getreten:
Das Eigene erlebte man als Kultur, das Fremde als Barbarei. Die Vor-
stellung der Kultur als Kosmos und alles Fremden, Barbarischen als
Chaos grindet im jeweiligen Erleben: Der Frieden gehdrt zum Kos-
mos, der Krieg hingegen zum Chaos. Vornehmlich begegneten die
Menschen der vor- und frihgeschichtlichen Zeit fremden Menschen im
Krieg. So muBte sich von hier die negative Bezeichnung und Bewer-
tung geradezu fir die Fremden und das Fremde aufdréngen.

Blicken wir auf die Griechen, die mehr als andere Vdélker die
Barbarenvorstellung entfaltet haben, so erlebten sie, als sie nach den
Wanderungen ihrer indogermanischen Vorvéter auf den Boden der
weiblich geprégten alteingesessenen Mittelmeervdlker zu Griechen
geworden waren, zunéchst alle fremden Vdlker als barbarisch16. Bald
aber lernten sie zu unterscheiden und erkannten in Agypten und Per-
sien gleichberechtigte Trager fremdsprachiger Kulturen und zwar von
Hochkulturen. Die zundchst negativ geprdgte Barbarenvorstellung
schrankten sie nunmehr weitgehend auf unterentwickelte Vélker ein,
auf Ursprungskulturen, auf die friher von der Forschung als Primi-
tivkulturen bezeichneten Gesellschaften. Sie erkannten zundchst nicht,

15 Sumerisch 'barbar’, semitisch-babylonisch 'barbarualtindisch 'barbaru-':
vgl. H. Frisk, Griechisches etymologisches Worterbuch 1 (Heidelberg 1960) 219f.

16 W. Speyer, Die Griechen und die Fremdvoélker. Kulturbegegnungen und Wege
zur gegenseitigen Verstandigung: Eos 77 (1989) 17-29: A. Dihle. Die Griechen und
die Fremden (Minchen 1994).



W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370 365

dall diese Ursprungskulturen ihnen im Grunde gar nicht so fremd und
feindlich sein konnten; denn sie selbst, d.h. ihre Vorfahren, waren aus
einer derartig barbarisch erscheinenden Ursprungskultur hervorgegan-
gen. So bemerkten sie erst allmahlich, dal das Barbarische einen Teil
ihres eigenen Selbst ausmachte und - zwar modifiziert und verwan-
delt, psychologisch ausgedriickt, sublimiert - in ihrer eigenen Kultur
anwesend war. Bereits alte griechische Mythen zeigen diesen Ent-
wicklungsweg. War nicht das mythische Zeitalter unter dem Gott Kro-
nos eine Epoche wilder Gesetzlosigkeit und des Kannibalismus, und
hatten nicht erst der Olympier Zeus Gerechtigkeit und Gesetz gebracht
sowie Demeter mit ihrer Gabe des Getreides das Verzehren rohen
Fleisches, die Omophagie, aufhdéren lassen und die Gesetze der Ak-
kerbaukultur, unter anderem die Ehe, gestiftet und die Sicherheit des
Bodenbesitzes garantiert?17 Berichteten nicht andere Mythen von un-
erhorten Freveln alter Zeit, von Freveln, wie sie im Athen eines Solon
unbekannt waren? Man denke an Konig Tereus, Philomele und Prok-
ne-Aedon, an die Thyesteische Mahlzeit und die Odipodeische Um-
schlingung, den Inzest.

Aber konnte nicht jederzeit auch in der von Gesetz und Sitte
bestimmten Kultur das urtimlich Barbarisch-Wilde wieder aufbre-
chen? Ares und seine Schwester Eris weisen als derartige ddmonisch-
chaotische Krafte auf diesen Wirklichkeitsbereich. Zeigte sich nicht
das Barbarisch-Chaotische von Zeit zu Zeit, vor allem in aullerge-
woéhnlicher Lage, wie in Kriegszeiten oder bei Aufstdnden und im
Bilrgerkrieg oder zur Zeit einer Seuche, wie der Pest? So erkannten
einzelne Griechen, daB das Barbarische nicht nur das Fremde und
aullerhalb des Eigenen Angesiedelte war, sondern einmal zu ihrer ei-
genen Kultur gehért hatte und noch immer gehort. Deshalb muliten sie
mit dem Barbarischen mindestens als geschichtlichem Durchgang und
als begleitendem Schatten in der eigenen Kultur rechnen und umge-
hen lernen.

Solange sich die griechische Kultur in einem inneren Gleichge-
wichtszustand befand, konnte sie mit dem Barbarischen leben, ohne
daR dieses in ihr sprengend wirkte. Eine ernste Gefahrdung trat erst
zu jenem Zeitpunkt ein, als die griechische Hochkultur ihre Blite, ihre
'akmé', Uberschritten hatte und sich in ihr Dekadenzerscheinungen ein-
stellten. Dies war der Fall, als die griechische Polis nach dem Pelo-
ponnesischen Krieg wahrend des 4. Jahrhunderts v. Chr. religiés und
kulturell zerfiel und ihre politische Vormacht an Makedonien verlor.
Zur selben Zeit traten in Griechenland Philosophen auf, die heute als
Aussteiger aus der Kultur zu bezeichnen waéren: die Kyniker. Diese

7 Zu Zeus H. Lloyd-Jones, The Justice of Zeus (Berkeley, Los Angeles, London
1971); A Dihle, Art. Gerechtigkeit: M C 10 (1978) 233-360. bes. 236-240 zu Homer
und Hesiod. - Zu Demeter Schwabl, Weltalter a.O. (0. Anm. 1) 83If.



366 W, Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370

entdeckten die fremden Ursprungskulturen, also barbarische Kulturen,
als ldeal, nach dem sich die eigene Kultur richten sollte, um so wie-
der ihr MaR zu finden18 So entstand der Lobpreis der Kyniker auf den
weisen Skythen Anacharsis und das einfache Leben einzelner Volker
des Nordens. Der UberdruB in der eigenen Spatkultur filhrte so bereits
im 4. Jahrhundert v. Chr. dhnlich wie im verfeinerten 18. Jahrhundert
zu einer Neubewertung des Barbarischen und des Barbaren. So ent-
deckten die Kyniker den angeblich von der Hochkultur noch nicht ver-
dorbenen und verbildeten 'edlen Wilden'. Dieser wurde jetzt das neue
Ideal, nach dem sich die miide gewordenen Angehdrigen der grie-
chischen Hochkultur sehnten. Alles Barbarische erschien nunmehr nur
noch als kraftvoll, als unverbildet und gesund; die eigene Kultur aber,
die sich in Verfeinerung und psychologischem Verstehen mehr und
mehr auslebte und mide geworden war, erlebten viele als dekadent
und geradezu als zerstérungswirdig.

Dazu kam ein Weiteres. Mit der sich differenzierenden Ausbil-
dung der Wissenschaften im Zeitalter des Aristoteles und Alexanders
fuhlten viele bald einen seelischen Mangel. Das viele Wissen néhrte
nicht den ganzen Menschen. So trat die Wissenschaft der Griechen des
Hellenismus zur Weisheit in Gegensatz. Diese Weisheit glaubten die
Griechen jetzt in ihren eigenen barbarischen Anfangen oder bei den
Barbaren zu finden. Als Weiser galt ihnen seit langem der thrakische
Sénger Orpheus. Jetzt suchten sie die Weisheit aber auch bei den per-
sischen Magoi, den indischen Gymnosophisten und den Schreibern der
Hieroglyphen. So entstand in Griechenland der neue Wertbegriff der
Barbarenphilosophie, eine Vorstellung, die die zeitgendssischen Ange-
horigen dieser Fremdkulturen willig aufgriffen, um so fir die eigene
Kultur bei den Ihren und bei den Griechen zu werben19 Phénizier und
Juden traten in den Kreis der weisen Barbaren ein und zéhlten ihre
angestammte religiose Weisheit gleichfalls zu den Zeugnissen der Bar-
barenphilosophie. Indem die Griechen des Hellenismus das eigene dis-
kursiv-rational gewonnene Kulturerbe weithin als Last erlebten,
suchten sie ihr Heil in einer Verjungung mit Hilfe der Barbarenphi-
losophie. So wurde der alte Unwert des Barbarischen zum neuen Wert-
begriff.

Das Urspringliche, Archaische, das die entfaltete Hochkultur
noch als roh und undifferenziert beurteilt hatte, erschien nunmehr den

18 Speyer/Opelt a.0. (0. Anm. 4) 825f,; ferner vgl. A. Riese, Die Idealisierung
der Naturvolker des Nordens in der griechischen und rémischen Literatur. Programm
Stadtisches Gymnasium Frankfurt, M. (1875); K. Tridinger. Studien zur Geschichte
der griechisch-romischen Ethnographie, Diss. Basel (1918) 133-146: 'V0lkerideali-
sierung'.

19 F Schaefer, Quid Graeci de origine philosophiae a barbaris ducenda existi-
maverint secundum Laertii Diogenis prooemium exponitur, Diss. Leipzig 1877;
Speyer/Opelt a.0. 826-829.



W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370 367

Spétgeborenen der Hochkultur als das Kraftvolle und in die Zukunft
Weisende. Viele flohen aus dem analysierenden Denken ins Erleben
und versuchten der Mentalitat der Frihkulturen teilhaftig zu werden.
Insofern schloR sich bereits in der hellenistischen Epoche der grie-
chischen Kultur ein Kreis: Das Ende der griechischen Hochkultur
beriihrte wieder ihren Anfang und hoffte, sich wie Phoenix aus der
eigenen Asche erheben zu kénnenZ20.

Diese Neubewertung des Barbarischen, die die Griechen seit
dem 4. Jahrhundert v. Chr. vorgenommen haben, beobachten wir auch
verschiedentlich in der europdischen Kulturgeschichte. Jeweils sehnt
sich eine Spatkultur nach der Kraft, der Jugendlichkeit, der Ungebun-
denheit des Anfangs, des barbarischen Anfangs. So weist der Manie-
rismus des 1. Jahrhunderts n. Chr. und des 16. Jahrhunderts barba-
rische Zige auf2L In der Epik des Lukan, in den Tragddien des Seneca
werden wie in der Kunst des 16. Jahrhunderts exzessive Todesarten,
Gewalttatigkeiten aller Art und finstere Themen einseitig bevorzugt.
Standen bei Vergil der Olymp und die Unterwelt, im Mittelalter Him-
mel und Holle noch ziemlich ausgewogen einander gegenuber, so
scheinen nunmehr die Chaosméchte, unter ihnen die ddmonischen und
menschlichen Gottesfeinde allein die Phantasie zu beschaftigen. Nach
allen klassischen und klassizistischen Epochen drangt das Barbarisch-
Wilde an die Oberflache. Auf Vergil folgte das dunkle Burgerkriegs-
epos des pessimistischen Lucan, auf Raffael der gedriickte Giulio Ro-
mano, auf F. Boucher und J.H. Fragonard die wilden Phantasien F.
Goyas und die ddmonische Traumwelt J.H. Fisslis. Wenn nach den
ungemein verfeinerten Musiken der Spatromantik und des Jugendstils
die Zwolftonmusik oder Stiicke mit dem Titel 'Allegro barbaro' von
Béla Bartok erscheinen, so zeigt dies nicht nur den Umbruch eines
Stils und einer Epoche, sondern den bewuflten Willen, durch die
Beschwdrung der Kréfte des Archaisch-Ungeschlachten und des
Urtimlich-Gewalttatigen der Krise der Spdtphase einer sich auf-
I6senden (berfeinerten Kultur zu entkommen. Gerade das 20. Jahr-
hundert hat versucht, sich mit Hilfe der Ausdruckskrafte von Ur-
sprungskulturen zu verjingen. Ob man das Werk P. Gaugins betrachtet
oder die Plastik der Klassischen Moderne mit ihren Anleihen bei den
Stdmmen Afrikas, Ozeaniens oder der alten Mittelmeerkulturen, uber-

2 J. J. Bachofen, Das Mutterrecht 1(1861. Kritische Neuausgabe Basel 1948 =
Gesammelte Werke 2) 48 bemerkt: "Die Geschichte bestatigt vielfach die Beobachtung,
dal’ die friihesten Zustédnde der Volker am Schlusse ihrer Entwicklung wiederum nach
der Oberflache dréngen. Der Kreislauf des Lebens fiihrt das Ende von neuem in den
Anfang zurlck"; vgl. K. Meuli, Nachwort', ebd. 1112f. und 0. Anm. 9.

21 E Burek, Vom romischen Manierismus. Von der Dichtung der frithen ro-
mischen Kaiserzeit = Libelli 327 (Darmstadt 1971); W. Hofmann, Zauber der Medu-
sa. Europdische Manierismen. Ausstellung Wien 3. April-12. Juli 1987 (Wien 1987);
I. Frings, Odiafraterna als manieristisches Motiv. Betrachtungen zu Senecas Thyest
und Statius' Thebais = Abh. d. Akad. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz 1992, 2.



368 W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit . . . ZA 45(1995)359-370

all begegnen Versuche, das Grobe, Wilde und Archaische der als de-
kadent empfundenen Gegenwart entgegenzustellen22. Will man er-
schrecken, anklagen und sich Aufmerksamkeit verschaffen, so griffen
und greifen Kinstler auf das Barbarische in der eigenen Kultur oder
fremder Ursprungskulturen zuriick. So wurde und wird aus dem Un-
wert des Barbarischen ein Wert. Ein Umprédgen der Miinze in dieser
Weise ist aber nur mdéglich, wenn die Vorstellung des Barbarischen
nicht nur eindeutig negativ besetzt ist.

Damit beruhren wir zugleich aber auch die Frage nach der Ein-
deutigkeit oder vielmehr Bedingtheit eines jeden sogenannten Fort-
schrittes in der Kultur, die hier allerdings nicht erdrtert werden kann23,
Aber die Richtung, in der die Antwort auf diese Frage zu suchen ist,
diirfte auch hier bereits erkennbar sein: So wenig eindeutig wie das
Barbarische ist auch jeder gewonnene sogenannte Kulturfortschritt.
Die Ambivalenz durchzieht die gesamte Wirklichkeit und so auch die
Geschichte des menschlichen Geistes, seiner sogenannten Siege und
seiner sogenannten Niederlagen.

Die hier mitgeteilten Uberlegungen kann wohl auch eine Ein-
sicht der Tiefenpsychologie bestatigen helfen. Die Tiefenpsychologie
versucht den Menschen als Ganzen zu verstehen; sie beschrénkt sich
nicht auf eine Teilsicht der menschlichen Geistseele. Insofern ent-
spricht sie der kulturgeschichtlichen und kulturphilosophischen
Ganzheitsbetrachtung des hier vorgelegten Versuchs. Nach der Auffas-
sung der Tiefenpsychologie C.G.Jungs sind Unbewufltes und Be-
wulltes, Schatten und TagesbewuBtsein des Ichs miteinander zu
versbhnen. Der Schatten des Ichs ist mit dem Chaotischen und
gewissermaBen auch mit dem Barbarischen verwandt.

In diesem Zusammenhang darf auch an den in &hnlicher Weise
nur scheinbaren Gegensatz von Apollinisch und Dionysisch erinnert
werden. Wie nach einem Ausspruch Heraklits Hades und Dionysos,
der Todes- und der Lebensgott, ein und dieselbe Gottheit sind24, so ist
auch die Macht, die Kosmos und damit Begrenzung bewirkt, Apollon,
mit dem Gott der sprengenden Ekstase, Dionysos, in einer letzten ge-
heimnisvoll bleibenden Seinsschicht verbunden. Deshalb vermag die
Kultur nur in der Integration des Chaotisch-Barbarischen, psycholo-
gisch ausgedrickt: des Agressiven, zu bestehen, nicht aber in dessen

2 R. Ederer, Die Grenzen der Kunst. Eine kritische Analyse der Moderne
(Wien, Graz, Kéln 1982) 113-123: "Hochbewulte Riickkehr zum Primitiven als ge-
glaubte *Urgrund'-Erneuerung".

22 F Lammli, Homo Faber. Triumph. Schuld. Verh&ngnis? = Schweizerische
Beitrage zur Altertumswiss. Il (Basel 1968); K Thraede, Art. Fortschritt: RAC 8
(1972) 141-182; A. Kehl/H.-l. Marrou, Art. Geschichtsphilosophie: RAC 10 (1978)
703-779, bes. 748-752; Schwabl. Weltalter a.O0. (0. Anm. 1) 827-840; F. Rapp,
Fortschritt (Darmstadt 1992).

2 VS22 B 15.



W. Speyer, Uber die Uneindeutigkeit. . . ZA 45(1995)359-370 369

Ausgrenzung und Verdrdngung. Da dies aber auf Spéatstufen einer
Hochkultur immer weniger gelingt, wachst der Todeskeim zu Auf-
l6sung und zu Zersetzung: Das Chaotisch-Barbarische verselbstén-
digt sich zunehmend und vernichtet die alten kosmosbildenden Kréfte,
wie die Institutionen mit ihren Gberlieferten Werten, statt sie zu star-
ken25. Insofern weisen die Zeichen der Gegenwart auf das Ende einer
altgewordenen Kultur hinZ und vielleicht auf den Anfang einer neuen
nunmehr weltumspannenden Kultur, die aber durch viele &ufere und
innere Erschiitterungen gehen muB, bis sie wieder auf einer weiteren
Spiralwindung der Geschichte die Einbindung des Barbarischen errei-
chen kann.

25 Eine eigene Frage bildet das Verhéltnis, in dem der Kitsch zum Barbarischen
steht (vgl. G.F. Hartlaub, Art. Kitsch: Religion in Geschichte u. Gegenwart 33[1959]
1625f.). Der Kitsch erscheint in Spéatphasen einer Hochkultur und ist ein Zeichen ei-
ner nicht mehr gelungenen Integration der auf Idealitat angelegten seelischen Kréfte.
Wahrscheinlich gehért er zu den Bedingungen fir das Heraustreten des Gewalttatig-
Agressiven und Barbarischen bzw. zu dessen Begleiterscheinungen.

2% R. Guardini, Das Ende der Neuzeit (Basel 1950).



