
W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370 359

WOLFGANG SPEYER UDK 008(100)(091)
A -  5026 Salzburg -  Aigen,
Ziegelstadelstrasse 45

ÜBER DIE UNEINDEUTIGKEIT DES BARBARISCHEN

Gemäß dem geistigen Erbe des Abendlandes bezeichnen die 
Wörter Barbarisch/Barbarei und Kultur ein Gegensatzpaar, das aus 
einem Unwert- und einem Wertbegriff besteht. Wer diese Wörter hört, 
soll zugleich den Gegensatz von Unmenschlich/Inhuman und Mensch- 
lich/Human mitempfinden und damit sich zugleich auch der ge­
schichtlichen Bedingungen erinnern, unter denen dieses Begriffspaar 
steht. Die heute verbreitete, aber bereits im Altertum ausgesprochene 
Meinung zielt in die Richtung, daß der Mensch infolge allmählich ent­
falteter Rationalität und mit ihr verbundener theoretisch-philoso­
phischer Aufklärung die ursprüngliche Wildheit seines halbtierischen 
Ursprungs verlernt habe1. Not, Nutzen und Erfahrung hätten diese 
Wandlung hervorgebracht2. Von der Höhe der griechisch-römischen 
und der neuzeitlich abendländischen Hochkultur blicken einzelne 
scheinbar selbstsicher und froh auf die dunklen Anfänge der Mensch­
heit zurück, die ihnen dann nur noch als überwundene weitzurück­
reichende horrenda primordia erscheinen können3. Ob aber und wie 
die beiden Vorstellungen, Barbarei und Kultur, aufeinander bezogen 
sind, sollen die folgenden Überlegungen zu klären versuchen.

Nach dem von den Griechen grundgelegten Verständnis sind mit 
der Vorstellung des Barbarischen folgende Charakteristika verbun­
den4: eine tierähnliche Lebensweise, die sich in Wildheit, Raserei und

1 Vgl. Lucr. 5,925-1010; dazu C. Bailey im Kommentar 3 (Oxford 1947, Ndr. 
ebd. 1963) 1472-1474; Diod. 1,8; dazu W. Spoerri, Späthellenistische Berichte über 
Welt, Kultur und Götter -  Schweizerische Beiträge zur Altertumswiss. 9 (Basel 1959) 
132-163, bes. 132-134. 152-156; H. Schwabl, Art. Weltalter: RE Suppl. 15 (1978) 
783-850, bes. 833-835; B. Manuwald, Der Aufbau der lukrezischen Kulturentste­
hungslehre — Abh. d. Akad. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz 1980, 3; K. Kubusch, Aurea 
Saecula: Mythos und Geschichte. Untersuchung eines Motivs in der antiken Liter­
atur bis Ovid -  Studien zur klassischen Philologie 28 (Frankfurt, M. 1986) 59-69.

2 Spoerri a.O. 144-148.
3 Tac. Germ. 39,2.
4 W. Speyer/I. Opelt, Art. Barbar: Reallexikon f. Antike u. Christentum (= RAC) 

Suppl.-Bd. 1 (1992) 81 1-895, bes. 838f.



360 W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370

Wut äußert; Gefühllosigkeit, Grausamkeit, Gesetzlosigkeit, Maßlosig­
keit, Raublust; dazu kommen Mängel auf geistigem Gebiet. Der Bar­
bar galt nach dem fremdenfeindlichen Bild des Altertums als Inbegriff 
allen sittlichen Fehlverhaltens: Ihn zeichneten aus Habsucht, Begehr­
lichkeit, Verschlagenheit, Treulosigkeit, Meineidigkeit, Anmaßung, 
Stolz, Hochmut, Zorn, Menschenfeindlichkeit und Zügellosigkeit. Dem 
Barbaren fehlen Hygiene und Stil. Dieses Bild des Barbarischen hielt 
sich von den Anfängen Griechenlands, von der Ilias Homers, bis in die 
christliche Spätantike und ging in den Vorstellungskanon der europäi­
schen Kultur ein5. Daß es aber bereits im griechisch-römischen Alter­
tum neben diesem negativen Bild des Barbaren auch ein positives ge­
geben hat, wird für das Folgende noch wichtig werden.

Der wohl weiteste Horizont, der menschliches Vorstellen und 
Denken bestimmt, ist durch das Begriffspaar von Identität und Dif­
ferenz gegeben. Der Grund hierfür liegt im Einzelmenschen als einem 
in sich zentrierten, auf Eigenes verwiesenen Wesen. Als Individuum 
und als Person ist der Mensch jeweils eine punktuelle, mit sich iden­
tische Größe und steht der Andersartigkeit und Mannigfaltigkeit der 
nicht-ichhaften Welt gegenüber.

Kulturgeschichtlich konkretisiert sich das Begriffspaar Identität 
und Differenz in der Vorstellung des Eigenen und des Fremden. Das 
Eigene ist dann die Identität in der jeweiligen Kultur, an der der kon­
kret Einzelne teil hat. In den geschichtlichen Koordinaten des geogra­
phisch-klimatischen Lebensraumes und der jeweiligen Zeit/Epoche 
wird die Interaktion zwischen dem einzelnen und seinem unmittelba­
ren Kulturverband wirksam. Beide Größen wirken aufeinander und 
gestalten in der Zeit das generationsmäßig bestimmte kulturelle Kon­
tinuum von Familie/Sippe, Stamm, Volk und Nation. Insofern durch­
dringen sich auch im einzelnen Menschen und seiner Gemeinschaft 
Synchronizität und Diachronizität, Zeitgenossenschaft und Geschicht­
lichkeit.

Innerhalb des gegliederten Zeitraumes der Geschichte erschei­
nen ein jeweils anerkannter Wertekanon und ein entsprechender see­
lisch-geistiger Ausdruck, der Stil. Sie bestimmen und spiegeln das 
innere Leben der Gemeinschaft einer Epoche. Der Stil durchdringt und 
durchformt alle Kulturleistungen einer Epoche; er prägt die jeweilige 
Gemeinschaft in ihrem Vorstellen, Bewerten und Schaffen, er prägt 
ihre Sprache ebenso wie ihre Religion und Kunst, selbst auch ihre po­
litischen und wirtschaftlichen Formen. Der Stil entsteht aus den unbe­
wußten und bewußten Kräften der Geistseele des Einzelnen und der 
Kollektivseele seiner Sprach- und Kulturgemeinschaft; deshalb ist er 
auch nur bedingt rational erklärbar und ableitbar. Mit dem Entstehen 
eines Stils und aufeinander folgender Stile stehen wir bereits inmitten

5 Ebd. 884-887.



W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370 361

der geschichtlichen, epochenmäßig gegliederten Zeit der differen­
zierten Hochkulturen.

Die Kultur ist gegenüber der Gesamtwirklichkeit -  antik ge­
sprochen: der Natur, jüdisch-christlich gesprochen: der Schöpfung - ,  
aus der der Mensch kommt und der er zugleich relativ, nicht absolut 
gegenübersteht, eine abgeleitete, zweitrangige Größe. Der Mensch ist 
in der Welt grundsätzlich dem Ganzen nachgeordnet und bleibt inso­
fern auf das Ursprünglichere, auf die Gesamtwirklichkeit, auf Natur 
und Schöpfung, verwiesen. Insofern vermag er weder im eigentlichen 
Sinn des Wortes autonom zu sein, noch auch etwas vollkommen Neu­
es zu schaffen. Vielmehr ist die Kultur als die menschengemäße Um­
gestaltung, Metamorphose, der Natur zu verstehen6. Halten wir an 
dieser Deutung des gegenseitigen Verhältnisses fest, so kann das Ge­
gensatzpaar Barbarei und Kultur nicht auf eine unvermittelt bleibende 
Antithese oder einen fundamentalen Gegensatz verweisen; denn da 
beide Vorstellungen letztlich der Natur als dem übergreifenden Gan­
zen angehören, können sie nur Spiegelungen und Entsprechungen der 
Gesamtwirklichkeit sein. Daß aber aufeinander verwiesene und auf­
einander bezogene Gegensätze die Gesamtwirklichkeit bilden und 
formen, lehrt die Erfahrung. Daß diese Gegensätze ferner in sich 
selbst nicht eindeutig sind, sondern jeweils der eine Gegensatz am 
anderen in geheimnisvoller Weise teilhat und damit beide bei aller 
Verschiedenartigkeit doch aufeinander bezogen, ja angewiesen sind, 
kann an allen Gegensatzpaaren, vornehmlich aber an dem das mensch­
liche Dasein so tief bestimmenden Gegensatzpaar von Leben und Tod 
aufgewiesen werden7.

Gilt die Ambivalenz in den die Gesamtwirklichkeit gründenden 
polaren Mächten als erwiesen, dann kann auch die vom Menschen 
gestaltete Wirklichkeit, also seine Kultur, nicht frei von Ambivalenz 
sein, d.h. seine Kultur muß Barbarisches mitenthalten sowie die Bar­
barei bereits Kulturelles in sich birgt.

Um die beiden Vorstellungen weiterem Verständnis zu er­
schließen, werden wir das Barbarische dem Chaotischen, die Kultur 
aber dem Kosmischen zuordnen8. Chaos und Kosmos sind für die

6 Bereits antike Denker haben den Anfang der Kultur in der Möglichkeit, Feu­
er zu bereiten, gesehen (Spoerri a.O. 141 f. 156). Die älteste Bereitung des Feuers mit 
Hilfe zweier Hölzer ahmt den Geschlechtsakt nach; vgl. H. Hommel, Vesta und die 
frührömische Religion: Aufstieg u. Niedergang d. röm. Welt 1,2 (Berlin/New York 
1972) 397-420, bes. 407f. 411-413; W. Pötscher, Hestia und Vesta. Eine Struktur­
analyse: Athlon. Festschrift F.R. Adrados (Madrid 1987) 743-762; ferner C. G. Jung, 
Symbole der Wandlung = Gesammelte Werke 5 (Olten -  Freiburg 1973) Reg.: Feuer­
bohrung.

7 W. Speyer, Töten und Opfern im Ewigen Kreis (erscheint demnächst).
8 F. Lämmli, Vom Chaos zum Kosmos. Zur Geschichte einer Idee = Schwei­

zerische Beiträge zur Altertumswiss. 10 (Basel 1962); H. Schwabl, Art. Weltschöp­
fung: RE Suppl. 9 (1962) 1433-1582.



362 W. Speyer. Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370

nicht von der Offenbarung erleuchtete, nur auf sich selbst gestellte 
Vernunft letzte Aussagen, Kategorien, über die Gesamtwirklichkeit. 
Sie enthalten der Möglichkeit nach, also potentiell, alles dem Wesen 
und der Zeit nach Spätere und weiter Differenzierte. Die Gesamtwirk­
lichkeit aber als das alles Umfassende, mithin auch alle Polaritäten 
und Gegensatzpaare von Leben und Tod bis hin zu Kultur und Barba­
rei Umgreifende, ist für das natürliche Verstehen die Einheit von al­
lem9. Deshalb können sich auch Chaos und Kosmos in der Gesamt­
wirklichkeit nicht als dualistisch vorzustellendes Urgegensatzpaar ge­
genüberstehen, sondern müssen aneinander teilhaben10. Sie können 
nicht aufeinander verzichten und ohne einander sein, so wenig wie die 
Gegensatzpaare Leben und Tod, Licht und Finsternis, Sommer und 
Winter, Männlich und Weiblich. Das Gesetz der Entsprechung und 
Komplementarität bindet sie alle aneinander. Alle diese Gegensätze 
bleiben als Paare stets aufeinander bezogen und deshalb in einer uns 
nur erahnbaren Tiefenschicht miteinander verbunden. Streiten kann 
man nur über die Qualität und die Größe des Grades ihres Anteils im 
je anderen. Insofern ist innerhalb der Menschheitsgeschichte danach 
zu fragen, wie weit der Anteil der Kultur einer bestimmten Epoche ins 
Barbarische reicht und wie weit das Barbarische in der jeweiligen 
Kultur wirksam ist.

Beachten wir, daß hier ein Sonderfall eines fundamentalen Ge­
setzes der Gesamtwirklichkeit vorzuliegen scheint, das sowohl für die 
Natur als ganze als auch für die Seele des Menschen Gültigkeit be­
sitzt, dann werden wir allen Versuchen mit Zurückhaltung begegnen, 
die darauf zielen, das Barbarisch/Chaotische vollständig auszugren­
zen. Bei derartigen 'Verdrängungen' wird dann das Barbarisch/Chao­
tische im Leben der Kulturen und des Einzelnen nur um so heftiger 
Zurückschlagen. Dafür bietet die abendländische Kulturgeschichte 
genügend Beispiele: klassische und klassizistische Epochen mit ihrer 
übergroßen Liebe zu Harmonie und Ausgewogenheit haben bereits den 
Keim in sich, in Manierismus, Barock, Naturalismus, Expressionismus 
bis hin zum Dadaismus und damit auch ins Gewalttätige, Ungeglie­
derte, Chaotische umzuschlagen. Zuviel Kosmos vermag eine Kultur 
auf die Dauer nicht auszuhalten. Nur die Einbindung der stets verbor­
gen vorhandenen Chaosmächte kann diese leben- und damit kul­
turfördernd nutzen. Ohne sie würde das Leben dahinwelken, wie dies

9 Heraclitus: VS 22 B 50: "Haben sie nicht mich, sondern den Sinn (Logos) ver­
nommen, so ist es weise, dem Sinn gemäß zu sagen, alles sei eins"; vgl. B 10; W. 
Speyer, Religionsgeschichtliche Studien -  Collectanea 15 (Hildesheim 1995) 60. 192 
zum Uroboros-Symbol für den in der Einheit gebundenen 'Ewigen Kreis'.

10 Zum Dualismus C. Colpe: Göttingische Gelehrte Anzeigen 222 (1970) 1-22; 
U. Bianchi, Plutarch und der Dualismus: Aufst. u. Niederg. d. röm. Welt 2,36,1 (Ber- 
lin/New York 1987) 350-365; W. Speyer, Frühes Christentum im antiken Strahlungs­
feld ^  Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 50 (Tübingen 1989) 
Reg.: 'Dualismus'.



W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370 363

bestimmte Epochen der abendländischen Kultur zeigen. Man denke 
beispielsweise an die Nazarener und den Jugendstil.

Dieses Gesetz ließe sich auch im Leben und Werk einzelner 
Künstler und Heiliger nachweisen. Leonardos Karikaturen, Goethes 
'Walpurgissack'11 und die Versuchungen der Heiligen -  Athanasius' 
Leben des hl. Antonius als ein Beispiel von vielen -  zeigen, wie sehr 
das Barbarisch/Chaotische zum jeweiligen Ganzen eines künstleri­
schen Werkes und zum Leben eines Vollendeten, also auch zu einer 
Kulturepoche gehört, die diesen Namen verdient. Der Dämonenglaube, 
der alle Religionen in verschiedenen Graden bestimmt, auch die so 
klassisch anmutende der Griechen, ist Ausdruck dieser Wirklichkeits­
und Lebenskraft. Die Gorgo und ihre Schwestern, die Stymphalischen 
Vögel, Kerberos, die Sphinxe, Sirenen, Kyklopen und viele andere 
dämonische Wesen, wie Keren, Ephialtes, Erinys sind Vergegenwärti­
gungen jener chaotisch/barbarischen Wesen, die den Rand der geisti­
gen Welt der Griechen der archaischen und klassischen Zeit bevölkert 
haben12.

Während der Mensch im allgemeinen das Eigene weniger unter 
dem Doppelaspekt der Ambivalenz von Chaotisch-Kosmisch erlebt -  
umhegt und trägt doch das von Natur geschenkte Gefühl der Eigen­
liebe das Eigene -  trifft dies weit weniger auf das Fremde zu. In allen 
frühen Menschheitsperioden erscheinen das Fremde und der Fremde 
unter der polaren Spannung von Abstoßen und Anziehen. Die Men­
schen der magisch-religiösen Epoche der Frühzeit haben deshalb alles 
Fremde und nicht zuletzt den fremden Menschen als ambivalent wirk­
sam erlebt: Sie empfanden ihn als Träger einer geheimnisvollen 
Macht, die zwischen Unheilvoll und Heilvoll, zwischen Fluch und 
Segen zu schwanken schien13. Ebenso schwankend waren deshalb die 
Reaktionen, die der Fremde, der Barbar, hervorrief. Keineswegs 
mußte er deshalb immer als Feind erscheinen. Im Altlateinischen be­
zeichnet hostis den Fremden und nicht wie später in eingeschränkter 
Weise den Fremden als Feind14.

Wenn die Sprache in hervorragendem Maße den Menschen zum 
Menschen macht, wenn durch die Sprachbeherrschung der einzelne 
Mensch sich in seiner Familie, seinem Stamm und Volk sowie seiner 
Kultur als zu Hause, also im Eigenen, erlebt, so mußte ihm am Frem­
den vor allem dessen andersartige und unverständliche Sprache auf-

11 A. Schöne, Götterzeichen, Liebeszauber, Satanskult. Nene Einblicke in alte 
Goethetexte {München 1982) 107-230.

12 J. ter Vrugt-Lentz, Art. Geister (Dämonen) B II. Vorhellenistisches Griechen­
land: RAC 9 (1976) 598-615; O. Bocher. Dämonenfurcht und Dämonenabwehr = 
Beiträge zur Wiss. vom Alten u. Neuen Testament 90 (Stuttgart 1970).

13 O. Hiltbrunner/D. Gorce/H. Wehr, Art. Gastfreundschaft: RAC 8 (1972) 
1061-1123, bes. 1061-1064: 'Freund-Feind-Ambivalenz'.

14 Varro ling. lat. 5,3; Hiltbrunner a.O. 1062f.



364 W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370

fallen. Diese Unverständlichkeit und damit das Fremdartige des nicht 
zur eigenen Kultur gehörenden Unbekannten bezeichnet bei den 
Griechen das lautmalende Wort 'barbaros'. Das Wort ahmt die unver­
ständlich klingenden Worte der Fremden nach und ist vom eigenen 
Standpunkt her als Beziehungswort zu verstehen: Der Fremde bringt 
unverständliche Laute hervor15. Das Wort konnte deshalb auch Tier­
laute bezeichnen: Der Fremde rückte damit in die Nähe von Wesen, 
die in ihrem eigentümlichen Sein dem Menschen weithin unbekannt 
sind, da mit ihm nur von ferne verwandt. Deshalb kommt die grie­
chische und römische Beschreibung des Barbarischen und des Bar­
baren oft nicht ohne einen Rückverweis auf das Tier und dessen Le­
bensweise aus. Ferner kam der Fremde aus einem unbekannten Raum. 
Alles Unbekannte löste aber im Zeitalter der Unio magica Angst aus. 
Damit lag der Weg zu einer Dämonisierung des Fremden über das 
Tier, das wegen seiner Fremdartigkeit oft als dämonisch-chaotisch er­
lebt wurde, und über den fremden Raum, das chaotische Draußen, of­
fen. Von der Erscheinung des Fremden und der mit ihm verbundenen 
angstauslösenden Andersartigkeit konnte man so leicht zu der Vorstel­
lung des Chaotischen gelangen. So wurde der Fremde als Barbar nicht 
selten zum Fremden als dem Träger von Chaos und damit zum Feind 
des Kosmos, der Lichtgottheit, der eigenen Religion, Kultur und Stadt. 
Innerhalb der Menschheit war so eine Spaltung offen zu Tage getreten: 
Das Eigene erlebte man als Kultur, das Fremde als Barbarei. Die Vor­
stellung der Kultur als Kosmos und alles Fremden, Barbarischen als 
Chaos gründet im jeweiligen Erleben: Der Frieden gehört zum Kos­
mos, der Krieg hingegen zum Chaos. Vornehmlich begegneten die 
Menschen der vor- und frühgeschichtlichen Zeit fremden Menschen im 
Krieg. So mußte sich von hier die negative Bezeichnung und Bewer­
tung geradezu für die Fremden und das Fremde aufdrängen.

Blicken wir auf die Griechen, die mehr als andere Völker die 
Barbarenvorstellung entfaltet haben, so erlebten sie, als sie nach den 
Wanderungen ihrer indogermanischen Vorväter auf den Boden der 
weiblich geprägten alteingesessenen Mittelmeervölker zu Griechen 
geworden waren, zunächst alle fremden Völker als barbarisch16. Bald 
aber lernten sie zu unterscheiden und erkannten in Ägypten und Per­
sien gleichberechtigte Träger fremdsprachiger Kulturen und zwar von 
Hochkulturen. Die zunächst negativ geprägte Barbarenvorstellung 
schränkten sie nunmehr weitgehend auf unterentwickelte Völker ein, 
auf Ursprungskulturen, auf die früher von der Forschung als Primi­
tivkulturen bezeichneten Gesellschaften. Sie erkannten zunächst nicht,

15 Sumerisch 'barbar', semitisch-babylonisch 'b a r b a r u altindisch 'barbaru-': 
vgl. H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch 1 (Heidelberg 1960) 219f.

16 W. Speyer, Die Griechen und die Fremdvölker. Kulturbegegnungen und Wege 
zur gegenseitigen Verständigung: Eos 77 (1989) 17-29: A. Dihle. Die Griechen und 
die Fremden (München 1994).



W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370 365

daß diese Ursprungskulturen ihnen im Grunde gar nicht so fremd und 
feindlich sein konnten; denn sie selbst, d.h. ihre Vorfahren, waren aus 
einer derartig barbarisch erscheinenden Ursprungskultur hervorgegan­
gen. So bemerkten sie erst allmählich, daß das Barbarische einen Teil 
ihres eigenen Selbst ausmachte und -  zwar modifiziert und verwan­
delt, psychologisch ausgedrückt, sublimiert -  in ihrer eigenen Kultur 
anwesend war. Bereits alte griechische Mythen zeigen diesen Ent­
wicklungsweg. War nicht das mythische Zeitalter unter dem Gott Kro­
nos eine Epoche wilder Gesetzlosigkeit und des Kannibalismus, und 
hatten nicht erst der Olympier Zeus Gerechtigkeit und Gesetz gebracht 
sowie Demeter mit ihrer Gabe des Getreides das Verzehren rohen 
Fleisches, die Omophagie, aufhören lassen und die Gesetze der Ak- 
kerbaukultur, unter anderem die Ehe, gestiftet und die Sicherheit des 
Bodenbesitzes garantiert?17 Berichteten nicht andere Mythen von un­
erhörten Freveln alter Zeit, von Freveln, wie sie im Athen eines Solon 
unbekannt waren? Man denke an König Tereus, Philomele und Prok- 
ne-Aedon, an die Thyesteische Mahlzeit und die Ödipodeische Um­
schlingung, den Inzest.

Aber konnte nicht jederzeit auch in der von Gesetz und Sitte 
bestimmten Kultur das urtümlich Barbarisch-Wilde wieder aufbre­
chen? Ares und seine Schwester Eris weisen als derartige dämonisch­
chaotische Kräfte auf diesen Wirklichkeitsbereich. Zeigte sich nicht 
das Barbarisch-Chaotische von Zeit zu Zeit, vor allem in außerge­
wöhnlicher Lage, wie in Kriegszeiten oder bei Aufständen und im 
Bürgerkrieg oder zur Zeit einer Seuche, wie der Pest? So erkannten 
einzelne Griechen, daß das Barbarische nicht nur das Fremde und 
außerhalb des Eigenen Angesiedelte war, sondern einmal zu ihrer ei­
genen Kultur gehört hatte und noch immer gehört. Deshalb mußten sie 
mit dem Barbarischen mindestens als geschichtlichem Durchgang und 
als begleitendem Schatten in der eigenen Kultur rechnen und umge­
hen lernen.

Solange sich die griechische Kultur in einem inneren Gleichge­
wichtszustand befand, konnte sie mit dem Barbarischen leben, ohne 
daß dieses in ihr sprengend wirkte. Eine ernste Gefährdung trat erst 
zu jenem Zeitpunkt ein, als die griechische Hochkultur ihre Blüte, ihre 
’akmé', überschritten hatte und sich in ihr Dekadenzerscheinungen ein­
stellten. Dies war der Fall, als die griechische Polis nach dem Pelo- 
ponnesischen Krieg während des 4. Jahrhunderts v. Chr. religiös und 
kulturell zerfiel und ihre politische Vormacht an Makedonien verlor. 
Zur selben Zeit traten in Griechenland Philosophen auf, die heute als 
Aussteiger aus der Kultur zu bezeichnen wären: die Kyniker. Diese

17 Zu Zeus H. Lloyd-Jones, The Justice o f Zeus (Berkeley, Los Angeles, London 
1971); A. Dihle, Art. Gerechtigkeit: M C  10 (1978) 233-360. bes. 236-240 zu Homer 
und Hesiod. -  Zu Demeter Schwabl, Weltalter a.O. (o. Anm. 1) 83 lf.



366 W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370

entdeckten die fremden Ursprungskulturen, also barbarische Kulturen, 
als Ideal, nach dem sich die eigene Kultur richten sollte, um so wie­
der ihr Maß zu finden18. So entstand der Lobpreis der Kyniker auf den 
weisen Skythen Anacharsis und das einfache Leben einzelner Völker 
des Nordens. Der Überdruß in der eigenen Spätkultur führte so bereits 
im 4. Jahrhundert v. Chr. ähnlich wie im verfeinerten 18. Jahrhundert 
zu einer Neubewertung des Barbarischen und des Barbaren. So ent­
deckten die Kyniker den angeblich von der Hochkultur noch nicht ver­
dorbenen und verbildeten 'edlen Wilden'. Dieser wurde jetzt das neue 
Ideal, nach dem sich die müde gewordenen Angehörigen der grie­
chischen Hochkultur sehnten. Alles Barbarische erschien nunmehr nur 
noch als kraftvoll, als unverbildet und gesund; die eigene Kultur aber, 
die sich in Verfeinerung und psychologischem Verstehen mehr und 
mehr auslebte und müde geworden war, erlebten viele als dekadent 
und geradezu als zerstörungswürdig.

Dazu kam ein Weiteres. Mit der sich differenzierenden Ausbil­
dung der Wissenschaften im Zeitalter des Aristoteles und Alexanders 
fühlten viele bald einen seelischen Mangel. Das viele Wissen nährte 
nicht den ganzen Menschen. So trat die Wissenschaft der Griechen des 
Hellenismus zur Weisheit in Gegensatz. Diese Weisheit glaubten die 
Griechen jetzt in ihren eigenen barbarischen Anfängen oder bei den 
Barbaren zu finden. Als Weiser galt ihnen seit langem der thrakische 
Sänger Orpheus. Jetzt suchten sie die Weisheit aber auch bei den per­
sischen Magoi, den indischen Gymnosophisten und den Schreibern der 
Hieroglyphen. So entstand in Griechenland der neue Wertbegriff der 
Barbarenphilosophie, eine Vorstellung, die die zeitgenössischen Ange­
hörigen dieser Fremdkulturen willig aufgriffen, um so für die eigene 
Kultur bei den Ihren und bei den Griechen zu werben19. Phönizier und 
Juden traten in den Kreis der weisen Barbaren ein und zählten ihre 
angestammte religiöse Weisheit gleichfalls zu den Zeugnissen der Bar­
barenphilosophie. Indem die Griechen des Hellenismus das eigene dis­
kursiv-rational gewonnene Kulturerbe weithin als Last erlebten, 
suchten sie ihr Heil in einer Verjüngung mit Hilfe der Barbarenphi­
losophie. So wurde der alte Unwert des Barbarischen zum neuen Wert­
begriff.

Das Ursprüngliche, Archaische, das die entfaltete Hochkultur 
noch als roh und undifferenziert beurteilt hatte, erschien nunmehr den

18 Speyer/Opelt a.O. (o. Anm. 4) 825f.; ferner vgl. A. Riese, Die Idealisierung 
der Naturvölker des Nordens in der griechischen und römischen Literatur. Programm 
Städtisches Gymnasium Frankfurt, M. (1875); K. Trüdinger. Studien zur Geschichte 
der griechisch-römischen Ethnographie, Diss. Basel (1918) 133-146: 'Völkerideali­
sierung'.

19 F. Schaefer, Quid Graeci de origine philosophiae a barbaris ducenda existi­
maverint secundum Laertii Diogenis prooemium exponitur, Diss. Leipzig 1877; 
Speyer/Opelt a.O. 826-829.



W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370 367

Spätgeborenen der Hochkultur als das Kraftvolle und in die Zukunft 
Weisende. Viele flohen aus dem analysierenden Denken ins Erleben 
und versuchten der Mentalität der Frühkulturen teilhaftig zu werden. 
Insofern schloß sich bereits in der hellenistischen Epoche der grie­
chischen Kultur ein Kreis: Das Ende der griechischen Hochkultur 
berührte wieder ihren Anfang und hoffte, sich wie Phoenix aus der 
eigenen Asche erheben zu können20.

Diese Neubewertung des Barbarischen, die die Griechen seit 
dem 4. Jahrhundert v. Chr. vorgenommen haben, beobachten wir auch 
verschiedentlich in der europäischen Kulturgeschichte. Jeweils sehnt 
sich eine Spätkultur nach der Kraft, der Jugendlichkeit, der Ungebun­
denheit des Anfangs, des barbarischen Anfangs. So weist der Manie­
rismus des 1. Jahrhunderts n. Chr. und des 16. Jahrhunderts barba­
rische Züge auf21. In der Epik des Lukan, in den Tragödien des Seneca 
werden wie in der Kunst des 16. Jahrhunderts exzessive Todesarten, 
Gewalttätigkeiten aller Art und finstere Themen einseitig bevorzugt. 
Standen bei Vergil der Olymp und die Unterwelt, im Mittelalter Him­
mel und Hölle noch ziemlich ausgewogen einander gegenüber, so 
scheinen nunmehr die Chaosmächte, unter ihnen die dämonischen und 
menschlichen Gottesfeinde allein die Phantasie zu beschäftigen. Nach 
allen klassischen und klassizistischen Epochen drängt das Barbarisch- 
Wilde an die Oberfläche. Auf Vergil folgte das dunkle Bürgerkriegs­
epos des pessimistischen Lucan, auf Raffael der gedrückte Giulio Ro­
mano, auf F. Boucher und J.H. Fragonard die wilden Phantasien F. 
Goyas und die dämonische Traumwelt J.H. Füsslis. Wenn nach den 
ungemein verfeinerten Musiken der Spätromantik und des Jugendstils 
die Zwölftonmusik oder Stücke mit dem Titel 'Allegro barbaro' von 
Béla Bartok erscheinen, so zeigt dies nicht nur den Umbruch eines 
Stils und einer Epoche, sondern den bewußten Willen, durch die 
Beschwörung der Kräfte des Archaisch-Ungeschlachten und des 
Urtümlich-Gewalttätigen der Krise der Spätphase einer sich auf­
lösenden überfeinerten Kultur zu entkommen. Gerade das 20. Jahr­
hundert hat versucht, sich mit Hilfe der Ausdruckskräfte von Ur­
sprungskulturen zu verjüngen. Ob man das Werk P. Gaugins betrachtet 
oder die Plastik der Klassischen Moderne mit ihren Anleihen bei den 
Stämmen Afrikas, Ozeaniens oder der alten Mittelmeerkulturen, über-

20 J. J. Bachofen, Das Mutterrecht 1 (1861. Kritische Neuausgabe Basel 1948 = 
Gesammelte Werke 2) 48 bemerkt: "Die Geschichte bestätigt vielfach die Beobachtung, 
daß die frühesten Zustände der Völker am Schlüsse ihrer Entwicklung wiederum nach 
der Oberfläche drängen. Der Kreislauf des Lebens führt das Ende von neuem in den 
Anfang zurück"; vgl. K. Meuli, Nachwort', ebd. 1 112f. und o. Anm. 9.

21 E. Burek, Vom römischen Manierismus. Von der Dichtung der frühen rö­
mischen Kaiserzeit = Libelli 327 (Darmstadt 1971); W. Hofmann, Zauber der Medu­
sa. Europäische Manierismen. Ausstellung Wien 3. April-12. Juli 1987 (Wien 1987); 
I. Frings, Odia fraterna als manieristisches Motiv. Betrachtungen zu Senecas Thyest 
und Statius' Thebais = Abh. d. Akad. d. Wiss. u. d. Lit. Mainz 1992, 2.



368 W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit . . . ŽA 45(1995)359-370

all begegnen Versuche, das Grobe, Wilde und Archaische der als de­
kadent empfundenen Gegenwart entgegenzustellen22. Will man er­
schrecken, anklagen und sich Aufmerksamkeit verschaffen, so griffen 
und greifen Künstler auf das Barbarische in der eigenen Kultur oder 
fremder Ursprungskulturen zurück. So wurde und wird aus dem Un­
wert des Barbarischen ein Wert. Ein Umprägen der Münze in dieser 
Weise ist aber nur möglich, wenn die Vorstellung des Barbarischen 
nicht nur eindeutig negativ besetzt ist.

Damit berühren wir zugleich aber auch die Frage nach der Ein­
deutigkeit oder vielmehr Bedingtheit eines jeden sogenannten Fort­
schrittes in der Kultur, die hier allerdings nicht erörtert werden kann23. 
Aber die Richtung, in der die Antwort auf diese Frage zu suchen ist, 
dürfte auch hier bereits erkennbar sein: So wenig eindeutig wie das 
Barbarische ist auch jeder gewonnene sogenannte Kulturfortschritt. 
Die Ambivalenz durchzieht die gesamte Wirklichkeit und so auch die 
Geschichte des menschlichen Geistes, seiner sogenannten Siege und 
seiner sogenannten Niederlagen.

Die hier mitgeteilten Überlegungen kann wohl auch eine Ein­
sicht der Tiefenpsychologie bestätigen helfen. Die Tiefenpsychologie 
versucht den Menschen als Ganzen zu verstehen; sie beschränkt sich 
nicht auf eine Teilsicht der menschlichen Geistseele. Insofern ent­
spricht sie der kulturgeschichtlichen und kulturphilosophischen 
Ganzheitsbetrachtung des hier vorgelegten Versuchs. Nach der Auffas­
sung der Tiefenpsychologie C.G.Jungs sind Unbewußtes und Be­
wußtes, Schatten und Tagesbewußtsein des Ichs miteinander zu 
versöhnen. Der Schatten des Ichs ist mit dem Chaotischen und 
gewissermaßen auch mit dem Barbarischen verwandt.

In diesem Zusammenhang darf auch an den in ähnlicher Weise 
nur scheinbaren Gegensatz von Apollinisch und Dionysisch erinnert 
werden. Wie nach einem Ausspruch Heraklits Hades und Dionysos, 
der Todes- und der Lebensgott, ein und dieselbe Gottheit sind24, so ist 
auch die Macht, die Kosmos und damit Begrenzung bewirkt, Apollon, 
mit dem Gott der sprengenden Ekstase, Dionysos, in einer letzten ge­
heimnisvoll bleibenden Seinsschicht verbunden. Deshalb vermag die 
Kultur nur in der Integration des Chaotisch-Barbarischen, psycholo­
gisch ausgedrückt: des Agressiven, zu bestehen, nicht aber in dessen

22 R. Ederer, Die Grenzen der Kunst. Eine kritische Analyse der Moderne 
(Wien, Graz, Köln 1982) 113-123: "Hochbewußte Rückkehr zum Primitiven als ge­
glaubte ’Urgrund'-Erneuerung".

2~1 F. Lämmli, Homo Faber. Triumph. Schuld. Verhängnis? = Schweizerische 
Beiträge zur Altertumswiss. II (Basel 1968); K. Thraede, Art. Fortschritt: RAC 8 
(1972) 141-182; A. Kehl/H.-I. Marrou, Art. Geschichtsphilosophie: RAC IO (1978) 
703-779, bes. 748-752; Schwabl. Weltalter a.O. (o. Anm. I) 827-840; F. Rapp, 
Fortschritt (Darmstadt 1992).

24 VS 22 B 15.



369W. Speyer, Über die Uneindeutigkeit. . . ŽA 45(1995)359-370

Ausgrenzung und Verdrängung. Da dies aber auf Spätstufen einer 
Hochkultur immer weniger gelingt, wächst der Todeskeim zu A uf­
lösung und zu Zersetzung: Das Chaotisch-Barbarische verselbstän­
digt sich zunehmend und vernichtet die alten kosmosbildenden Kräfte, 
wie die Institutionen mit ihren überlieferten Werten, statt sie zu stär­
ken25. Insofern weisen die Zeichen der Gegenwart auf das Ende einer 
altgewordenen Kultur hin26 und vielleicht auf den Anfang einer neuen 
nunmehr weltumspannenden Kultur, die aber durch viele äußere und 
innere Erschütterungen gehen muß, bis sie wieder auf einer weiteren 
Spiralwindung der Geschichte die Einbindung des Barbarischen errei­
chen kann.

25 Eine eigene Frage bildet das Verhältnis, in dem der Kitsch zum Barbarischen 
steht (vgl. G.F. Hartlaub, Art. Kitsch: Religion in Geschichte u. Gegenwart 33[ 1959] 
1625f.). Der Kitsch erscheint in Spätphasen einer Hochkultur und ist ein Zeichen ei­
ner nicht mehr gelungenen Integration der auf Idealität angelegten seelischen Kräfte. 
Wahrscheinlich gehört er zu den Bedingungen für das Heraustreten des Gewalttätig- 
Agressiven und Barbarischen bzvv. zu dessen Begleiterscheinungen.

26 R. Guardini, Das Ende der Neuzeit (Basel 1950).


