K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45( 1995)351 —358 351

KURT SMOLAK UDK 1.073:161.201.4.073
Institut fur Klassische Philologie
Universitat Wien

RECTIUS ITAQUE LUCRETIUS
Zur Kritik des Laktanz an Ciceros Philosophiehymnus

Es verwundert den Leser der Divinae institutiones des Laktanz,
wenn er 3, 14, 1 auf die Worte trifft, die diesem Beitrag den Titel
gegeben haben: “Richtiger also verfahrt Lukrez"1l Wie kommt es zu
diesem unvermuteten Lob des Epikureers aus dem Mund eines Chri-
sten, der im geistigen Vater des Materialismus, Leukipp, dem Lehrer
des Demokrit, dessen Physik eben Epikur bernahm, den ubelsten
Atheisten sah (ira 10, 3 ff.; vgl. inst. 3,17, 23)?2 Noch verwunderli-
cher wird dies, wenn man den Zusammenhang bedenkt, in dem der
zitierte Satz steht: Lukrez, der vielleicht in Anspielung auf den 'lee-
ren Raum', das inane, der Atomistik wenig vorher als poeta inanis-
simus verunglimpft wurde (3,17, 29), soll richtiger verfahren sein als
Cicero, der summus philosophus, wie Laktanz ihn wenige Zeilen
spater ehrenvoll nennt, dessen Stil er sich sosehr zu eigen gemacht
hatte, daR ihn die Humanisten anerkennend als Cicero Christianus
bezeichneten, der den in der beriihmten Vision des Hieronymus (epist.
22, 30, 4) thematisierten Gegensatz zwischen Christentum und Cice-
ronianismus zu Uberwinden gewuRt hatte?3

Die erwdhnte Bevorzugung des epikureischen Lehrdichters ist
Teil eines fiktiven Prozesses, den der Apologet dem aus der Unterwelt
in das Diesseits zuriickberufenen Cicero macht. Gegenstand der An-
klage in diesem Prozel ist der berihmte Hymnus an die eben durch

1 Die Divinae institutiones werden zitiert nach der Ausgabe von S. Brandt,
Wien 1890 (CSEL 19,1).

2 Laktanz stimmte Epikur bzw. Demokrit zwar bezlglich ihrer Ansicht zu, dai3
die materielle Welt nicht ewig sei (7,1,10), nicht jedoch beziiglich der Atomistik. -
Uber Laktanz und Lukrez s. S. Brandt, "Lactantius und Lucretius", Jb. fiir dass. Phi-
lologie 37 (1891), 225-259; H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, Goteborg
1958, 48-76 (Hagendahl kommt 60 f. kurz auf die im folgenden zu behandelnde Pas-
sage zu sprechen, ohne jedoch Sinnzusammenhang und Intention zu untersuchen; s.
auch W. Schmid, Art. "Epikur", RAC 5, 813); R. M. Ogilvie, The Library of Lactanti-
us, Oxford 1978, 84-87.

3 Ogilvie (Anm. 2), 58-72.



352 K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358

die Anwendung dieses Stilmittels allegorisch als Rettergottheit behan-
delte Philosophie (Tusc. 5, 5-11), die "Lehrerin der Ethik" (magistra
morum) und "Flhrerin des Lebens" (dax vitaef. Lukrez dagegen pries
einen Menschen, Epikur, als rettenden Gott, der die Weisheit gefunden
habe: nemo, ut opinor, erit mortali corpore cretus (5, 6), deus ille
fuit, deus, inclute Memmi, / qui princeps vitae rationem invenit eam
quae / nunc appellatur sapientia (5, 8—10)*. Einen Menschen als Gott
zu preisen sei aber zutreffender, so Laktanz, als etwas Lebloses; Ci-
cero hatte mit dem gleichen Recht Speise und Trank preisen kénnen
(also etwas, das zu der traditionellen stoischen Kritik an den Epiku-
reern als grobsinnlichen Hedonisten passen wiirde8), die ja das leibli-
che Leben gewahrleisteten wie die - ausschliefflich in ethischem, nicht
in erkenntnistheoretischem oder naturkundlichem Sinn verstandene -
sapientia jenes der Seele (3, 13, 16), wobei der fundamentale Unter-
schied zwischen der Allegorisierung eines Abstraktums und jener
konkreter Dinge nicht ohne Absicht ignoriert wird. Auflerdem musse
man es Lukrez, dem (aufgrund dichterischer licentia tbertreibenden)
Dichter, verzeihen, wenn er einen Menschen in den Rang eines Gottes
erhebe (3, 14, 7: potest ut poetae dari venia), eine Nachsicht, die dem
perfectus orator nicht zuteil wird, dessen Prosatext beim Wort genom-
men werden musse?. Laktanz stellt also eine literarische comparatio
an, wie man sie Ublicherweise im Rhetorikunterricht lernte8, und be-

4 Eine grundliche Analyse des Hymnus bietet H. Hommel, Ciceros Gebetshym-
nus an die Philosophie. Tusculanen V 5, SB Heidelberg, phil.-hist. Kl., 1968, 3.
Abh.

5 Zu den Prooemien des Lukrez s. W. Fauth, Divus Epicurus. Zur Problemge-
schichte philosophischer Religiositat bei Lukrez, ANRW L 4, 205-225; L. Canfora, "I
proemi del De rerum natura", RFIC 110 (1982), 63-77; D. Clay, "Lucretius and Epi-
curus", Ithaca 1983; C. Craca, "Il proemio dell' inno ad Epicuro nel V libro di Lu-
crezio", Orpheus N.S. 5(1984). 182-187.

6 Zeugnis fir derartige Polemik gegen den Epikureismus ist ein frihkaiserzeitli-
cher Silberbecher aus dem Schatz von Boscoreale (jetzt im Pariser Louvre), der Zenon
und Epikur als Skelette zeigt; Epikur, begleitet von einem Schwein, greift nach einem
Kuchen, der auf einem Tischchen liegt, und wird deshalb von dem Stoiker getadelt;
Ansatzpunkt der Polemik sind ‘'hedonistische' Satze wie der bekannte tber die 'Stimme
des Fleisches' (Gnomologium Vaticanum, Nr. 33).

7 Zu polemischen Zwecken scheidet Laktanz hier im Sinne antiker Schultradi-
tion formal streng zwischen Dichtung, die an ein Metrum gebunden sein muf, und Pro-
sa, mochte diese auch, wie im Fall von Ciceros Philosophiehymnus, Ziige typisch hym-
nischer Stilisierung tragen (vgl. Hommel, Anm. 4); dal der Prosahymnus als Subspe-
cies religioser Rede auch von den Christen grundsatzlich anerkannt wurde, geht allein
aus dem Umstand hervor, daB es liturgische hymnische Prosa gab wie das in seinem
Kern hocharchaische Te deum und daf® noch im 4. Jh. Marius Victorinus seine antiari-
anischen neuplatonisierenden christologischen Prosahymnen verfalite.

8 Bezeichnenderweise ist es wieder Cicero, der an zwei injeder Hinsicht weit
auseinanderliegenden Stellen der lateinischen Literatur als Parameter eines litera-
rischen Vergleichs begegnet, u. zw. bei Petron. Sat. 55, 5f. - (scherzhafter) Vergleich
mit Ps.-Publilius Syrus unter ethischem und rhetorischem Aspekt (Trimalchio, der den
Vergleich anstellt, redet seinen Gesprachspartner mit magister an!) - und bei Augusti-



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358 353

ricksichtigt dabei die unterschiedlichen Literaturgattungen mit ihren
spezifischen Stilmitteln, nur um den Epikureer zu exkulpieren. Ja er
unterdriickt sogar den Umstand, daR der von Lukrez Divinisierte nie-
mand anderer ist als Epikur, fur die Christen das Feindbild schlecht-
hin unter den antiken Philosophen. Laktanz gibt vielmehr die Namen
Pythagoras und Thaies an9;jener habe ja den Begriff Philosophie ge-
pragtl0 dieser sich als erster mit Philosophie besché&ftigt, wie die doxo-
graphische Tradition Uberliefertell Dieses Vorgehen bedeutet: Der
Autor lenkt den Leser bewuflt von dem als Hedoniker verschrieenen
Epikur ab, blo um die Divinisierung eines Menschen, der sapientia
brachte, héher bewerten zu kénnen als die Vergottlichung einer Alle-
gorie durch Cicero. Aus dessen Philosophiehymnus werden hingegen
in echt apologetisch-polemischer Weise nur einige Pradikationen aus-
gewéhlt und ad absurdum gefiihrt: Wenn Cicero die Verachter der
Philosophie Muttermérder, parricidae, und undankbar, ingrati, nennt,
so bekennt sich Laktanz provokant als undankbaren Muttermdrder;
wenn Cicero von der Philosophie als magistra morum spricht, so halt
Laktanz ihm vor, dal® er doch selbst moralisch schlecht gehandelt ha-
be, als er in seinen Reden einen machtigen Konsul verfolgte - gemeint
sind die Orationes Philippicae gegen Mark Anton; wenn Cicero
schliellich die Philosophie als dux vitae preist, so entgegnet ihm Lak-
tanz, dall er doch selbst sich an anderer Stelle als "gegentber der
Weisheit blind und taub" bezeichnet habe (Acad. post. fg. 32 Halm =
Acad. 3, p. 25,5 ff. Plasberg). Mit advokatorischen Mitteln - wie es
sich eben fir einen Ankl&ger in einem Prozel gebiihrt -, durch den
Aufweis von Widersprichen wird Cicero, das Vorbild aller lateini-
schen Prozelredner, nun als Angeklagter tberfihrt.

In einem Zug macht Laktanz auch mit der zweiten GroRe der
rémischen Philosophie, mit Seneca, in Kapitel 15 'kurzen ProzefR', und
das obwohl dessen stoische Ethik den Christen grundsatzlich nahe-
stand12 so nahe, daR nicht lange nach Laktanz die bekannte Falschung
des Briefwechsels zwischen Seneca und dem Apostel Paulus entstand.

nus, Conf. 3, 5, 9 (stilistischer Vergleich mit der vorhieronymianischen lateinischen
Bibel).

9 Auf das Zitat von Lucr. 5, 50 L: norme decebit | hunc hominem numero di-
vum dignarier esse? lakt Laktanz 3, 14, 5 den bewuft irrefiihrenden Satz folgen: unde
apparet aut Pythagoram voluisse laudare, qui se primus ut dixi philosophum nomi-
navit, aut Milesium Thalem, qui de rerum natura (diese unaufféllig eingebaute An-
gabe des lukrezischen Werktitels soll ihrerseits auf Thaies als den Inspirator hinlenken)
primus traditur disputasse.

10 Quelle des Laktanz ist hier wohl Cic., Tusc. 5, 8 f.

1 Thaies als 'Erfinder' der Philosophie im engeren Sinn wird an zahlreichen
doxographischen Stellen von Cicero erwahnt, z. B. Lucullus 118.

12 Uber die Senecakenntnis des Laktanz s. Ogilvie (Anm. 2), 73-77, iiber seine
prinzipiell positive Haltung ihm gegeniiber M. Lausberg, Untersuchungen zu Senecas
Fragmenten, Berlin 1970, 16-30.



354 K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358

Im Fall Senecas macht sich die Kritik des Laktanz an dem Begriff re-
gula vitae festl3mit dem der Philosoph, vermutlich in seinen Exhor-
tationes, die Philosophie als Vermittlerin der Ethik bezeichnet hat. Es
kénne aber die Philosophie unmdglich eine regula vitae sein, da sie
ja keine Einheit bilde - dieses Element ist mit dem Begriff regula eng-
stens verbunden -, sondern in zahlreiche sectae zersplittert sei und
demgemaR zahlreiche Wege anbiete; allein die caelestis sapientia ge-
be eine lex bene vivendi]4. Laktanz entwickelt diese seine Kritik vor
dem unausgesprochenen Hintergrund des christlichen Konzepts der re-
gulafidei (die Klangahnlichkeit der Wérter vitae und fidei, die eine
sprachliche Assoziation erleichtert, kommt ihm dabei zu Hilfe) als der
fur Christen maligeblichen Norm im Glauben und daher auch in der
Ethik: Ein Vergleich mit der antih&retischen Metaphorik der Praefatio
zur Apotheosis des Prudentius macht dies hinlanglich deutlichl5. Ein
magisterium vitae im Sinne einer Unterweisung in den praecepta mo-
rum wird also den beiden Hauptvertretern der rémischen Philosophie,
Cicero und Seneca, abgesprochen; der mutmaRliche Atheist Lukrez
mit seiner 'dichterischen' Vergéttlichung eines Menschen erscheint da-
gegen am Ende des dritten Buches der Divinae institutiones, das den
Titel Defalsa sapientia tragt, mit geringen Vorbehalten akzeptabel.

An die vorgetragene Analyse mul sich die Frage nach der werk-
immanenten Funktion der aulRergewdhnlich positiven Bewertung des
Lukrez anschlieBen. Um eine Antwort zu finden, gilt es, das als An-
tithese zum dritten Buch konzipierte vierte ins Auge zu fassen, das De
vera sapientia et religione betitelt ist und die christliche Lehre als
wahre Philosophie prasentiert, die sich von der heidnischen dadurch
grundsatzlich unterscheide, dal sie eine Einheit bilde, welche eben
durch die eine regulafidei gewahrleistet werde. Im vierten Buch also
greift Laktanz in einer flr den literarisch versierten Leser unschwer

liy Seneca, fg. 17 Haase; zur Interpretation s. Lausberg (Anm. 12), 102-105 (mit
geringfiigigen Textanderungen gegeniiber Haase).

14 In der relativischen Beifligung des Satzes nulla igitur ratio vel scientia vel
lex bene vivendi nisi in hac unica et vera et caelesti sapientia constituta est, quae
philosophisfuerat ignota gibt Laktanz seinen christlichen Lesern einen Hinweis auf
Christus als die sapientia dei, eine bekannte christologische Exegese der alttesta-
mentlichen Weisheitshypostasierung; es liegt also, in der Terminologie J. Fontaines, ein
Kryptochristianismus vor.

15 Man vergleiche Prud., Apoth., praef. 5 f.: artam salutis vix viam discernere
est / inter reflexas semitas, / tam multa surgunt perfidorum conpeta / tortis polita
erroribus, 27: nodos tenaces recta rumpit regula mit div. inst. 3,15, 2: quid potest
esse tamfalsum quam regulam vitae philosophiam nominari, in qua diversitas prae-
ceptorum rectum iter inpediat et turbet: auch hier begegnet die Wegmetapher. Die
Héretikerpolemik des Prudentius trégt deutliche Ziige der die Vielzahl der Philosophie
mit der einen Wahrheit kontrastierenden traditionellen Philosophenkritik, wie sie z. B.
auch der Epikureer Velleius bei Cicero, nat. deor. 1, 8-15. vortréagt; dies hat seine Ur-
sache in der Gblichen apologetischen Herleitung der christlichen 'Sekten' aus den zahl-
reichen philosophischen sectae (diesen Begriff verwendet ja auch Prudentius gleich im
ersten Vers).



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358 355

erkennbaren Weise durch wdrtliche und bildliche Beziige auf das drit-
te zuriick, und zwar auf die beiden dort zitierten und gegeneinander
abgewogenen Autoren Lukrez und Cicero. Im Fall des Lukrez sind es
zundchst die beiden Lobpreisungen Epikurs in den Prooemien zum
ersten und zum dritten Buch von De rerum natura, die in dem Ab-
schnitt 4, 24, 10 ff. prasent gehalten werden, in dem der ideale prae-
ceptor iustitiae, also ein Lehrer der Ethik, vor Augen gefiihrt wird -
iustitia ist hier sowohl in der aus der Bibel ibernommenen Bedeutung
des loyalen Verhaltens gegeniber Gottl6 als auch in der spéatestens seit
Platons Politeia bzw. - fir den lateinischen Bereich - seit Ciceros De
re publica traditionellen der héchsten Tugend gebraucht, tbrigens ein
typisches Beispiel fur die bei Laktanz hdufige zwischen christlicher
und vorchristlicher Bedeutung schwankende Polysemie bestimmter
Begriffel7, daB Laktanz den messianischen Titel 'Lehrer der Gerech-
tigkeit' aus den Qumranschriften kannte, ist auszuschlieRen. Sein
praeceptor iustitiae ist der ideale ethische Philosoph. Welche Krite-
rien muB dieser erfullen, fragt Laktanz, und betont indirekt, dal3 er in
diesem theoretischen Entwurf noch nicht von Christus spricht (4, 24,
1)18 Er kommt zu dem SchluB, daR dieser ideale Ethiker weder ein
himmlisches Wesen sein diirfe noch ein bloBer Mensch, denn als himm-
lisches Wesen konne er kein exemplum virtutis abgeben, da er den
durch die Korperlichkeit des Menschen bedingten Schwéchen dann
nicht unterworfen sei; andererseits musse er, um ein Vorbild der Voll-
kommenheit zu verkorpern, alle Vorziige eines himmlischen Wesens
besitzen19. In der Art einer rhetorischen Ethopoiie stilisiert Laktanz
ein Belehrungsgesprach zwischen diesem Lehrer der Ethik und einem
Menschen. Darin finden sich enge gedankliche Parallelen zum Preis
Epikurs im ersten und im dritten Prooemium des Lukrez: Der prae-
ceptor verspricht, dem schwachen Menschen als Fihrer voranzugehen,
dem er folgen mdge (das Wort sequi ist Schlisselbegriff des
ganzen Abschnitts); dieses Bild deckt sich mit dem Bekenntnis, das

16 Dariiber s. A. Diele, Art. "Gerechtigkeit", RAC 10, 289-335; THRE 12,
404-424.

17 Ein illustratives Beispiel ist der unterschiedliche Gebrauch von fides auf
knappem Raum in epit. 61 (Z&hlung nach der Ausgabe von E. Heck - A. WIosok,
Stuttgart-Leipzig 1994).

18 Fingamus aliquem de caelo esse mittendum, qui vitam hominum rudimentis
virtutis instituat et ad iustitiam formet.

19 Diese Forderung palt zu Ciceros Allegorie der Philosophie; diese wurde ja als
ethische Ordnungsmacht nach dem bekannten Satz Tusc. 5,10 durch Sokrates 'vom
Himmel gerufen und bei den Menschen angesiedelt’; zu dem in diesem Bild verarbei-
teten Dike-Mythos s. Verf., ZQTEIPA. Zur Mimesis bei Cicero {Tusc. 5, 5-11) und
Augustinus {mor. eccl. 1, 62-64), Sphairos (Festschrift H. Schwabl) Bd. 2, Wien
1994, 357-368.

20 4, 24, 17: Der doctor virtutis spricht zu dem Menschen: prior vado per ea
quae sustineri non posse praetendis: si praecipientem sequi non potes, sequere an-
tecedentem.



356 K. Smolak, Rectius itacjiie Lucretius ZA 45(1995)351-358

Lukrez im dritten Prooemium gegeniuiber Epikur ablegt, dem er als sei-
nem Fuhrer zu folgen gelobt: te s e g uor, o Gratae gentis decus,
inque tuis nunc / ficta pedum pono pressis vestigia signis (3, 3 f.).
Laktanzens Lehrer gibt sich als 'Sieger' aus, der auch den Menschen
zum Sieger ber Schmerzen und Tod machen werde2l; wenn dies auch
in Hinblick auf die aktuelle Situation der Christen zur Zeit der dio-
kletianischen Verfolgungen gesagt ist, so enthélt die Metapher dennoch
infolge ihrer Juxtaposition zu dem Bild des Fihrers, dem es zu folgen
gilt, einen deutlichen Bezug auf den 'Sieger' Epikur aus dem ersten
Lukrezprooemium, der den Menschen in den Himmel erhebt: unde re-
fert (sc. Epicurus) nobis victor quidpossit oriri (1, 75), bzw.:
nos exaequat victoria caelo (1, 79). Aus den oben genannten
Grinden, fahrt Laktanz fort, kénne nur ein Wesen, das sowohl
Mensch als auch Gott sei, die Funktion eines vitae dux und eines iusti-
tiae magister austiben (4, 24, 19) - ein deutlicher Rickverweis auf
Ciceros Philosophiehymnus, den Laktanz im dritten Buch wegen sei-
nes impersonalen Subjekts ja zuriickgewiesen hat. im unmittelbar fol-
genden Paragraphen (4, 25, 1) wendet Laktanz die in Kapitel 24 theo-
retisch aufgestellten Anforderungen auf Christus an. Dieser sei zum
Zeichen seiner Auserwahltheit nicht wie ein gewdhnlicher Mensch von
zwei sterblichen Eltern gezeugt worden, was mit den Worten non ex
mortali utroqgue concretus ausgedrickt ist; vielmehr sei er
d e us et homo. Durch die Wahl dieser Worter wird der Leser nach-
driicklich an den Lobpreis Epikurs im Prooemium zum flinften Buch
des Lukrez erinnert, den Laktanz inst. 3, 14, 2 zitiert und dem Philo-
sophiehymnus Ciceros entgegengestellt hat: non, ut opinor, erit mor-
tali corpore cretus (5 6) bzw. d e us Ulefuit (5 8). Lukre-
zens vergottlichter Mensch, den Laktanz bewuft von der Person des
'Hedonikers' und 'Atheisten' Epikur isoliert hat, wie oben erwéhnt,
steht somit in ndchster N&he zu dem wahren Lebensfiihrer und Lehrer
der Ethik, Christus. Die Doktrin von den zwei Naturen, der gottlichen
und der menschlichen, die Jesus Christus in sich vereine, erscheint bei
Laktanz in einem fundamentalen Postulat ethischer Lehrautoritat be-
griindet. Dies wieder ist nur vor dem Hintergrund der bekannten Ent-
wicklung der Philosophie verstandlich, die vom Hellenismus an samtli-
che ihrer Bereiche, auch die (materialistische) Physik eines Demokrit,
in den Dienst ethischer Heilslehre gestellt hatte22, welche, da Ethik
sich auf konkretes menschliches Handeln bezieht, nach einem kon-
kreten 'Heiland' verlangte. Einen solchen aber hat nicht Cicero in sei-
nem Philosophiehymnus gepriesen, sondern Lukrez in den Prooemien
zu den ungeraden Biichern seines Lehrgedichts: rectius itaque Lucre-
tius.

2L 4, 24, 17 (aus der Rede des idealen Ethiklehrers): ea ipsa quae times vinco,
ut victorem te faciam doloris et mortis.

2 Dazu s. J. Dalfen. "Die Einheit der hellenistischen Philosophie", WHB, Son-
derheft 2 (1995), 21-44.



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358 357

Zum SchluB noch zwei Anmerkungen. Die erste betrifft die
mogliche gedankliche Quelle der positiven Haltung des Laktanz ge-
genlber den Epikurhymnen des Lukrez, die zweite eine mdgliche li-
terarische Folge. Die Divinisierung des Heilsbringers Epikur war be-
reits vor Laktanz von einem lateinischen Apologeten aufgegriffen und
in einem geradezu mustergiltigen Beispiel literarischer ChresisZ3 ver-
wertet worden: von seinem mutmaRlichen Lehrer Arnobius von Sicca.
Dieser bezog, wie man langst erkannt hat24, in Adversus nationes
1, 38, Elemente des Epikurlobs aus dem ersten Prooemium des Lukrez
auf Christus. Laktanz konnte daher in seiner Apologie bereits an eine
positive, noch dazu in derselben literarischen Gattung erfolgte Lu-
krezrezeption anschliefen, dergemdfR der divinisierte menschliche
Heilsbringer so etwas wie einen Typus Christi abgab25. Was dagegen
die als Kontrast dazu im dritten Buch der Divinae institutiones vor-
getragene negative Bewertung von Ciceros Divinisierung der Allego-
rie der Philosophie betrifft, so hat sie, wenn nicht alles triigt, einen
spateren Kirchenvater zu kontrarer literarischer Verwertung jenes be-
rihmten Prosahymnus angeregt. Augustinus schrieb im Jahr 387 sei-
nen auf vergleichende Ethik abzielenden antimanichéischgn Traktat De
moribus ecclesiae catholicae et de moribus Manichaeorum. In diesen
baute er einen umfangreichen Prosahymnus auf die mater ecclesia ein,
die er als umfassende Ordnungsmacht auf sozialem und religiosem
Gebiet, also im Bereich einer Ethik in weitestem Sinn, darstellt. Er
spielt nicht nur durch die Wahl der hymnischen Form mit Anaphern
und Polyptota, sondern auch durch einzelne Ausdriicke auf Ciceros
Philosophiehymnus an26, ohne seinen Bezugstext ausdriicklich zu nen-
nen - ein in der Antike bekanntermalRen durchaus bliches VVorgehen.
Doch zum Unterschied von der in gottlichen Rang erhobenen Philoso-
phie des Rémers l&Bt Augustinus seine Allegorie der mater ecclesia
von Gott den Menschen gegeben sein. Somit ist jener Defekt behoben,
dessentwegen Laktanz Cicero den Prozel8 gemacht hatte. Eine Allego-
rie erscheint gewissermaRen als 'Erfindung’ Gottes - und als solche
hatte niemand anderer als Cicero die Philosophie anderweitig bezeich-
net (Tuse. 1, 26, 64; cf. Acad. 1 2, 7), was Laktanz ihm als Wider-
spruch vorhielt (3, 14, 10). Augustinus korrigiert also im Sinne des

23 Zu diesem fir die Interpretation patristischer Texte in ihrem Verhéltnis zu
klassischen Bezugsautoren fruchtbaren Begriff s. Ch. Gnilka, XPHZIZ. Die Methode
der Kirchenvater im Umgang mit der antiken Kultur I. Der Begriff des 'rechten Ge-
brauchs', Basel-Stuttgart 1984.

24 E. Klussmann, "Arnobius und Lucrez, oder ein Durchgang durch den Epikure-
ismus zum Christenthum”, Philol. 26 (1867), 362-366; Hagendahl (Anm. 2), 12-47.

25 Zu dem Unterschied im literarischen Gebrauch des Lukreztextes durch die
beiden Apologeten s. Schmid (Anm. 2), 813.

26 Dariiber s. Verf. (Anm. 19), 368-372.



358 K. Smolak, Rectius itacjue Lucretius ZA 45(1995)351-358

Laktanz, den er hoch schétzte27, Ciceros Philosophie-Allegorie und
stellt den von Arnobius und Laktanz auf Christus umbezogenen Epi-
kurhymnen des Lukrez einen nach Ciceros Lobpreis der Philosophie
gestalteten Prosahymnus an die Seite. Dadurch 'begnadigt' er indirekt
den von seinem christlichen Vorganger 'verurteilten' Arpinaten, der
ihm schon als Neunzehnjahrigem durch seinen Hortensius den ersten
Zugang zu der Liebe zur Weisheit an sich erdffnet hatte (Conf. 3, 4,
7 £) und mit dessen Gedankengut er sich stets auseinandersetzte28.

27 Augustinus nennt doctr. Christ. 2, 40, 61 Laktanz neben Marius Victorinus,
Optatus und Hilarius als Beispiel rechten Gebrauchs der heidnischen Kultur.

28 Zu Augustinus und Cicero s. M. Testard, Saint Augustin et Cicéron, Paris
1958; H. Hagendahl, Augustine and the Latin Classics, Goteborg 1967.



