
K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45( 1995)351 —358 351

KURT SMOLAK UDK 1.073:161.201.4.073
Institut für Klassische Philologie 
Universität Wien

RECTIUS ITAQUE LUCRETIUS
Zur Kritik des Laktanz an Ciceros Philosophiehymnus

Es verwundert den Leser der Divinae institutiones des Laktanz, 
wenn er 3, 14, 1 auf die Worte trifft, die diesem Beitrag den Titel 
gegeben haben: ’’Richtiger also verfährt Lukrez"1. Wie kommt es zu 
diesem unvermuteten Lob des Epikureers aus dem Mund eines Chri­
sten, der im geistigen Vater des Materialismus, Leukipp, dem Lehrer 
des Demokrit, dessen Physik eben Epikur übernahm, den übelsten 
Atheisten sah (ira 10, 3 ff.; vgl. inst. 3,17, 23)?2 Noch verwunderli­
cher wird dies, wenn man den Zusammenhang bedenkt, in dem der 
zitierte Satz steht: Lukrez, der vielleicht in Anspielung auf den 'lee­
ren Raum', das inane, der Atomistik wenig vorher als poeta inanis­
simus verunglimpft wurde (3,17, 29), soll richtiger verfahren sein als 
Cicero, der summus philosophus, wie Laktanz ihn wenige Zeilen 
später ehrenvoll nennt, dessen Stil er sich sosehr zu eigen gemacht 
hatte, daß ihn die Humanisten anerkennend als Cicero Christianus 
bezeichneten, der den in der berühmten Vision des Hieronymus (epist. 
22, 30, 4) thematisierten Gegensatz zwischen Christentum und Cice- 
ronianismus zu überwinden gewußt hatte?3

Die erwähnte Bevorzugung des epikureischen Lehrdichters ist 
Teil eines fiktiven Prozesses, den der Apologet dem aus der Unterwelt 
in das Diesseits zurückberufenen Cicero macht. Gegenstand der An­
klage in diesem Prozeß ist der berühmte Hymnus an die eben durch

1 Die Divinae institutiones werden zitiert nach der Ausgabe von S. Brandt, 
Wien 1890 (CSEL 19,1).

2 Laktanz stimmte Epikur bzw. Demokrit zwar bezüglich ihrer Ansicht zu, daß 
die materielle Welt nicht ewig sei (7,1,10), nicht jedoch bezüglich der Atomistik. -  
Über Laktanz und Lukrez s. S. Brandt, "Lactantius und Lucretius", Jb. für dass. Phi­
lologie 37 (1891), 225-259; H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, Göteborg 
1958, 48-76 (Hagendahl kommt 60 f. kurz auf die im folgenden zu behandelnde Pas­
sage zu sprechen, ohne jedoch Sinnzusammenhang und Intention zu untersuchen; s. 
auch W. Schmid, Art. "Epikur", RAC 5, 813); R. M. Ogilvie, The Library o f Lactanti­
us, Oxford 1978, 84-87.

3 Ogilvie (Anm. 2), 58-72.



352 K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45( 1995)351-358

die Anwendung dieses Stilmittels allegorisch als Rettergottheit behan­
delte Philosophie (Tusc. 5, 5-11), die "Lehrerin der Ethik" (magistra 
morum) und "Führerin des Lebens" (dax v itae f. Lukrez dagegen pries 
einen Menschen, Epikur, als rettenden Gott, der die Weisheit gefunden 
habe: nemo, ut opinor, erit mortali corpore cretus (5, 6), deus ille 
fuit, deus, inclute Memmi, /  qui princeps vitae rationem invenit eam 
quae /  nunc appellatur sapientia (5, 8— 10) .̂ Einen Menschen als Gott 
zu preisen sei aber zutreffender, so Laktanz, als etwas Lebloses; Ci­
cero hätte mit dem gleichen Recht Speise und Trank preisen können 
(also etwas, das zu der traditionellen stoischen Kritik an den Epiku­
reern als grobsinnlichen Hedonisten passen würde4 5 6), die ja das leibli­
che Leben gewährleisteten wie die -  ausschließlich in ethischem, nicht 
in erkenntnistheoretischem oder naturkundlichem Sinn verstandene -  
sapientia jenes der Seele (3, 13, 16), wobei der fundamentale Unter­
schied zwischen der Allegorisierung eines Abstraktums und jener 
konkreter Dinge nicht ohne Absicht ignoriert wird. Außerdem müsse 
man es Lukrez, dem (aufgrund dichterischer licentia übertreibenden) 
Dichter, verzeihen, wenn er einen Menschen in den Rang eines Gottes 
erhebe (3, 14, 7: potest ut poetae dari venia), eine Nachsicht, die dem 
perfectus orator nicht zuteil wird, dessen Prosatext beim Wort genom­
men werden müsse7. Laktanz stellt also eine literarische comparatio 
an, wie man sie üblicherweise im Rhetorikunterricht lernte8, und be­

4 Eine gründliche Analyse des Hymnus bietet H. Hommel, Ciceros Gebetshym­
nus an die Philosophie. Tusculanen V 5, SB Heidelberg, phil.-hist. Kl., 1968, 3. 
Abh.

5 Zu den Prooemien des Lukrez s. W. Fauth, Divus Epicurus. Zur Problemge­
schichte philosophischer Religiosität bei Lukrez, Λ NRW L 4, 205-225; L. Canfora, "I 
proemi del De rerum natura", RFIC 110 (1982), 63-77; D. Clay, "Lucretius and Epi­
curus", Ithaca 1983; C. Craca, "II proemio dell' inno ad Epicuro nel V libro di Lu- 
crezio", Orpheus N.S. 5 (1984). 182-187.

6 Zeugnis für derartige Polemik gegen den Epikureismus ist ein frühkaiserzeitli­
cher Silberbecher aus dem Schatz von Boscoreale (jetzt im Pariser Louvre), der Zenon 
und Epikur als Skelette zeigt; Epikur, begleitet von einem Schwein, greift nach einem 
Kuchen, der auf einem Tischchen liegt, und wird deshalb von dem Stoiker getadelt; 
Ansatzpunkt der Polemik sind 'hedonistische' Sätze wie der bekannte über die 'Stimme 
des Fleisches' (Gnomologium Vaticanum, Nr. 33).

7 Zu polemischen Zwecken scheidet Laktanz hier im Sinne antiker Schultradi­
tion formal streng zwischen Dichtung, die an ein Metrum gebunden sein muß, und Pro­
sa, mochte diese auch, wie im Fall von Ciceros Philosophiehymnus, Züge typisch hym­
nischer Stilisierung tragen (vgl. Hommel, Anm. 4); daß der Prosahymnus als Subspe­
cies religiöser Rede auch von den Christen grundsätzlich anerkannt wurde, geht allein 
aus dem Umstand hervor, daß es liturgische hymnische Prosa gab wie das in seinem 
Kern hocharchaische Te deum und daß noch im 4. Jh. Marius Victorinus seine antiari- 
anischen neuplatonisierenden christologischen Prosahymnen verfaßte.

8 Bezeichnenderweise ist es wieder Cicero, der an zwei in jeder Hinsicht weit 
auseinanderliegenden Stellen der lateinischen Literatur als Parameter eines litera­
rischen Vergleichs begegnet, u. zw. bei Petron. Sat. 55, 5f. -  (scherzhafter) Vergleich 
mit Ps.-Publilius Syrus unter ethischem und rhetorischem Aspekt (Trimalchio, der den 
Vergleich anstellt, redet seinen Gesprächspartner mit magister an!) -  und bei Augusti-



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ŽA 45(1995)351-358 353

rücksichtigt dabei die unterschiedlichen Literaturgattungen mit ihren 
spezifischen Stilmitteln, nur um den Epikureer zu exkulpieren. Ja er 
unterdrückt sogar den Umstand, daß der von Lukrez Divinisierte nie­
mand anderer ist als Epikur, für die Christen das Feindbild schlecht­
hin unter den antiken Philosophen. Laktanz gibt vielmehr die Namen 
Pythagoras und Thaies an9; jener habe ja den Begriff Philosophie ge­
prägt10, dieser sich als erster mit Philosophie beschäftigt, wie die doxo- 
graphische Tradition überlieferte11. Dieses Vorgehen bedeutet: Der 
Autor lenkt den Leser bewußt von dem als Hedoniker verschrieenen 
Epikur ab, bloß um die Divinisierung eines Menschen, der sapientia 
brachte, höher bewerten zu können als die Vergöttlichung einer Alle­
gorie durch Cicero. Aus dessen Philosophiehymnus werden hingegen 
in echt apologetisch-polemischer Weise nur einige Prädikationen aus­
gewählt und ad absurdum geführt: Wenn Cicero die Verächter der 
Philosophie Muttermörder, parricidae, und undankbar, ingrati, nennt, 
so bekennt sich Laktanz provokant als undankbaren Muttermörder; 
wenn Cicero von der Philosophie als magistra morum spricht, so hält 
Laktanz ihm vor, daß er doch selbst moralisch schlecht gehandelt ha­
be, als er in seinen Reden einen mächtigen Konsul verfolgte -  gemeint 
sind die Orationes Philippicae gegen Mark Anton; wenn Cicero 
schließlich die Philosophie als dux vitae preist, so entgegnet ihm Lak­
tanz, daß er doch selbst sich an anderer Stelle als "gegenüber der 
Weisheit blind und taub" bezeichnet habe (Acad. post. fg. 32 Halm = 
Acad. 3, p. 25,5 ff. Plasberg). Mit advokatorischen Mitteln -  wie es 
sich eben für einen Ankläger in einem Prozeß gebührt - ,  durch den 
Aufweis von Widersprüchen wird Cicero, das Vorbild aller lateini­
schen Prozeßredner, nun als Angeklagter überführt.

In einem Zug macht Laktanz auch mit der zweiten Größe der 
römischen Philosophie, mit Seneca, in Kapitel 15 'kurzen Prozeß', und 
das obwohl dessen stoische Ethik den Christen grundsätzlich nahe­
stand12, so nahe, daß nicht lange nach Laktanz die bekannte Fälschung 
des Briefwechsels zwischen Seneca und dem Apostel Paulus entstand.

nus, Conf. 3, 5, 9 (stilistischer Vergleich mit der vorhieronymianischen lateinischen 
Bibel).

9 Auf das Zitat von Lucr. 5, 50 L: norme decebit I hunc hominem numero di­
vum dignarier esse? läßt Laktanz 3, 14, 5 den bewußt irreführenden Satz folgen: unde 
apparet aut Pythagoram voluisse laudare, qui se primus ut dixi philosophum nomi­
navit, aut Milesium Thalem, qui de rerum natura (diese unauffällig eingebaute An­
gabe des lukrezischen Werktitels soll ihrerseits auf Thaies als den Inspirator hinlenken) 
primus traditur disputasse.

10 Quelle des Laktanz ist hier wohl Cic., Tusc. 5, 8 f.
11 Thaies als 'Erfinder' der Philosophie im engeren Sinn wird an zahlreichen 

doxographischen Stellen von Cicero erwähnt, z. B. Lucullus 118.
12 Über die Senecakenntnis des Laktanz s. Ogilvie (Anm. 2), 73-77, über seine 

prinzipiell positive Haltung ihm gegenüber M. Lausberg, Untersuchungen zu Senecas 
Fragmenten, Berlin 1970, 16-30.



354 K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ŽA 45(1995)351-358

Im Fall Senecas macht sich die Kritik des Laktanz an dem Begriff re­
gula vitae fest13 14, mit dem der Philosoph, vermutlich in seinen Exhor­
tationes, die Philosophie als Vermittlerin der Ethik bezeichnet hat. Es 
könne aber die Philosophie unmöglich eine regula vitae sein, da sie 
ja keine Einheit bilde -  dieses Element ist mit dem Begriff regula eng- 
stens verbunden - ,  sondern in zahlreiche sectae zersplittert sei und 
demgemäß zahlreiche Wege anbiete; allein die caelestis sapientia ge­
be eine lex bene vivendi]4. Laktanz entwickelt diese seine Kritik vor 
dem unausgesprochenen Hintergrund des christlichen Konzepts der re­
gula fidei (die Klangähnlichkeit der Wörter vitae und fidei, die eine 
sprachliche Assoziation erleichtert, kommt ihm dabei zu Hilfe) als der 
für Christen maßgeblichen Norm im Glauben und daher auch in der 
Ethik: Ein Vergleich mit der antihäretischen Metaphorik der Praefatio 
zur Apotheosis des Prudentius macht dies hinlänglich deutlich15. Ein 
magisterium vitae im Sinne einer Unterweisung in den praecepta mo­
rum wird also den beiden Hauptvertretern der römischen Philosophie, 
Cicero und Seneca, abgesprochen; der mutmaßliche Atheist Lukrez 
mit seiner 'dichterischen' Vergöttlichung eines Menschen erscheint da­
gegen am Ende des dritten Buches der Divinae institutiones, das den 
Titel De falsa sapientia trägt, mit geringen Vorbehalten akzeptabel.

An die vorgetragene Analyse muß sich die Frage nach der werk­
immanenten Funktion der außergewöhnlich positiven Bewertung des 
Lukrez anschließen. Um eine Antwort zu finden, gilt es, das als An­
tithese zum dritten Buch konzipierte vierte ins Auge zu fassen, das De 
vera sapientia et religione betitelt ist und die christliche Lehre als 
wahre Philosophie präsentiert, die sich von der heidnischen dadurch 
grundsätzlich unterscheide, daß sie eine Einheit bilde, welche eben 
durch die eine regula fidei gewährleistet werde. Im vierten Buch also 
greift Laktanz in einer für den literarisch versierten Leser unschwer

ljy Seneca, fg. 17 Haase; zur Interpretation s. Lausberg (Anm. 12), 102-105 (mit 
geringfügigen Textänderungen gegenüber Haase).

14 In der relativischen Beifügung des Satzes nulla igitur ratio vel scientia vel 
lex bene vivendi nisi in hac unica et vera et caelesti sapientia constituta est, quae 
philosophis fuerat ignota gibt Laktanz seinen christlichen Lesern einen Hinweis auf 
Christus als die sapientia dei, eine bekannte christologische Exegese der alttesta- 
mentlichen Weisheitshypostasierung; es liegt also, in der Terminologie J. Fontaines, ein 
Kryptochristianismus vor.

15 Man vergleiche Prud., Apoth., praef. 5 f.: artam salutis vix viam discernere 
est /  inter reflexas semitas, /  tam multa surgunt perfidorum conpeta /  tortis polita 
erroribus, 27: nodos tenaces recta rumpit regula mit div. inst. 3,15, 2: quid potest 
esse tam falsum quam regulam vitae philosophiam nominari, in qua diversitas prae­
ceptorum rectum iter inpediat et turbet: auch hier begegnet die Wegmetapher. Die 
Häretikerpolemik des Prudentius trägt deutliche Züge der die Vielzahl der Philosophie 
mit der einen Wahrheit kontrastierenden traditionellen Philosophenkritik, wie sie z. B. 
auch der Epikureer Velleius bei Cicero, nat. deor. 1, 8-15. vorträgt; dies hat seine Ur­
sache in der üblichen apologetischen Herleitung der christlichen 'Sekten' aus den zahl­
reichen philosophischen sectae (diesen Begriff verwendet ja auch Prudentius gleich im 
ersten Vers).



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ZA 45(1995)351-358 355

erkennbaren Weise durch wörtliche und bildliche Bezüge auf das drit­
te zurück, und zwar auf die beiden dort zitierten und gegeneinander 
abgewogenen Autoren Lukrez und Cicero. Im Fall des Lukrez sind es 
zunächst die beiden Lobpreisungen Epikurs in den Prooemien zum 
ersten und zum dritten Buch von De rerum natura, die in dem Ab­
schnitt 4, 24, 10 ff. präsent gehalten werden, in dem der ideale prae­
ceptor iustitiae, also ein Lehrer der Ethik, vor Augen geführt wird -  
iustitia ist hier sowohl in der aus der Bibel übernommenen Bedeutung 
des loyalen Verhaltens gegenüber Gott16 als auch in der spätestens seit 
Platons Politeia bzw. -  für den lateinischen Bereich -  seit Ciceros De 
re publica traditionellen der höchsten Tugend gebraucht, übrigens ein 
typisches Beispiel für die bei Laktanz häufige zwischen christlicher 
und vorchristlicher Bedeutung schwankende Polysemie bestimmter 
Begriffe17; daß Laktanz den messianischen Titel 'Lehrer der Gerech­
tigkeit' aus den Qumranschriften kannte, ist auszuschließen. Sein 
praeceptor iustitiae ist der ideale ethische Philosoph. Welche Krite­
rien muß dieser erfüllen, fragt Laktanz, und betont indirekt, daß er in 
diesem theoretischen Entwurf noch nicht von Christus spricht (4, 24, 
l ) 18. Er kommt zu dem Schluß, daß dieser ideale Ethiker weder ein 
himmlisches Wesen sein dürfe noch ein bloßer Mensch, denn als himm­
lisches Wesen könne er kein exemplum virtutis abgeben, da er den 
durch die Körperlichkeit des Menschen bedingten Schwächen dann 
nicht unterworfen sei; andererseits müsse er, um ein Vorbild der Voll­
kommenheit zu verkörpern, alle Vorzüge eines himmlischen Wesens 
besitzen19. In der Art einer rhetorischen Ethopoiie stilisiert Laktanz 
ein Belehrungsgespräch zwischen diesem Lehrer der Ethik und einem 
Menschen. Darin finden sich enge gedankliche Parallelen zum Preis 
Epikurs im ersten und im dritten Prooemium des Lukrez: Der prae­
ceptor verspricht, dem schwachen Menschen als Führer voranzugehen, 
dem er folgen möge20 (das Wort s e q u i  ist Schlüsselbegriff des 
ganzen Abschnitts); dieses Bild deckt sich mit dem Bekenntnis, das

16 Darüber s. A. Diele, Art. "Gerechtigkeit", RAC 10, 289-335; THRE 12, 
404-424.

17 Ein illustratives Beispiel ist der unterschiedliche Gebrauch von fides auf 
knappem Raum in epit. 61 (Zählung nach der Ausgabe von E. Heck -  A. Wlosok, 
Stuttgart-Leipzig 1994).

18 Fingamus aliquem de caelo esse mittendum, qui vitam hominum rudimentis 
virtutis instituat et ad iustitiam formet.

19 Diese Forderung paßt zu Ciceros Allegorie der Philosophie; diese wurde ja als 
ethische Ordnungsmacht nach dem bekannten Satz Tusc. 5,10 durch Sokrates 'vom 
Himmel gerufen und bei den Menschen angesiedelt'; zu dem in diesem Bild verarbei­
teten Dike-Mythos s. Verf., ΣΩΤΕΙΡΑ. Zur Mimesis bei Cicero {Tusc. 5, 5-11) und 
Augustinus {mor. eccl. 1, 62-64), Sphairos (Festschrift H. Schwabl) Bd. 2, Wien 
1994, 357-368.

20 4, 24, 17: Der doctor virtutis spricht zu dem Menschen: prior vado per ea 
quae sustineri non posse praetendis: si praecipientem sequi non potes, sequere an­
tecedentem.



356 K. Smolak, Rectius itacjiie Lucretius ŽA 45(1995)351-358

Lukrez im dritten Prooemium gegenüber Epikur ablegt, dem er als sei­
nem Führer zu folgen gelobt: te s e q u o r, o Gratae gentis decus, 
inque tuis nunc / ficta pedum pono pressis vestigia signis (3, 3 f.). 
Laktanzens Lehrer gibt sich als 'Sieger' aus, der auch den Menschen 
zum Sieger über Schmerzen und Tod machen werde21; wenn dies auch 
in Hinblick auf die aktuelle Situation der Christen zur Zeit der dio- 
kletianischen Verfolgungen gesagt ist, so enthält die Metapher dennoch 
infolge ihrer Juxtaposition zu dem Bild des Führers, dem es zu folgen 
gilt, einen deutlichen Bezug auf den 'Sieger' Epikur aus dem ersten 
Lukrezprooemium, der den Menschen in den Himmel erhebt: unde re­
fert (sc. Epicurus) nobis v i c t o r  quid possit oriri (1, 75), bzw.: 
nos exaequat v i c t o r i a  caelo (1, 79). Aus den oben genannten 
Gründen, fährt Laktanz fort, könne nur ein Wesen, das sowohl 
Mensch als auch Gott sei, die Funktion eines vitae dux und eines iusti­
tia e magister ausüben (4, 24, 19) -  ein deutlicher Rückverweis auf 
Ciceros Philosophiehymnus, den Laktanz im dritten Buch wegen sei­
nes impersonalen Subjekts ja zurückgewiesen hat. im unmittelbar fol­
genden Paragraphen (4, 25, 1) wendet Laktanz die in Kapitel 24 theo­
retisch aufgestellten Anforderungen auf Christus an. Dieser sei zum 
Zeichen seiner Auserwähltheit nicht wie ein gewöhnlicher Mensch von 
zwei sterblichen Eltern gezeugt worden, was mit den Worten non ex 
m o r t a l i  utroque c o n c r e t u s  ausgedrückt ist; vielmehr sei er 
d e u s et homo. Durch die Wahl dieser Wörter wird der Leser nach­
drücklich an den Lobpreis Epikurs im Prooemium zum fünften Buch 
des Lukrez erinnert, den Laktanz inst. 3, 14, 2 zitiert und dem Philo­
sophiehymnus Ciceros entgegengestellt hat: non, ut opinor, erit m o r ­
t a l i  corpore c r e t u s (5, 6) bzw. d e u s Ule fu it (5, 8). Lukre- 
zens vergöttlichter Mensch, den Laktanz bewußt von der Person des 
'Hedonikers' und 'Atheisten' Epikur isoliert hat, wie oben erwähnt, 
steht somit in nächster Nähe zu dem wahren Lebensführer und Lehrer 
der Ethik, Christus. Die Doktrin von den zwei Naturen, der göttlichen 
und der menschlichen, die Jesus Christus in sich vereine, erscheint bei 
Laktanz in einem fundamentalen Postulat ethischer Lehrautorität be­
gründet. Dies wieder ist nur vor dem Hintergrund der bekannten Ent­
wicklung der Philosophie verständlich, die vom Hellenismus an sämtli­
che ihrer Bereiche, auch die (materialistische) Physik eines Demokrit, 
in den Dienst ethischer Heilslehre gestellt hatte22, welche, da Ethik 
sich auf konkretes menschliches Handeln bezieht, nach einem kon­
kreten 'Heiland' verlangte. Einen solchen aber hat nicht Cicero in sei­
nem Philosophiehymnus gepriesen, sondern Lukrez in den Prooemien 
zu den ungeraden Büchern seines Lehrgedichts: rectius itaque Lucre­
tius.

21 4, 24, 17 (aus der Rede des idealen Ethiklehrers): ea ipsa quae times vinco, 
ut victorem te faciam doloris et mortis.

22 Dazu s. J. Dalfen. "Die Einheit der hellenistischen Philosophie", WHB, Son­
derheft 2 (1995), 21-44.



K. Smolak, Rectius itaque Lucretius ŽA 45(1995)351-358 357

Zum Schluß noch zwei Anmerkungen. Die erste betrifft die 
mögliche gedankliche Quelle der positiven Haltung des Laktanz ge­
genüber den Epikurhymnen des Lukrez, die zweite eine mögliche li­
terarische Folge. Die Divinisierung des Heilsbringers Epikur war be­
reits vor Laktanz von einem lateinischen Apologeten aufgegriffen und 
in einem geradezu mustergültigen Beispiel literarischer Chresis23 ver­
wertet worden: von seinem mutmaßlichen Lehrer Arnobius von Sicca. 
Dieser bezog, wie man längst erkannt hat24, in Adversus nationes 
1, 38, Elemente des Epikurlobs aus dem ersten Prooemium des Lukrez 
auf Christus. Laktanz konnte daher in seiner Apologie bereits an eine 
positive, noch dazu in derselben literarischen Gattung erfolgte Lu- 
krezrezeption anschließen, dergemäß der divinisierte menschliche 
Heilsbringer so etwas wie einen Typus Christi abgab25. Was dagegen 
die als Kontrast dazu im dritten Buch der Divinae institutiones vor­
getragene negative Bewertung von Ciceros Divinisierung der Allego­
rie der Philosophie betrifft, so hat sie, wenn nicht alles trügt, einen 
späteren Kirchenvater zu konträrer literarischer Verwertung jenes be­
rühmten Prosahymnus angeregt. Augustinus schrieb im Jahr 387 sei­
nen auf vergleichende Ethik abzielenden antimanichäischqn Traktat De 
moribus ecclesiae catholicae et de moribus Manichaeorum. In diesen 
baute er einen umfangreichen Prosahymnus auf die mater ecclesia ein, 
die er als umfassende Ordnungsmacht auf sozialem und religiösem 
Gebiet, also im Bereich einer Ethik in weitestem Sinn, darstellt. Er 
spielt nicht nur durch die Wahl der hymnischen Form mit Anaphern 
und Polyptota, sondern auch durch einzelne Ausdrücke auf Ciceros 
Philosophiehymnus an26, ohne seinen Bezugstext ausdrücklich zu nen­
nen -  ein in der Antike bekanntermaßen durchaus übliches Vorgehen. 
Doch zum Unterschied von der in göttlichen Rang erhobenen Philoso­
phie des Römers läßt Augustinus seine Allegorie der mater ecclesia 
von Gott den Menschen gegeben sein. Somit ist jener Defekt behoben, 
dessentwegen Laktanz Cicero den Prozeß gemacht hatte. Eine Allego­
rie erscheint gewissermaßen als 'Erfindung' Gottes -  und als solche 
hatte niemand anderer als Cicero die Philosophie anderweitig bezeich­
net (Tuse. 1, 26, 64; cf. Acad. 1, 2, 7), was Laktanz ihm als Wider­
spruch vorhielt (3, 14, 10). Augustinus korrigiert also im Sinne des

23 Zu diesem für die Interpretation patristischer Texte in ihrem Verhältnis zu 
klassischen Bezugsautoren fruchtbaren Begriff s. Ch. Gnilka, ΧΡΗΣΙΣ. Die Methode 
der Kirchenväter im Umgang mit der antiken Kultur I. Der Begriff des 'rechten Ge­
brauchs', Basel-Stuttgart 1984.

24 E. Klussmann, "Arnobius und Lucrez, oder ein Durchgang durch den Epikure­
ismus zum Christenthum", Philol. 26 (1867), 362-366; Hagendahl (Anm. 2), 12-47.

25 Zu dem Unterschied im literarischen Gebrauch des Lukreztextes durch die 
beiden Apologeten s. Schmid (Anm. 2), 813.

26 Darüber s. Verf. (Anm. 19), 368-372.



358 K. Smolak, Rectius itacjue Lucretius ŽA 45(1995)351-358

Laktanz, den er hoch schätzte27, Ciceros Philosophie-Allegorie und 
stellt den von Arnobius und Laktanz auf Christus umbezogenen Epi­
kurhymnen des Lukrez einen nach Ciceros Lobpreis der Philosophie 
gestalteten Prosahymnus an die Seite. Dadurch 'begnadigt' er indirekt 
den von seinem christlichen Vorgänger 'verurteilten' Arpinaten, der 
ihm schon als Neunzehnjährigem durch seinen Hortensius den ersten 
Zugang zu der Liebe zur Weisheit an sich eröffnet hatte (Conf. 3, 4, 
7 f.) und mit dessen Gedankengut er sich stets auseinandersetzte28.

27 Augustinus nennt doctr. Christ. 2, 40, 61 Laktanz neben Marius Victorinus, 
Optatus und Hilarius als Beispiel rechten Gebrauchs der heidnischen Kultur.

28 Zu Augustinus und Cicero s. M. Testard, Saint Augustin et Cicéron, Paris 
1958; H. Hagendahl, Augustine and the Latin Classics, Göteborg 1967.


