
H, Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 313

HANS SCHWABL UDK 1(38) „-05/-06“
Preindlgasse 19/21/5 
A-l 130 Wien

NOTIZEN ZU DEN KYNIKERBRIEFEN

Der Text der Kynikerbriefe hat durch die neue Ausgabe von 
Eike Müseier, die Martin Sichert angeregt und mit eigenen Beiträgen 
gefördert hat, einen wesentlichen Fortschritt erfahren1. Dabei ergab 
sich aus der erstmalig geleisteten Recensio der gesamten Überlie­
ferung auch, daß man mit einem "einheitlichen Archetypus aller Dio­
genes- und Kratesbriefe" zu rechnen hat, aus der Überlieferungsge­
schichte über das Werden der Sammlung -wie man das versucht hat- 
also nichts gewonnen werden kann. V. E. Emeljanow2 hatte auf drei 
getrennte Sammlungen als Grundlage des Bestands der Diogenesbriefe 
geschlossen (a = 1-29; b = 30-40; c = 41-51). Anderseits hat auch 
M. Sicherl selbst (bei Müseier 1, 102) formuliert, daß das gewonnene 
Ergebnis der Überlieferungsgeschichte "die innere Zusammengehörig­
keit und ursprünglich gesonderte Existenz bestimmter Gruppen von 
Briefen, wie sie verschiedentlich unterschieden wurden"3, nicht aus­

1 Eike Müseier, Die Kynikerbriefe: 1. Die Überlieferung. Mit Beiträgen und 
dem Anhang Das Briefcorpus Ω von Martin Sicherl. 2. Kritische Ausgabe mit deut­
scher Übersetzung. Paderborn 1994 (= Studien zur Geschichte und Kultur des Alter­
tums, N. F., 1. Reihe, Band 6 und 7). Vgl. auch M. Sicherl, Bemerkungen zum Text 
der Kynikerbriefe: Illinois Classical Studies 18 (1993) 263-277. Ferner sei noch ver­
wiesen auf W. Capelle, De Cynicorum epistulis (Diss. Göttingen 1896) und K. von 
Fritz, Quellen-Untersuchungen zu Leben und Philosophie des Diogenes von Sinope: 
Philologus Suppl. Bd. 18,2 (1926).

2 V. E. Emeljanow, The Letters o f Diogenes. Diss. Stanford 1968 (mir nicht 
zugänglich). Zustimmung dazu bei G. Giannantoni, Socratis et Socraticorum reli­
quiae., Vol. IV (Napoli 1990) 553. In Vol. II p. 135-589 findet sich dort die Sammlung 
der Antisthenis, Diogenis, Cratetis et Cynicorum Veterum reliquiae.

3 Sicherl bei Müseier 1,102 mit Anm. 35: "Das gilt besonders für Briefe der 
Gruppe 30-40, aber die von Emeljanow dafür geltend gemachten Kriterien (sokra- 
tischer Dialog, späthellenistisches Vokabular und Diogenes als Wanderprediger) tref­
fen nicht auf alle diese Briefe in gleicher Weise zu und reichen auch über diese Grup­
pen hinaus. So stammen nach Capelle 8, 30, 31, 33, 35-38 vom selben Verfasser, der 
aber möglicherweise auch 3, 9-12, (26), 44, 47, (34) geschrieben habe. K. v. Fritz 
wies daraufhin, daß die Briefe 31, 33, 35-39 sokratischen Dialog und in Sprache und 
Stil sokratischen Einfluß aufweisen. Das ist nicht verwunderlich, da Laskaris allein ihr 
Umfang veranlaßte, sie auf gesonderten Blättern abzuschreiben." (Zum Vat. gr. 1353 
des Konstantinos Laskaris s. bei Müseier 1, 14 f. und 101).



314 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

schließt. Es bedarf also der Beobachtungen über motivische und 
mögliche kompositioneile Zusammenhänge. Ich will hier nur wenige 
diesbezügliche Notizen geben und mich im übrigen auf Briefe konzen­
trieren, wo auch nach der neuen Ausgabe Verbesserungen des Textes 
notwendig scheinen.

Bei den ersten Briefen des Diogenes hat man schon bei rascher 
Lektüre die Empfindung, als ob in ihnen von der Tradition gegebene 
Dicta des Diogenes, die als besonders witzig oder schlagend Eindruck 
gemacht hatten, in die Form eines Briefes gebracht wären. Dabei 
scheint zunächst von dem, was Kynismus ausmacht, nur wenig in Er­
scheinung zu treten, doch kann man im Witz der Aussagen jeweils 
auch Umwertungen finden, die sich in ein Gesamtbild der Gestalt des 
Diogenes einfügen lassen und am Beginn einer Darstellung dieser Fi­
gur gut stehen. So im 1. Brief (an die Bürger von Sinope), wo das für 
Diogenes auch sonst überlieferte Dictum υμείς μέν εμού φυγήν 
κατεψηφίσασθε, εγώ δε υμών μονήν den Anfang bildet. Und dieses 
wird in der Folge so begründet, daß damit der gegen die ferne pon- 
tische Heimatstadt gerichteten Schelte das Lob der großen Plätze 
Griechenlands, wo Diogenes nunmehr seine Bleibe hat, gegenübertritt. 
Mit den Bürgern von Sinope als Adressaten des 1. Briefs ist freilich 
die Heimat des Diogenes signalisiert, und es läßt sich mit diesem 
Umstand gewiß verbinden, daß Antisthenes4, der Lehrer des Diogenes, 
dann der Empfänger des 2. Briefes ist. Allerdings ist auffällig, daß 
Antisthenes selbst dabei nicht mit vorgestellt wird, sondern nur die 
Mitteilung von einer Begebenheit erhält, bei welcher der schlagfertige 
Diogenes sich als Kyniker und als erfolgreicher Lehrer darstellt: Dio­
genes sei vom Piräus nach Athen gegangen, und da hätten ihn junge 
Burschen, die bekränzt von einem Symposion kamen, als "Hund” an- 
gepöbelt, er aber habe sie mit schlagfertiger Antwort zur Ordnung und 
Besonnenheit gebracht: "Als ich dicht herangekommen war, riefen sie 
einander zu: >laßt uns vor diesem Hunde weichenK, und ich sagte, 
sobald ich dies vernommen hatte: >Seid getrost, dieser Hund beißt 
Grünzeug nicht!<5 Ihnen aber -kaum hatte ich das gesagt- verging der 
Übermut: Sie zerrissen ihre Kränze, die sie um Stirn und Hals trugen, 
und warfen sie fort, brachten ihre feinen Kleider in die gehörige Ord­
nung und folgten mir ganz still bis in die Stadt, wobei sie den Überle­
gungen, die ich entwickelte, aufmerksam zuhörten." (übers. Müseier). 
Dann folgen mit den Briefen 3 (an Hipparchia), 4 (an Antipater), 5 
(an Perdikkas) und 6 (an Krates) Schreiben an eng verbundene 
Schüler und an Mächtige, die um Diogenes werben, und dabei kommt 
der Lebensentwurf und die Art des Diogenes deutlicher in Erschei­
nung. In epist. 3 auf eine allgemeine Weise: Hipparchia, die Schiile-

4 Auf Antisthenes nehmen noch Bezug epist. 28, 8; 30; 34, 1; 37, 4 und 6.
5 Das Dictum ist (in ursprünglicherer Form) zweimal bei Diog. Laert. gegeben 

(6, 45 und 61).



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 315

rin, die ansonsten auf Anleitung durch Krates verwiesen wird, erhält 
ein Lob, weil sie vor den harten Anforderungen der kynischen Schule 
nicht zurückschrecke. In epist. 4 (an Antipater) zeigt sich das Wesen 
des Diogenes durch die Ablehnung einer Einladung an den makedo­
nischen Hof, wohin er nicht passe. In epist. 5 (an Perdikkas) erfolgt 
eine analoge Ablehnung, bei der aber zusätzlich noch zum Ausdruck 
kommt, daß der Kampf, in dem Diogenes sich bewährt, nicht jener des 
Krieges ist, sondern der, welcher sich gegen leere Meinungen und ge­
gen Leidenschaften richtet. Und in epist. 6 gilt die zu Krates nach 
Theben gehende briefliche Mitteilung der frischen "Entdeckung”, daß 
man zum Trinken keines Bechers bedürfe, sondern auch die hohle 
Hand dafür genüge. Mit dem letzten ist wiederum eine offenbar gän­
gige Anekdote zum Inhalt eines Briefes gemacht, und es wird dabei 
auch die Beziehung zu Krates hergestellt, der in dem gesamten Brief- 
corpus ja eine besondere Rolle hat und auch seinerseits als Leitfigur 
für das Evangelium der Einfachheit sich anbot. Krates taucht dann mit 
dem 9. Brief zuerst wieder auf, belobigt von Diogenes, weil er sein 
Vermögen an die Heimatstadt abgegeben habe, und erhält dann im 11. 
Brief (der 10. richtet sich an Metrokies, den Bruder der Hipparchia, 
wir bleiben damit also beim Kreise des Krates) eine Anweisung, wie 
man sich für das Betteln üben und abhärten könne, wobei auch hier 
eine Diogenesanekdote im Hintergrund steht6. Der 12. Brief schließ­
lich mahnt Krates im Hinblick auf das Kernstück der Lehre, "den kur­
zen Weg zum Glück" bezüglich der dabei notwendigen Askese, die 
dazu befähige, "in gleicher Weise sowohl der Lust entgegenzutreten 
als auch der Mühe, denn diese beiden sind auch gleichermaßen danach 
angetan, uns zu widerstreiten und im höchsten Grade hinderlich zu 
sein, die Lust nämlich, weil sie uns zu schändlichen Handlungen 
treibt, die Anstrengung aber, weil sie uns abhält vom anständigen, 
edlen Verhalten." Es liegt allem Anschein nach auch hier eine sinnvoll 
komponierte Sequenz vor.

Ob sich in diese Sequenz der 7. Brief (an Hiketes, den Vater) 
gut einfügt, kann man fragen. Hiketes ist nach einer Aussage im 1. 
Brief bereits tot, also stört der Vater als Adressat des 7. Briefs die 
sonst wohl intendierte chronologische Sequenz der Briefe. Es charak­
terisiert den Brief auch, daß in ihm die Bezeichnung "Hund" symbo­
lisch ausgedeutet und dabei die Beziehung zum Himmel und zu Zeus 
hergestellt wird7 und daß ferner die kynische Tracht mit der von Athe-

6 Zum Anbetteln von Statuen s. Diog. Laert. 6, 49 und Plut., de viiios. pud. 7, 
p. 531 f  (II p. 328, test. 247 Giann.).

7 Müseier hat mit Recht epist. 7, 1. 7 mit Wilamowitz ελεύθερος υπό τον Δία, 
είς αυτόν (αυτόν codd.) άνατεθεικώς τάγαθόν καί ούκ εις τον πλησίον geschrie­
ben, in der Übersetzung aber die offenbar notwendige Änderung nicht berücksichtigt 
("frei unter Zeus, an ihm messend, was recht ist, und nicht am Mitmenschen" statt "das 
Gute bei sich selbst festmachend und nicht beim anderen"). Entsprechendes gilt in 
Zeile 17, wo Sicherls Tilgung von κοινόν im griechischen Text durchgeführt, in der



316 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

na dem Odysseus bei Homer gegebenen Bettlertracht in Verbindung 
gebracht ist. Der Brief gibt sich als Tröstung des Vaters über die dem 
gemeinen Anschein nach schimpfliche Bezeichnung und Erscheinung 
des Diogenes: "Mache dir nichts daraus, Vater, daß ich "Hund" ge­
nannt werde und einen doppelten Mantel trage und einen Ranzen über 
den Schultern und einen Stab in der Hand. Denn Kummer über diese 
Dinge ist die Sache nicht wert, sondern eher Freude, da dein Sohn sich 
mit wenigem begnügt und frei ist von falschem Wähnen" (usw.). Die­
sem Brief entspricht weitgehend ein anderer Trostbrief, der an später 
Stelle steht (epist. 34) und diesmal an Olympias, die Mutter, gerichtet 
ist8. Auch sie wird mit ganz ähnlichen Worten getröstet, wobei als 
Begründung wiederum mythologische Exempla gegeben sind. In den 
Mythos weicht auch epist. 30, der zweite an den Vater gerichtete 
Brief, aus; berichtet ist darin von der durch Antisthenes erfahrenen 
Unterweisung und von der durch denselben vorgenommenen Investitur 
des Diogenes als Kyniker. Der Idee nach gehören alle diese Briefe an 
den Anfang einer Geschichte des "Hundes" Diogenes, und diesem 
Umstand wäre wohl Rechnung getragen, wenn man, wie Emeljanow 
das getan hat, den Beginn einer zweiten Sammlung mit dem Brief 30 
ansetzt. Wir wollen dieser Frage jedoch nicht weiter nachgehen, 
sondern uns jetzt nur die Grundlagen des 30. Briefes vergegenwärti­
gen. Er steht auf eine hochinteressante Weise sowohl in der Tradition 
der Lebenswahl ("Herakles am Scheidewege") als auch in der Tradi­
tion der Dichterweihe, die mit Hesiod beginnt, der auch das wichtig­
ste Vorbild geblieben ist.

Der 30. Brief bezeichnet ευδαιμονία als Inhalt und Ziel der 
Lehre des Antisthenes: zwei Wege führten dorthin, einer kurz und der 
andere lang, und man könne wählen, welchen von beiden man nehmen 
wolle9. Um das zu illustrieren, hätte Antisthenes seine Schüler nahe 
an die Akropolis herangeführt und ihnen dort neben einem kurzen, da­
für aber steilen und beschwerlichen Aufstieg auch einen bequemen, 
aber dafür weiten Weg gewiesen und die möglichen Wege zur εύδαι- 
μονία damit verglichen: έπιδείκνυσιν ήμΐν δύο τινέ όδώ άναφε- 
ρούσα, την μεν όλίγην προσάντη τε και δύσκολον, την δε
Übersetzung aber unberücksichtigt ist ("da der Name geläufig ist von den Göttern her" 
statt "auf Seite der Götter steht").

8 Der Name der Mutter, Olympias, ist eigentümlich. Er paßt zu Hiketes bzw. 
Hikesios als dem Namen des Vaters (der Name hat seine Wurzel in Vorstellungen des 
Zeuskults) und wäre auch als Erfindung sehr sinnvoll. Man kann unter dieser Voraus­
setzung auf die Mutter Alexanders des Großen und auf die Idee vom Königtum des 
Kynikers verweisen.

9 Zu den Besonderheiten in der Konzeption der beiden Wege bei den Kynikern 
siehe V. Emeljanow, A note on the Cynic short cut to Happiness: Mnemos. IV S., 18 
(1965) 182-184 (zu epist. 30: 183 f.). Das entscheidende ist, daß der lange Weg nicht 
einfach der Weg der Schlechtigkeit ist, sondern der lange intellektuelle Umweg: It is 
this more intellectual philosophy that the Cynic regarded as circuitous and it is in 
opposition to this that he offered his "short cut to happiness".



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 317

πολλήν λείαν τε και ρςιδίαν, καί δεικνύς άμ’ αύτάς10 "αί μέν εις 
άκρόπολιν" είπε "φέρουσαι οδοί είσιν αύται, αί δέ επί τήν 
ευδαιμονίαν τοιαυται· αίρέσθω δέ έκαστος, ήν έθέλοι, ξενα­
γήσω δέ εγώ". Nur Diogenes von allen Schülern wählt voller Eifer 
den ersten Weg, und daraufhin gibt ihm Antisthenes sogleich die dafür 
passende Ausstattung: "Sobald ich aber diesen Weg gewählt hatte, 
nahm er mir Oberkleid und Hemd, warf mir einen alten doppelten 
Mantel über, hing mir einen Beutel über die Schulter, in den er Brot 
und Würztrank, Becher und Schüsselchen getan hatte, außen aber 
band er noch Ölfläschchen an, und gab mir dazu einen Stab."

Es folgen noch die Fragen über den Zweck der einzelnen Ge­
genstände dieser Ausstattung mit den Antworten, die Antisthenes je­
weils darauf gibt. Die Antworten bringen alle eine sehr deutliche 
Vergegenwärtigung des kynischen Lebens, ausgenommen die letzte mit 
ihrer wenig klaren Aussage über die Verwendung des Stabs (p. 40, 28 
sqq.): "ή δέ βακτηρία προς τι;" έφην. "προς τήν ασφάλειαν" είπε, 
"ποιαν τήνδε;" "προς ήν οι θεοί αύτή έχρήσαντο, προς τούς 
ποιητάς." Müseier übersetzt: "Und wozu der Stab?" fragte ich, und 
er antwortete: "Zu deiner Sicherheit." "Wie meinst du das?" "Ge­
brauche ihn so, wie die Götter ihn gebraucht haben, gegen die Dich­
ter". Das ist schon im Griechischen nicht gut verständlich, und Müse- 
lers Übersetzung gibt überdies wohl der Frage nach der Art der 
Sicherheit nicht genug Ausdruck. Weiterhelfen können hier sonstige 
Aussagen über die durch die kynische Lebensweise gebotene 
ασφάλεια, etwa der 13. Kratesbrief, welcher sagt, daß die "Tracht 
des Diogenes keine Ehre, aber Sicherheit gibt" (άδοξος στολή 
Διογένειος, άλλ’ ασφαλής). Auch eine Reihe von Epiktetstellen 
handeln von der ασφάλεια, z. B. 1, 8, 7, wo die Herkunft des Men­
schen von Gott als Unterpfand dafür angegeben ist, oder 2, 2, 2, wo 
dem Kyniker versprochen wird: πασά σοι ασφάλεια, πασά σοι 
ευμάρεια, πράγμα ούκ έχεις. Es geht also (so nahe an sich der 
Gedanke an den Stock als Schlaginstrument des Kynikers liegt und 
diese Vorstellung für das Werden des überlieferten Textes wohl auch 
verantwortlich ist) bei dem Verweis auf die Götter doch wohl um die 
Würde, die das Szepter ausdrückt, und dann wird man bei dem Ver­
weis auf die Dichter auch nicht an eine (hier unpassende) Züchtigung, 
sondern im Gegenteil an die "Dichterweihe" denken, bei der der

10 Die richtige Interpunktion dieser Stelle ist bei Wilhelm Capelle, De Cynico­
rum epistulis (1896) 31 vorausgesetzt, und dort ist ebenso, mit Berufung auf Wilam- 
owitz, die Korruptel der Überlieferung richtig bezeichnet (καθιστάς άμα γάρ bezeich­
net dementsprechend als korrupt Müseier im Apparat, er druckt aber +καθιστάς mit 
folgendem Komma im Text). Das obige ist der Versuch, eine dem Kontext 
entsprechende Verbindung herzustellen, die einigermaßen den Sinn, wenn auch nicht 
unbedingt den genauen Wortlaut treffen mag. Wollte man καθιστάς halten, so müßte 
man wohl mit einer Lücke rechnen: z. B. καί ρμδίαν, <όμοίωσιν> καθιστάς· κτλ.



318 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

Sänger und Dichter seinen Stab erhält. Und man muß wohl zwangsläu­
fig daran denken, sobald man einmal damit ernst gemacht hat, daß die 
ganze Investitur des Diogenes durch Antisthenes ja in der Traditions­
linie der Dichterweihe des Hesiod steht, und daß Hesiod außerdem ja 
auch der Autor ist, von dem das Bild der zwei Wege ausgeht. Die 
Dichter sind also hier nicht Gegner der Philosophen, sondern Vor­
läufer und, wie in epist. 34, die Lehrer Griechenlands. Man wird daher 
etwa Folgendes schreiben müssen: "ή δέ βακτηρία προς τί;" εφην. 
Μπρός την ασφάλειαν." είπε, "ποιαν τήνδε;" "προς ήν οι θεοί 
αυτή έχρήσαντο, προς <ήν και> οί ποιηταί." ("Und der Stab ist 
wozu?" fragte ich. "Zu deiner Sicherheit." antwortete er. "Zu was für 
einer Art von Sicherheit?" "Zu der, wofür die Götter ihren Stab ver­
wandten, zu der, wofür auch die Dichter." Der Stab ist Abzeichen der 
Würde des Gotts, und er ist Abzeichen der Würde auch des Dichters 
und Sängers11. In diese Sukzession tritt Diogenes und mit ihm alle 
wahrhaften Kyniker.

Das Motiv des "Stabs" als des Zeichens einer Lebensführung, 
die Sicherheit und Macht gibt, ist in den Diogenesbriefen auch vorher 
schon vorbereitet. So erklärt sich Diogenes in Brief 19 (mit Bezug auf 
die Einkörperungen des Pythagoras) als neuen Agamemnon, und da 
scheint in der Bettlertracht des Kynikers die Macht des Königs durch: 
"Ich aber habe mich genau als neuen Agamemnon erkannt: Mein 
Szepter nämlich ist der Stab und mein Königsmantel der doppelte 
Umhang, der Ranzen jedoch bei verändertem Zweck des Leders mein 
Schild." Und im Brief 26, den Diogenes an Krates richtet, wird 
zunächst an das Prinzip der Armut als Grundlage der Lebensführung 
erinnert, und dann der Schüler aufgefordert, hinter der Tracht der ky- 
nischen Armut die Gestalt und die Kraft des Herakles zu empfinden: 
"Du aber bedenke, daß der Mantel dein Löwenfell ist, dein Stab die 
Keule, dein Ranzen Erde und Meer, wovon du lebst."

Zum Ranzen gehört das Brot, ferner auch (obgleich entbehrlich) 
Becher und Schüssel, und schließlich Ölfläschchen (λήκυθος) und 
Schabeisen (στλεγγίς). Das letzte gilt als für die Körperpflege not­
wendig, und dazu gehört auch die sportliche Übung. Ein Beispiel da­
für gibt epist. 35 (an Sopolis) mit dem Bericht über einen Aufenthalt 
des Diogenes in Milet und seinen Besuch im dortigen "Gymnasium der 
Jungen", wo es schließlich zu einer öffentlichen Selbstbefriedigung 
unseres Helden und seiner Verteidigung derselben gegenüber dem 
scheltenden Aufseher kommt. Wir wollen das hier nicht weiter behan­
deln, sondern nur bemerken, daß die Gestaltung des 35. Briefs man­
che Ähnlichkeit mit den langen Briefen 36 (an Timomachos) und 37

11 Gedacht habe ich auch an: προς ήν οί θεοί αύτή έχρήσαντο, προς <ήν τε 
και> τοΐς ποιηταΐς <έδοσαν>. Vgl. Theog. 30 καί μοι σκήπτρον έδον κτλ.



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 319

(an Monimos12) hat, in denen sich Diogenes in Kyzikos bzw. in Rho­
dos aufhält. Auch der 38. Brief (der Adressat ist hier nicht erhalten) 
läßt sich vergleichen. In Kyzikos (epist. 36) diskutiert Diogenes mit 
einem Bürger der Stadt über den an allen Hauseingängen angebrach­
ten Spruch ό του Διάς παΐς καλλίνικος Ηρακλής / ενθάδε κα­
τοικεί, μηδέν είσίτω κακόν und schlägt dabei zunächst vor, anstelle 
des Namens des Herakles besser den der Penia (der Armut) zu 
schreiben, dann, als das nicht gewollt wird, den der Dikaiosyne (der 
Gerechtigkeit). Bei dem ersten Vorschlag des Diogenes verlangt im § 
4 der Text noch eine Verbesserung (p. 54, 30 sqq. Müseier): "μάθε", 
εφην "Πενία ενθάδε κατοικεί, μηδέν είσίτω κακόν." "εύφήμει," 
είπεν "άνθρωπε, άλλ’ αυτό τούτο κακόν έστι." "κακόν" έφην 
"καθ’ υμάς, +και μη παρ’ εμού μανθάνειν." ("Höre zu", sagte ich, 
"Hier wohnt die Armut, kein Übel treffe dieses Haus!" "Berufe es 
nicht, Menschenskind! Gerade die Armut ist doch ein Unglück!" "Ein 
Unglück in eueren Augen, ja..." "Ist denn etwa, bei den Göttern, die 
Armut kein Unglück?" fragte er. <übers. Müseier>). Der Kontext 
zeigt, was ungefähr der Sinn der korrupten Stelle sein muß ("in euer­
en Augen, nicht in meinen"), und so mag die Vermutung "καθ’ υμάς, 
ούδαμή παρ’ εμού μαθόντας" eine einigermaßen plausible Mögli­
chkeit darstellen ("nach euerer Ansicht, die ihr aber ganz und gar 
nicht von mir habt").

In Rhodos (epist. 37) sucht Diogenes wegen des Quartiers ein­
en ihm bekannten reichen Gastgeber namens Lakydes, der ihm aber 
ausweicht. Also nimmt Diogenes gern die "Gastfreundschaft der Göt­
ter" in Anspruch. Und als er dann, nach einigen Tagen, dem Lakydes 
begegnet, da begibt er sich zwar als Gast in dessen prunkvolles Haus, 
kritisiert dort aber die nicht "den natürlichen Bedürfnissen..., sondern 
dem äußeren Schein" entsprechende Einrichtung desselben, und alle 
seine Rede ist eine Mahnung zum einfachen Leben. Dafür beruft er 
sich auf alles, was er in der Erziehung durch Antisthenes gelernt habe 
und beschreibt dabei den steilen Weg zum glücklichen Leben 
(ευδαιμονία), den die Götter angelegt hätten. Offenkundig liegt da­
bei eine Variante und Ausführung des in epist. 30 durch Antisthenes 
gewiesenen kurzen Weges zum glücklichen Leben (ευδαιμονία) vor, 
wobei das neue Element der Beschreibung vor Augen führt, wie Müh­
sal in Seligkeit umschlägt. Inhalt des 38. Briefs ist, wie Diogenes in 
Olympia dort sich produzierende Philosophen und Seher bloßstellt und 
seinerseits Anhänger gewinnt, die seinen Worten über Standhaftigkeit

12 Nach Diog. Laert. 6, 82 f. aus Syrakus, ursprünglich Haussklave eines kor­
inthischen Bankiers, gibt sich verrückt, als er vom Tun und der Lehre des Diogenes 
erfährt. Schüler des Diogenes und des Krates. Menander (im Hippokomos, fr. 215 
Koerte = Sandbach) charakterisiert ihn durch das Dictum: το γάρ ύποληφθέν τύφον 
είναι παν εφη (Vers 7). An ihn richtet sich auch der 39. Brief über das "Sterben- 
Lernen".



320 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

und Ausdauer (καρτερία) zuhören und auch Zeugen seiner durch Aus­
dauer und Verzicht geprägten Lebensführung werden13. Er nimmt nur 
von dem, der gerne gibt und durch ihn einen Fortschritt gemacht hat, 
und er hat schließlich auch den Erfolg, daß ein reicher junger Mann, 
den Wort und Tat des Diogenes im Innersten betroffen gemacht hat, 
alle seine Habe aufgibt und ihm nachfolgt: "Das scheinst du mir", 
antwortet der junge Mann dem Diogenes, "gegen meine Torheit zu 
sagen, aber du wirst die Gelegenheit zu solchen Worten nicht ein 
zweites Mal bekommen: denn schwerlich werde ich ferner einen 
Schritt von deiner Seite weichen". Und dann heißt es: "Vom folgenden 
Tage an also, nachdem er seinen Besitz an seine Angehörigen verteilt 
hatte, trug er einen Ranzen und einen doppelt gelegten Mantel und 
folgte mir. Das waren meine Taten in Olympia".

Der 39. Brief hat das wichtige sokratische und platonische 
Motiv des "Sterben-Lernens" als Inbegriff des Philosophierens zum 
Gegenstand und berührt damit auch Eschatologisches: μελετώ σοι 
και τής μετοικίας τής εντεύθεν, μελήσει δέ, ει μελετήσειας 
άποθνήσκειν, τουτ’ έστι χωρίζειν τήν ψυχήν από του σώματος, 
τούτο γάρ δοκώ μοι καί οί περί Σωκράτη θάνατον έκάλουν, κτλ. 
Wir wollen hier uns aber nur noch das Ende des Briefes vergegen­
wärtigen, wo elementare Wurzeln und Bereiche menschlicher Schlech­
tigkeit zusammen genannt sind: περί γάρ τού πλείονα εχειν καί 
έσθίεν καί πίνειν καί άφροδισιάζειν οί πάντες φαύλοι καί τοΐς 
άλόγοις σύμφεροι.

Nach dem Gegenteil davon strebt der Kynismos: nicht mehr zu 
haben, als unbedingt notwendig, Essen und Trinken auf das Not­
wendigste zu beschränken, und Analoges gilt auch für den Zwang des 
Geschlechtstriebs. Wir haben im Vorbeigehen den 35. Brief erwähnt, 
wo Diogenes sich von Erregung (an der er, wenn man will, nicht ganz 
unschuldig ist) durch Selbstbefriedigung befreit, und der 44. Brief (an 
Metrokies) liefert zu diesem Thema auch eine Rechtfertigung und 
Empfehlung, die gegen die übliche Sitte verstößt. Wir wollen das hier 
behandeln, weil der Text des Briefes an zwei Stellen noch nicht in 
Ordnung gebracht ist. Dabei ist die Korruptel im einen Fall (epist. 44, 
lin. 2 sq. Müs.) nicht erkannt, im anderen (lin. 8) von Müseier richtig 
durch Crux bezeichnet. Der Brief beginnt mit: Ού μόνον άρτος καί 
ύδωρ καί στιβάς καί τρίβων σωφροσύνην καί καρτερίαν 
διδάσκουσιν, άλλ’ εί χρή ούτως φάναι καί ποιμενική χείρ. 
ώφελον καί τον Πάριν εκείνον βουκόλον όντα έξεπίστασθαι. 
Müseier übersetzt: "Nicht allein Brot und Wasser und Strohsack und

13 Diog. epist. 38, 3 καί πολλάκις μέν διαλεγομένου μου περί καρτερίας 
έπακολουθουντες έπηκροώντο, πολλάκις δέ καρτερουντος ή διαιτωμένου 
παρετύγχανον.



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 321

Mantel lehren Besonnenheit und Abhärtung, sondern -wenn ich so 
sagen darf- auch die Schäferhand. Hätte ich doch jenen Paris, der ja 
ein Rinderhirt war, gekannt!" Das ist insofern ein großer Fortschritt 
als mit der Korrektur Πάριν (Wilamowitz) statt des überlieferten 
πρίν (welches noch bei Giannantoni steht) das Ganze Sinn erhält und 
die Elemente des Satzes zurechtgerückt werden. Doch verlangt der 
Zusammenhang und auch die Bedeutung von έξεπίστασθαι die 
Schreibung ώφελε, damit man übersetzen kann: "Daß doch jener Pa­
ris, der ja ein Rinderhirte war, sich genau darauf verstanden hätte!" 
Es geht also um eine επιστήμη bzw. σοφία, welche die Natur bereit­
hält14, ein Wissen, das bei richtiger Anwendung durch Paris den tro­
janischen Krieg hätte verhindern können. Also wird im weiteren zu 
der zur kynischen Lebensweise passenden Praxis ermuntert und dann 
eine weitere Begründung gegeben. Der Text ist hier zunächst durch 
eine glückliche Tilgung Sicherls in Ordnung gebracht, dann aber ganz 
offenkundig korrupt (lin. 4 sqq.): τάς δε προς τάς γυναίκας 
άκρατεΐς έντεύξεις πολλής δεομένας σχολής εα πολλά χαίρειν· 
ού γάρ [...] τφ επ’ εύδαιμονίαν σύντομον έπειγομένφ ή προς 
γυναίκας εντευξις ονησιν φέρει ("Den ausschweifenden Verkehr 
mit Frauen, für den man viel Muße braucht, laß gänzlich fahren. Denn 
dem, der auf dem kürzesten Wege zur Glückseligkeit eilt, bringt der 
Verkehr mit den Frauen keinen Nutzen"). Was folgt, bedarf der Ver­
besserung, für die genügen mag: ανθρώπων δ’ ιδιωτών πολλοΐς15 
ομοίως διά ταύτην τήν πράξιν ζημία, παραμυθήσεις16 παρά τοΐς 
μεμαθηκόσιν εκ Πανός17 έργάζεσθαι. σύ μή έπιστρέφου μηδ’ εΐ 
σε διά τον τοιοΰτον βίον κύνα τινές ή άλλο τι αποκαλώσι χείρ­
ον ("Auch viele von den gewöhnlichen Menschen haben gleichfalls 
wegen dieses Liebestreibens18 Schaden, Trostmittel jene, welche von

14 Ich beziehe mich mit dieser Formulierung u. a. auf die Geschichte von der 
Überflüssigkeit des Bechers beim Trinken, was in epist. 6 als die Entdeckung eines 
σοφόν dargestellt ist, die anregen muß, auch nach anderen σοφά Ausschau zu halten: 
πολλή γάρ ή φύσις, ήν έκβαλλομένην ύπό τής δόξης έκ του βίου επί σωτηρίςο 
ανθρώπων κατάγομεν ημείς. Direkt formuliert sind die angedeuteten gedanklichen 
Verbindungen in epist. 42 (an die Dirne Meiesippe): ’Έφθασεν ή χείρ μου πρό τής 
σής άφίξεως τον υμέναιον μσαι, έγίνωσκεν δε τήν αφροδισίων αποπλήρωσιν 
εύποριστοτέραν εύρήσθαι τής κατά γαστέρα, ό γάρ κυνισμός, ώς οίσθα, φύσεώς 
έστιν άναζήτησις* εί δε τινες μέμφοιντο τήν προαίρεσιν ταύτην, άξιοπιστότερ- 
ος επαίνων εγώ. Vgl. auch epist. 16 τήν φύσιν άνευρίσκειν.

15 πολλών οίς cod.
16 περιμαθήσεις cod.- Ich hatte zunächst παραμύθιον δε geschrieben, es be­

steht jedoch kein Anlaß, an der Korrektheit der bisher nicht belegten Form παρα- 
μύθησις zu zweifeln. Das Verbum (παραμυθέομαι) ist sehr geläufig.

17 Πανός Schafstaedt: παντός cod.
18 Ich übersetze so, um dem durch das Demonstrativum gegebenen Verweis auf 

das Vorausgehende Rechnung zu tragen, ferner gibt es eine ’Αφροδίτη Πράξις (Paus. 
1,43,6).



322 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

Pan belehrt sind, das Werk zu tun. Du aber kümmere dich nicht, auch 
nicht, wenn wegen einer derartigen Lebensführung dich manche 
"Hund" oder etwas noch Schimpflicheres nennen").

Daß der 44. Diogenesbrief an Metrokies, den Bruder der Hip- 
parchia, gerichtet ist, mögen wir beim Übergang zu den wenigen 
Kratesbriefen, die noch kurz behandelt werden sollen, uns nochmals 
vergegenwärtigen19. Der 44. Diogenesbrief ist allem Anschein nach in 
Anlehnung an den 10. Diogenesbrief gestaltet. Der Briefbeginn for­
muliert jeweils das Thema, und dabei entspricht dem "Hab Mut nicht 
nur zur Tracht, zum Namen und zur Lebensführung, Metrokies, 
sondern auch zum Bitten bei den Menschen um das Lebensnotwen­
dige" von Brief 10 als deutliche Variation der Anfang von 44: "Nicht 
nur Brot und Wasser, einfaches Lager und Mantel lehren Besonnen­
heit und Festigkeit, sondern auch, wenn man's so nennen muß, die 
Hirtenhand". Das zeigt motivische und strukturelle Entsprechung, die 
man auf das Spiel mehrerer Autoren ebenso zurückführen kann wie 
auf die geplante Komposition von Zusammenhängen. Ferner läßt sich 
in den Kratesbriefen das Phänomen der Anlehnung und Beziehung 
auch im Sinn des Widerspruchs beobachten, und dazu hat W. Capelle 
in seiner Dissertation das Wichtigste gesagt20. Der größte Teil der 
Kratesbriefe besteht aus einfachen Mahnungen, die an Schüler gerich­
tet sind und Punkte der Lehre und Lebensführung betreffen. So prä­
zisiert der 2. (an die εταίροι gerichtete) Kratesbrief das Betteln, in­
sofern dort (anders als z. B. in epist. Diog. 10) gefordert wird, das 
Lebensnotwendige nicht von jedermann zu erbitten, sondern nur von 
in die Philosophie Eingeweihten, damit man nicht fremdes, sondern 
eigenes Gut nehme. Ansprechender sind Briefe, die auf die Vita des 
Krates und seiner Frau Hipparchia Bezug nehmen, wie der 8. (an Dio­
genes gerichtete) Kratesbrief, der direkt auf den 9. Diogenesbrief ant­
wortet (Capelle, p. 51). Der 10. Kratesbrief (an Lysis) ist für Krates 
bzw. die Kratesdoxographie von Interesse, weil in ihm das Postulat 
der εγκράτεια21 erhoben wird, und zwar in Zusammenhang mit einer 
Mahnung gegen übermäßigen Weingenuß (μεθύσκεσθαι), die sich 
nicht mit radikaler Ablehnung sondern mit einem Ratschlag zum

19 Metrokies ist noch Empfänger von Diog. epist. 10 und von Crat. epist. 19 
(Patrokles, cod.), 20-22 und 34.

20 De Cynicorum epistulis, 49-58.
21 Der Begriff wird besonders zusammengebracht mit Krates in der Vita des 

Antisthenes bei Diog. Laert. 6, 15: ούτος ήγήσατο και τής Διογένους άπαθείας και 
τής Κράτητος εγκράτειας και τής Ζήνωνος καρτερίας. Es wird nicht Zufall sein, 
daß sowohl εγκράτεια als auch εγκρατής nur in den Kratesbriefen (und nicht in den 
Diogenesbriefen) Vorkommen (10, 2 f.; 15; 34, 3). Vgl. auch Philemon fr. 146 Kock 
bei Diog. Laert. 6, 87 καί τού θέρους μέν είχεν ιμάτιον δασύ,/ ϊν ’ εγκρατής ή, 
τού δέ χειμώνος ράκος.



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 323

Maßhalten verbindet. Der Text des Briefs ist bei Müseier wesentlich 
gebessert dadurch, daß Sicherls Athetese des Anfangs von § 2 (Zeile 
7-10 bei Müseier = Zeile 8-12 bei Giannantoni) befolgt und an einer 
weiteren Stelle die Korruptel richtig bezeichnet ist. Die Verbesserung 
der letzten ist mit einiger Sicherheit zu erreichen. Krates mahnt den 
(nach einem αγών) der Trunkenheit hingegebenen Lysis, sich des Wei­
nes richtig zu bedienen: όπως ούν μή γίγνηται μηδέν δυσχερές απ’ 
αυτού, παραινώ σοι μαθόντα εύχρήστως αύτφ χρήσθαι, (2) [...] 
πειρώ δή τοις έγκρατέσι των άνδρών ομίλων έγκρατώς χρήσθαι 
μανθάνειν, δπως αν τό γε δώρον του θεού μή ατιμάζοντι εις κε­
φαλήν σοι γένηται, ά λ λ α  τιμώντι ήδοναί άμεταμέλητοι και 
ώφέλειαί σοι απ’ αυτού ώσιν, δταν οίνώσεως22 μετ’ εγκράτειας 
περαινομένης εύσχημόνως σε και δικαίως ποιή βιοτεύειν μηδέν 
άσχημον μηδέ φαύλον έν τφ βίφ διαπραττόμενον, αλλά πάντα 
τά δίκαια λέγοντα και πράττοντα. ("Damit von ihm also nichts 
Mißliches bewirkt wird, rate ich dir zu lernen, sich seiner nutzbrin­
gend zu bedienen. (2) [...] Versuche also durch den Umgang mit 
maßvollen Menschen zu lernen, ihn maßvoll zu genießen, daß dir das 
Geschenk des Gottes nicht zu Kopfe steigt, weil du es mißbrauchst, 
sondern daß dir, indem du es würdigst, von ihm Genuß ohne Reue und 
Nutzen zuteil wird, wann es, da das Weintrinken mit Maßhaitung 
durchgeführt wird, bewirkt, daß du anständig und rechtlich lebst und 
weder etwas Unschickliches noch Schlechtes in deinem Leben tust, 
sondern in allem recht sprichst und handelst" (übers. Müseier, teil­
weise geändert).

Offenkundig mildert ein solcher Brief die allzu rigorose Auffas­
sung des kynischen Gebots, sich mit Wasser zu begnügen, was sonst 
auch die Kratesbriefe einschärfen23, aber das, wozu der Brief rät, paßt 
wohl auch zu einer Gestalt, die den Beinamen Θυρεπανοίκτης er­

22 οίνώσεως (vorgeschlagen schon Wien. Stud. 109, 1996, 295) statt des kor­
rupten άλλως πας der Überlieferung; das richtige περαινομένης hat nur eine Hand­
schrift (der Matritensis 4454), allerdings wohl in falscher Anlehnung an den voraus­
gehenden Genetiv, während sonst in den Hss. der acc. περαινομένας steht, was die 
Editoren (mit Ausnahme von Müseier) auch drucken. Müselers Verdienst ist, daß er 
sich bei einem Griechisch wie δταν άλλως πάς μετ’ εγκράτειας περαινομένας (so 
noch Giannantoni) nicht beruhigt hat.- Für οϊνωσις (als vor allem bei den Stoikern 
von μέθη unterschiedenen Begriff) vgl. die bei LSJ angeführten Stellen (die angege­
bene Bedeutung "drunkenness" bedarf der Differenzierung), z. B. Plut, de garr. 4, p. 
503 e ff. und c/uaest. conv. III prooem. p. 645 a (mit Teodorsson z. St.), Cornut. 30, 
p. 60, 19 sq. Lang (ώς καί τά άγριώτατα ήθη τής συμμέτρου οίνώσεως έξημερ- 
ούσης), Diog. Laert. 7, 183 (έν ταΐς οίνώσεσιν "at wine-parties" Hicks). Vgl. auch 
Epictet. 3, 2, 5.

23 Es genüge der Verweis auf Crat. epist. 14 (τοΐς νέοις) Έθίζεσθε έσθίειν 
μάζαν καί πίνειν ύδωρ, ιχθύος δε καί οίνου μή γεύεσθε· κτλ.



324 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

hielt24 und die man zusammen mit der sein Leben teilenden Frau auch 
zu Symposien gehen ließ25.

Läßt man Hipparchias Bereitschaft zum kynischen Leben auch 
ein neues Frauenideal darstellen, wie das z. B. der 43. Diogenesbrief 
tut, nach dem die Einwohner von Maroneia ihre Stadt in Flipparchia 
umbenannt hätten, so wird man trotz der dortigen Ablehnung von 
äußerem Schmuck vielleicht Schwierigkeiten empfinden, den 9. 
Kratesbrief damit in Verbindung zu bringen: eine Mnaso erhält dort 
die Mahnung zu einer κοσμιότης, für die Penelope (mit ihrer Treue) 
und Alkestis (mit Treue und Opferbereitschaft) die Vorbilder sind. Der 
Brief verwendet im übrigen ein Dictum des Krates, das bei Plut., co­
ning. praec. 26 (= Crat. test. 29 Giann.) überliefert ist. Auch hier darf 
man wohl von einer Zurücknahme von Möglichkeiten reden, die in der 
(ohne Zweifel historischen) Gestalt der Hipparchia angelegt sind. Wir 
werden auf dies am Ende noch zurückkommen.

Vergleichbares läßt sich vielleicht auch zu den längeren Krates- 
briefen 19 und 20 sagen. Zu 19 wird man nicht zweifeln, daß die Ver­
mutung von Wilamowitz, auch hier sei Metrokles (statt des überliefer­
ten Patrokles) der Adressat26, das Richtige trifft. Der Brief wendet 
sich, wie schon Capelle (De Cynicorum epistulis, p. 52 sq.) gesehen 
hat, gegen die in den Diogenesbriefen (epist. 7, 2 und 34) gegebene 
Auffassung der Figur des Odysseus als Prototyp des Kynikers. Die 
Ablehnung wird anhand einer Art von Tugendkatalog begründet und 
dann Diogenes als das wahre Vorbild des Kynikers dem entge­
gengestellt: καί έξέσται σοι μή τον Όδυσσέα ζηλουν, άλλά Δι- 
ογένην τον πολλούς καί δτ’ εζη έξελόμενον εκ κακίας εις αρετ­
ήν καί δτε τέθνηκε εξ ών κατέλιπεν ήμΐν λόγων.

Auch der 20. Brief des Krates hat Diogenes zum Vorbild, wobei 
auch diesmal die Anlehnung an einen oder mehrere Diogenesbriefe 
vorliegt. Deutlich ist dies für den Beginn (Krates an Metrokles: 20 
χωρισθέντος σου παρ’ ημών επ’ οίκου κατέβην εις την των νέων 
παλαίστραν. Diogenes an Krates: 6 χωρισθέντος σου εις Θήβας

24 Plut, cjuaest. conv. II 1.6, p. 632 e Κράτητα δέ τον φιλόσοφον, εις πάσαν 
οικίαν εισιόντα μετά τιμής και φιλοφροσύνης δεχομένων, θυρεπανοίκτην 
έκάλουν. (7) ποιεί δ’ εύχαρι σκώμμα και μέμψις εύφραίνουσα χάριν. κτλ. Wei­
teres bei Giannantoni, Vol. II, Crates (cap. V H) test. 18.

25 Diog. Laert. 6, 97 εϊλετο ή παΐς καί ταύτόν άναλαβούσα σχήμα 
συμπεριήει τάνδρί καί έν τφ φανερφ συνεγίνετο καί επί τα δείπνα άπήει. δτε 
καί προς Λυσίμαχον εις τό συμπόσιον ήλθεν, ένθα κτλ.

26 Damit ergibt sich eine Sequenz von vier an Metrokles gerichteten Briefen 
(19-22). Dem vergleicht sich die an Hipparchia gerichtete Sequenz der Briefe 28-33, 
auf die der über Diogenes (und sein Betragen als zu verkaufender Sklave) handelnde 
34. Brief folgt. Und an diesen reiht sich noch der 36. Brief, wobei sich thematisch zu 
diesem Paar der Anfang mit Brief 1 und 2 vergleichen läßt (Diogenes' nahender Tod; 
seine Regel, von wem man nehmen kann). Der 35. Brief ist nicht zugehörig.



H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 325

άνέβαινον έκ Πειραιώς) und für die Gestaltung des Schlusses 
(Krates 20 <ταυτα> άπέσταλκά σοι, ϊνα καί σύ κτλ. Diog. 6, 2 
τό σοφόν τούτο άπέσταλκα ούδέν βουλόμενος των καλών δίχα 
σου έπίστασθαι. αλλά καί σύ κτλ., vgl. Capelle ρ. 54). Ver­
gleichen lassen sich aber auch die Geschichten von Krates 20 (wie 
junge Leute im Gymnasion durch das Vorbild des komischen Alten 
zum Laufen und zur körperlichen Gesundheit gebracht wurden) und 
Diogenes 35 (wie Diogenes im Gymnasion der Jugend mit einem 
schönen Jüngling ringen mußte und dann von den Konsequenzen sich 
auf seine Weise befreit hat) und wohl auch kontrastieren. Jedenfalls 
zeigt sich die größere Dezenz der Kratesgeschichte, die im übrigen für 
die Hauptsache auch aus der Tradition genommen ist; vgl. Diogen. 
Laert. 6, 91 f.

Hinsichtlich der Briefe des Krates an Hipparchia läßt sich wohl 
sagen, daß die Grundmotive, auf denen sie aufbauen, wohl schon im 
3. Diogenesbrief (der an Hippodamia gerichtet ist) vorgegeben sind: 
die Frau, welche das Verlangen nach der Philosophie verspürt hat 
(φιλοσοφίας ώρέχθης γυνή ούσα) und ihr Ziel erreichen wird, 
soferne sie ihrem Manne nachzufolgen vermag (εί Κρά,τητος... του 
συνευνέτου μή άπολείποιο). Der 28. Kratesbrief thematisiert die 
Natur der Frau als nicht geringer als die des Mannes und erinnert dazu 
an die Amazonen: μή άπολιπού τούτων ist die Mahnung, bevor der 
Befürchtung Ausdruck gegeben wird, daß die Frau (die -aus welchen 
Gründen immer- zu ihrer eigenen Bleibe weggegangen ist) den begon­
nenen Weg nicht vollenden wird. Der letzte Satz mag gelautet haben: 
αισχρόν δέ ως επί τούτο συγκυνίζειν καί έμφανώς27 εύδο- 
κιμήσασαν τφ γαμέτη καί τφ πλούτφ28 νύν μετανοείν καί έκ 
μέσης τής οδού αναστρέφειν. Der 29. Kratesbrief argumentiert, 
ausgehend von einer Bestimmung der Bezeichnung "Hund", mit der 
dem Manne gegenüber nicht schwächeren Natur des Weibes: μένε 
ούν καί συγκύνιζε (ού γάρ έφυς χείρων ημών ουδέ γαρ αί κύνες 
τών κυνών), ϊνα σοι γένηται καί από τής φύσεως έλευθερωθή- 
ναι ώστε από τού νόμου, φ διά κακίαν πάντες δουλεύουσιν. 
Müseier übersetzt: "Halte nur aus mit uns in der kynischen Philoso­
phie -du bist ja nicht von Natur aus schwächer als wir, ebensowenig 
wie die Hündinnen schwächer sind als die Rüden-, damit es dir ge­

27 Das überlieferte έν πύλαις kennzeichnet Müseier mit Recht als korrupt und 
plädiert im Apparat für Tilgung. Es sollte aber irgendwie zum Ausdruck kommen, was 
Diog. Laert. 6, 97 über Hipparchias Umgang mit Krates schreibt (ταύτόν άναλα- 
βοϋσα σχήμα συμπεριήει τάνδρι και έν τφ φανερφ συνεγίνετο κτλ.).

28 Zu dem verwandelten Sinn von πλούτος vgl. Krates fr. 4 Diels = nr. 70 Gi- 
ann. (aus Diog. Laert. 6, 85), 1 f. Πήρη.../ καλή και πίειρα... ούδέν έχουσα so­
wie epist. 7 (an die Reichen) ...και έχοντες μηδέν πάντα έχομεν, ύμεις δέ πάντα 
έχοντες μηδέν έχετε. Die Selbstbefreiung durch Aufgabe des Vermögens ist einer der 
Fixpunkte der Kratesvita; s. die Texte der test. 4 - 1 7  Giann. sowie die epist. Diog. 9 
und epist. Crat. 8.



326 H. Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328

lingt, dich auch von der Natur ebenso zu befreien wie vom Gesetz, 
dessen Knechte alle sind aus Schlechtigkeit". Das ist korrekt im Hin­
blick auf den etwas problematischen griechischen Text, zeigt aber 
auch einen Bruch in der Argumentation, den man kaum dulden kann. 
Denn zugrunde liegt doch der Gedanke, daß nicht die Natur (des 
Weibes), sondern die Vorurteile der Sitte an dem möglichen Versagen 
schuld sind. Man muß also den Gegensatz von νόμος und φύσις ein­
führen und kann dies leicht, wenn man etwa schreibt: ϊνα σοι γέν- 
ηται και επί τής φύσεως έλευθερωθήναι ώστε29 από του νόμου, 
φ διά κακίαν πάντες δουλεύουσιν ("damit es dir gelingt, dich auch 
im Angesicht der Natur freizumachen von dem Gesetz (bzw. soweit 
es um das Gesetz geht), usw.).

Die Kratesbriefe 30 und 32, zwischen denen ein knapper phi­
losophierender Brief steht, sind Dubletten, aber damit ist noch nicht 
ausgeschlossen, daß sie Teil einer Komposition sein sollen. Beide 
Male reagiert Krates auf die Sendung einer Exomis (eines einfachen 
Hemds), welche die Frau aus Sorge um den Mann hergestellt hat30. 
Beide Male verbindet sich damit die Ablehnung des Kynikers und die 
Mahnung zur Philosophie, welche die Grundlage der Ehe und das 
Anliegen der Frau gewesen war. Und im zweiten Brief (32) steht auch 
die Aufforderung zur Rückkehr: ετι ούν καί νύν έπάνηκε, εϊ σοι 
όντως μέλω ("also komme noch jetzt zurück31, wenn dir wirklich an 
mir liegt").

Den Schlüssel bietet epist. 33: Hipparchia hat ein Kind ge­
boren, und Krates hatte von ihrem Zustand nichts gewußt. Von diesem 
Ziele her läßt sich auch die ganze Briefreihe lesen: Hipparchia, deren 
früheres Leben mit Krates implizit dargestellt wird, ist heimgegangen, 
und das findet die Mißbilligung des Mannes, der sie in seinen Briefen 
zur Philosophie und zu sich zurückholen will. Von Seiten der Frau 
aber kommen bloß Zeichen weiblicher Sorge, die Krates jedoch nur 
mißbilligen und als Abfall in das Kommune deuten kann. Schließlich 
aber erklärt sich alles: das gemeinsame Kind kommt an, die beiden 
Kyniker haben ihr σκυλάκιον und Krates gibt der Mutter seine ky- 
nischen Ratschläge32, die der Komik wohl nicht ganz entbehren. Und

29 Die Schwierigkeit von ώστε im überlieferten Text haben die Editoren mit 
Recht empfunden (ώς γε Hercher, malim ώσπερ Müseier). Man kann es im geänderten 
Text halten als das im späteren Griechisch auftretende ώστε vor Präpositionen (LSJ 
s.v. ώστε V).

30 Das Kleidungstück entspricht an sich kynischen Idealen der Einfachheit wie 
epist. Diog. 29, 2 (έξωμεύς, "Kyniker" Müseier) und epist. Crat. 7 (έξωμίδες Μεγα- 
ρικαί) zeigen.

31 "Komm zurück" ist das Motiv, mit dem bereits der 1. Brief des Krates (an 
Hipparchia) beginnt; dort ist der nahe Tod des Diogenes der Anlaß.

32 Crat. epist. 33, lin. 4 sqq. hat der Text bei Müseier folgende Gestalt: έπειδάν 
δε άποτέκωσιν, τα βρέφιη. [...] καν συμβή περισωθήναι, νοσερά μένει [...]. αλλ’ 
[...] εί δπερ έχρήν ήκειν άφΐκται, μελέτω σοι τούτου του σκυλακίου ημών·



H, Schwabl, Notizen zu den Kynikerbriefen ZA 45(1995)313-328 327

schließlich wird der Aufziehung des Kinds und seinem zukünftigen 
Verhältnis zum Vater auch noch der Theseusmythos zugrundegelegt: 
"Wenn das Kind dann anfängt zu sprechen und zu laufen, rüste es 
nicht aus mit dem Schwerte wie Aithra den Theseus, sondern mit Stab, 
Mantel und Ranzen, welche Dinge die Menschen besser zu schützen 
vermögen als Schwerter, und schicke es nach Athen. Um das weitere 
werde ich mich kümmern, um es statt eines Hundes zum Storche33 zu 
erziehen für mein Alter". So das offenbar nicht ganz ernste Ende eines 
knappen Briefromans über Krates, Hipparchia und ihr Kind. Und der 
hier sichere Zusammenhang einer Komposition gibt Hinweise auch für 
anderes, das noch der genaueren Untersuchung bedarf.

μελήσει δε εάν +άσφαλώς σαυτή παραπλησίως έπεισέλθης. Vielleicht wäre εάν 
ασφαλώς <αύτφ καί> σαυτή παραπλησίως έπεισέλης (’'kümmern wirst du dich 
um es aber, wenn du mit Festigkeit an es und ähnlich wie an dich selbst herangehst"; 
es folgen das kalte Bad, grobe Windeln, knappe Milch) eine Möglichkeit.

33 Zum Storche vgl. Artemid., onir. 2, 22, p. 138, 6 sq. Pack μάλιστα δε προς 
παιδοποιίαν επιτήδειος ό πέλαργος διά την γινομένην ύπό των έκγόνων τοΐς 
γονεΰσιν επικουρίαν mit den von Pack angeführten weiteren Stellen. Unsere Stelle 
ist dort hinzuzufügen.

Korrekturzusatz: Im letzten Satz des 30. Diogenesbriefs mag eine Änderung 
wie προς ήν οί θεοί δώρφ έχρήσαντο προς τούς ποιητάς dem erforderlichen 
Hinweis auf die Dichterweihe genügen. -  Den Beleg für Hikesios als Name von Dio­
genes' Vater liefern auch Münzen von Sinope, vgl. P. Von der Mühll, Mus. Helv. 23 
(1966) 233 und H. Bannert, Numismatisches zu Biographie und Lehre des Hundes 
Diogenes. In: Litterae Numismaticae Vindobonenses Roberto Goebl dedicatae (Wien 
1979) 49-63.


