
K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 287

KLAUS SALLMANN UDK 871-133.09
Seminar für Klassische Philolgie 
Universität Mainz 
Deutschland

POESIE UND MAGIE: VERGILS 8. ERLÜGE

Das Buch der zehn Eklogen Vergils, nach der auf Sueton zu­
rückzuführenden Vergilvita (§ 25) in den Jahren 41, 40 und 39 v. Chr. 
verfasst1, eröffnet mit einem überraschenden Schlage die Epoche der 
augusteischen Klassik. Diese Eröffnung gelingt mit unglaublicher Prä­
zision. Vergil lässt die Glätte der sprachlich-metrischen Form, die 
Bildhaftigkeit der Inhalte und die Zartheit der Stimmung selbst in 
Schmerz und Tod zu einem untrennbaren Ganzen verschmelzen, dem 
man noch die Tiefe der menschlichen, politischen, ja sogar der bio­
graphischen Hintergründe hinzufügen könnte. Für Ecl. 8 sind aller­
dings Einheitlichkeit und Sinndeutung bisher strittig oder offen- 
geblieben; eine erneute Lektüre erscheint gerechtfertigt.

I. Struktur

Das Eklogenbuch sollte nach dem Willen seines Verfassers von 
vorn nach hinten gelesen werden2. Dabei treten, so der allgemeine 
Eindruck, die Eklogenpaare 2 - 3  und 7 - 8  hinter die berühmten car­
mina maiora (besonders Ecl. 4, 5 und 6) etwas zurück, oder anders 
gesagt: Auf der Folie jener carmina minora treten die anderen um so 
strahlender hervor. Von den vier minora scheint Ecl. 8 als die 
schwächste zu gelten und hat in der Tat die relativ geringste philolo­
gische Beachtung gefunden; die meisten Studien befassen sich nur mit 
einzelnen Teilen, vor allem mit der von der Norm so abweichenden

1 Bucolica triennio . . . perfecit (§ 25). Dass die ersten Eklogen im Jahre 41 
entstanden, folgt aus dem Vorausgehen der Landenteignung nach der Schlacht von 
Philippi 42, bestätigt in der Probusvita § 22 (scripsit bucolica annos natus VIII et 
XX).

2 So prozediert mit Recht M. C. J. Putnam, Virgil's Pastoral Art, Princeton 
1970 (pref. x). Vgl. dazu die etwas wirren Überlegungen in der Suetonvita § 69, wo 
ein ordo naturalis et consertus geleugnet wird.



288 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

Widmung (6— 13)3 oder nur einem der beiden vorgetragenen Lieder4. 
Ich glaube allerdings, dass Ecl. 8 trotz gewisser Eigentümlichkeiten 
an Ästhetik und poetischer Kunst ebenso wenig hinter den anderen 
zurücksteht wie an Aussagekraft und bezwingendem Charme.

Ziemlich einig sind sich die Fachleute darin, dass diese Ekloge 
zu den späten Gedichten der Sammlung gehört,5 vielleicht das vorletz­
te (nämlich vor Ecl 7) oder das letzte überhaupt, wenn auch die abso­
lute Datierung (39 oder 35 v. Chr.) umstritten bleibt. Sollte Vergil 
wirklich, vielleicht um die Überwindung der Bukolik zu demonstrie­
ren6, nach Vollendung der maiora am Ende eine so schlechte Arbeit 
geleistet haben, wie A. Cartault7 schon 1897 behauptete, als er ent­
setzt feststellte, dass der etwa Dreissigjährige weitgehend verbrauchte 
Allgemeinplätze der früheren Eklogen und theokritischen Idyllen 
zusammengeflickt habe? Ein Dichter, der Sueton zufolge nur paucis­
simos versus je Tag komponierte?8

3 Neuere Arbeiten zum Proöm (Datierung, Widmung an Pollio oder Octavian, 
Bedeutung von taa carmina V. 10) übersichtlich bei A. Köhnken, 'Sola . . . tua carmi­
na' (Verg. Ecl. 8, 9 f.), WJbb 10, 1984, 77-90, bes. 84 A. 3. Die communis opinio, 
das Gedicht sei Pollio gewidmet und 39 entstanden (z. B. P. Levi, Hermes 94, 1966, 
73-79), erschütterte -  nach Servius (dessen Hinweis auf Octavian auf irrigen Voraus­
setzungen beruhte, s. J. E. G. Zetzel, CPh 79, 1984, 139-142) -  G. W. Bowersock, "A 
date in the eighth eclogue", HSCPh 75, 1971, 73-80, der für Octavian und das Jahr 
35 plädierte. Seitdem halten sich die Vertreter beider Theorien etwa die Waage; für 
Octavian: W. Clausen 1972 (s. Anm, 19), E. A. Schmidt 1974 (SHAW 1974/6), E. 
Coleiro, An Introduction to Virgil's bucolics, Amsterdam 1979, bedingt J. Van Sickle, 
1981 (s. Anm. 46), A. Köhnken 1984 (s.o.), D. Mankin 1988 (Hermes 115, 63-76); 
für Pollio: Coleman 1977 (s. Anm. 15), V. Buchheit 1977 (Gnomon 49, 800-803), R. 
J. Tarrant 1978 (HSCPh 82, 197-199 mit Antwort Bowersocks, ib. 201 f.), R. D. Wil­
liams 1979 (The Eclogues and Georgies, London 1979, 121 f.), R. Mayer 1983 (BICS 
30, 1983, 17-30); skeptisch gegenüber beiden Theorien J. Farrell 1991 (CPh 86, 204- 
2 1 1 ).

4 So B. Otis, Virgil, A Study in Civilized Poetry, Oxford 1963, und E. Leach, 
Vergil's Eclogues, Ithaca/London 1974, die nur das Damonlied behandeln, während 
sich H. J. Rose, The eclogues o f Vergil, Berkeley 1942, fast nur mit dem Alphe- 
siboeuslied befasst.

5 Allerdings gilt gelegentlich das Alphesiboeuslied als früh, nachdem N. O. 
Nilsson (Eranos 58, 1960, 80-91) darin eine höhere Frequenz schwerer Elisionen fest­
gestellt hatte; nach Plin. NH 28, 19 (hinc Theocriti apud Graecos, Catulli apud nos 
proximique Vergili incantamentorum amatoria imitatio) könnte bereits Catuli Theo- 
crits 2. Idyll latinisiert haben, so dass auch Vergils imitatio ein Frühwerk gewesen sein 
könnte (Clausen [Anm. 19] 239). Indes folgt aus einem Textcorpus von nur 36 V. nur 
eine bedingte metrische Aussage.

6 Die Ansicht, Ecl. 8 läute das Ende der Bukolik ein, ist weit verbreitet, in der 
Formulierung L. B. Solodows (Latomus 36, 1977, 771): "The pastoral refuge is not 
merely powerless and empty, it is also unsafe." A. J. Boyle, "A Reading of Virgil’s Ec­
logue", in: A. J. Boyle (ed.), Ancient Pastoral, Berwick 1975, 105-121, spricht von 
"Virgil’s pessimism" und der "irrelevance and inefficacy of song".

7 Étude sur les Bucoliques de Virgile, Paris 1897, 288-323.
8 So berichtet es die Suetonvita § 22 für die Georgica: Traditur cotidie medi­

tatos mane plurimos versus dictare solitus ac per totum diem retractando ad paucis­
simos redigere.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 289

Zu den sachlichsten Methoden, die poetische Technik eines Ge­
dichts aufzuzeigen, gehört die Analyse der äusseren Form; man kann 
dabei sozusagen mathematisch-operational Vorgehen. So bietet sich 
die Möglichkeit an, in der arithmetischen Mitte eines Gedichts das 
Aussagezentrum zu finden, -  für Ecl. 8 zunächst ohne jede Evidenz 
- ,  oder die Plazierung auffälliger inhaltlicher Einschnitte zu prüfen. 
Solche springen bei Ecl. 8 geradezu ins Auge: Auf einen Einleitungs­
teil, der Themaankündigung, Widmung (und Huldigung des Adressa­
ten) und Szenerie mitteilt, folgt das Lied des Schäfers Damon in der 
Rolle eines (namenlosen) Ziegenhirten9, der seine Frau Nysa an den 
Rivalen Mopsus verloren hat und angesichts des völligen Zusammen­
bruchs seiner Persönlichkeit in den Tod geht. Danach singt der Schäfer 
Alphesiboeus in der Rolle einer Magierin von einer verlassenen (na­
menlosen) Frau, die ihren Geliebten Daphnis von der Stadt ins bu­
kolische Land zurückholt.

Die Proportionen sind evident. Damons Lied (Teil B) umfasst 
46 Verse (17-61 einschl. 28a), Alphesiboeus' Lied (Teil C) ebenfalls 
46 Verse (64-109), der Einleitungsteil (Teil A) allerdings nur 16 Ver­
se, und die Zwischenverse 62-63 bleiben heimatlos. Die in den meist­
en Ausgaben ausgewiesene Gesamtverszahl 110 ist nicht durch 3 teil­
bar. Wenn die beiden Lieder gleich lang sind, muss der von O. Rib- 
beck u. a. athetierte Vers 50, der die Wendungen der Verse 48 und 49 
seltsam bohrend wiederholt, gehalten werden. Man spürt, dem Ein­
stieg in die arithmetische Struktur der Ekloge nahe zu sein, ohne ihn 
schon gefunden zu haben.

Indes weisen die beiden Schäferlieder eine gemeinsame formale 
Eigenart auf, die, ohnehin selten in der antiken Dichtung10, keine der 
anderen Eklogen hat: einen versus intercalaris (Kehrvers). Der des 
Damon lautet: Incipe Maenalios mecum , mea tibia , versus (nach 
Theocr. 1, 123f.11 12 ), eine Aufforderung an die Flöte -  tibia ist sozusa­
gen die Konzertflöte im Gegensatz zur kleinen Hirtenflöte fistula, ca­
lamus oder avena]2 - ,  mit ihm, dem Sänger Damon (nicht dem Zie­
genhirten, dessen Rolle er verörpert und der nur eine fistula bläst, V. 
33) "mänalische Verse", d. h. ein arkadisch-bukolisches Lied anzu­

9 capellae gelten V. 33 als sein Besitz. Putnam (Anm. 2) 259 nennt ihn seltsa­
merweise Tityrus, in gewaltsamer Interpretation von V. 55.

10 Die wenigen Beispiele in der griechischen Lyrik bei L. Braun, "Adynata und 
versus intercalares im Lied Damons (Verg. ecl.8)", Philologus 113, 1969, 292-297. In 
der lateinischen Dichtung ausser in Catulis Hochzeitsliedern und dem berühmten Per­
vigilium Veneris etwa Ον. am. 1,6.

11 Die zahlreichen direkten und gebrochenen Theokritzitate in ecl.8 (s.die Kom­
mentare) untersuchte F. Klingner, Virgil, Bucolica -  Georgica -  Aeneis, Zürich/Stutt- 
gart 1967, 134f, und A. Richter, Virgile, La huitième bucolique, Paris 1967, 27-35. 
Zu V. 53-59 s. L. P. Wilkinson, CR 50, 1936, 120f.

12 Putnam (Anm. 2) 261 f. verweist auf Lucr. 4, 585f., wo die tibia allerdings 
nicht die Elegie, sondern als Instrument des Pan die Bukolik symbolisiert.



290 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

stimmen; beim zehnten und letzten Mal erscheint der Kehrvers tra­
gisch variiert, um das tödliche Ende des Gesangs anzuzeigen: Desine 
Maenalios, iam desine, tibia, versus. Alphesiboeus' Kehrvers ist Teil 
des Zaubers und wird vom Sänger seiner Magierin in den Mund ge­
legt: Ducite ab urbe domum , mea carmina, ducite Daphnim (nach 
Theocr. 2, 17ff.): Die Frau fordert ihre Zaubersprüche {carmina) auf, 
den Ersehnten (aus der Stadt) ins Haus (auf dem Land) zurück­
zuführen, also nicht ihn zum eigenen Entschluss, heimzukehren, zu 
überreden oder ihn an seine Liebe zu erinnern, sondern als dux ihn wie 
einen wegunkundigen oder Gefangenen herzubringen. Der kaum noch 
erhoffte, aber dann doch überraschende Erfolg lässt die Magierin ihre 
Sprüche bitten, nunmehr von ihrem Bann abzulassen: Parcite, ab urbe 
venit, iam parcite , carmina, Daphnis.

Beide Schäferlieder sind, wie oben gezeigt, gleich lang, und 
wenn man die formelhaften 2x10 Kehrverse auslässt, sind es jeweils 
36 Verse, also ein Drittel des ganzen Gedichts13. Für Teil A (16 Ver­
se), Kehrverse (20 Verse bzw. ohne die Schlussvarianten 18 Verse) 
ergeben sich wieder 36 Verse (bei 18 Intercalares wären die Zwischen- 
verse 62/63 zu addieren), die nun nicht als Block erscheinen, sondern 
zur Hälfte (die 18 bzw. 20 Intercalares) mit den beiden Liedern ver­
zahnt und bei diesen wieder ein genaues Fünftel ausmachen (36:45 = 
4:5). Die auktorialen Verse und die Einleitung entsprechen mit der 
Zahl 18 wieder der halben Normgrösse 36. Diese Proportionen kön­
nen nicht Zufall sein, das ganze Gedicht sicher nicht das Ergebnis poe­
tischer Lässigkeit14. Und man könnte die arithmologische Untersuch­
ung weiter ausdehnen (z. B. auf die Proportionen der durch die Kehr­
verse abgetrennten Strophen); doch kommen wir zu den Inhalten.

Wieder empfiehlt es sich, mit den in sich geschlossenen Schä­
ferliedern zu beginnen und sie zunächst nur werkimmanent zu befra­
gen, um erst später das gesamte Eklogenkorpus einzubeziehen. Die 
beiden Lieder sind nicht nur formal parallel gebaut, sondern auch in­
haltlich, wenn auch kontrastiv, aufeinander bezogen. Im ersten Lied

13 O. Skutsch ("Symmetry and sense in the Eighth Eclogue", HSCPh 73, 1969, 
153-169) stellte die Symmetrie der Schäferlieder nicht durch Einschub des Intercala­
ris V. 28a her, sondern durch Athetese des einhellig überlieferten Intercalaris V. 76 
(übernommen von Klingner. Anm. 11) und erhält somit die fast allzu glatte Relation 
der Verszahlen 36:36:36 (= 108 V.), ohne eine tiefere Bedeutung darin zu sehen ("just 
a pretty pattern", 156).

14 Die Unsicherheit der Gesamtverszahl (109 oder 110 V.: zu 108 s.vorige Anm.) 
lässt folgende alternativen Aufbausysteme zu. ohne indes die Gesamtsymmetrie des 
Gedichts in Frage zu stellen: System I: Teil A (V. 1-16 + 20 Intercalares) = 36 V., Teil 
B (V. 17-61) -  10 Intercalares = 36 V.. Teil C (V. 64-109) -  10 Intercalares = 36 V. 
Rest: 2 V. (V. 62-63), total 110 V. System II: Teil A (V. 1-16 + V. 62-63 + 2x9 Inter­
calares) = 36 V., Teil B (V. 1 7 - 6 1 - 9  Intercalares) = 37 V., Teil C (V. 64-109 -  9 
Intercalares) = 37 V.. total 110 V. Bei den Kehrversen ergibt sich die Schwankung 9 
oder 10, je nachdem ob der variierte letzte Kehrvers mitgerechnet wird oder nicht.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 291

spricht ein von seiner Frau verlassener Mann, im zweiten eine von 
ihrem Mann verlassene Frau. Der Mann des ersten Liedes stimmt eine 
verzweifelte Weltklage und Anklage an die Götter an, die Frau des 
zweiten Liedes setzt magische Praktiken in Bewegung, um den Ge­
liebten nicht zu verlieren. Das erste Lied endet paroxystisch mit dem 
Tod des Verzeifelten, das zweite triumphal mit der Vereinigung des 
Paares. Man sollte sich aber davor hüten, vorschnell auf die Botschaft 
dieser Kontrastparallelen zu schliessen, etwa in dem Sinne, dass Da­
mon die Ohnmacht der Poesie vorführe, Alphesiboeus die Macht der 
Magie15, oder dass Vergil gar überhaupt das Ende der Bukolik16, in 
diesem Sinne fortgesetzt in Ecl. 9 und 10, habe offenbaren wollen. 
Wir fragen zunächst nach der inneren Verfasstheit der Flauptakteure 
und folgen dabei streckenweise den Spuren von Guillaume Stégen17, 
der den Text sehr sorgfältig verhört hat.

II. Damon

Damons Lied gehen drei vorbereitende Verse voraus: Es ist 
ganz früher Morgen, der kalte Schatten der Nacht beginnt zu weichen, 
das Vieh steht auf der noch vom Tau nassen Wiese. Von der 'Tama- 
riskenbukolik' ist man anderes gewöhnt: heisser Mittag, der erträgli­
che Schatten eines Baumes oder Busches wird aufgesucht, das Vieh 
dem Hütejungen oder sich selbst überlassen, bis der Sonnenuntergang 
zur Arbeit ruft.18 In der Nüchternheit der Morgenfrische -  der Mor­
genstern (Lucifer) wird angerufen -  beginnt Damon als namenloser 
Hirt, wegen der Feuchte nicht unter einem Baum sitzend, sondern 
gestützt auf einen geglätteten Olivenstab -  ungewohntes Bild in der

15 Nach Stégen (Anm. 17) und Otis (Anm. 4) auch W. Berg, Early Virgil, Lon­
don 1974, 184: Alphesiboeus' Lied sei ein 'Heilgesang' wie Dido es (Aen. 4, 487ff.) 
bestelle, vgl. Pind. Nem. 8,3f.; 8, 49. R. Coleman, Virgil, Eclogues, Cambridge/Lon- 
don 1977, 27, denkt sich Alphesiboeus' Lied als praeceptum amoris: nur "resourceful 
boldness" helfe im Gegensatz zu Corydons larmoyanter Träumerei (Ecl. 2) und Da­
mons philosophischem Märtyrertum. Auch Putnam (Anm. 2) sieht Damons Weit "von 
innen kaputt", während im Alphesiboeuslied die Bukolik (in der Gestalt des Daphnis) 
heimgeholt werde. Ähnlich wieder D. R. Slavitt, Virgil, New Haven/London 1991, 33- 
35: Da die Welt (in der Gestalt Nysas) die hohe Kunst nicht akzeptiere, bleibe nur die 
Flucht in die Magie. Doxographic bei E. Coleiro, An Introductionto Vergil's bucolics, 
Amsterdam 1979, 255-267.

16 In der Tat ist ein gewisse Melancholie in den drei letzten Eklogen nicht zu 
verkennen, vgl. o. Anm. 6.

17 "Commentaire sur cinq Bucoliques de Virgile (3, 6, 8, 9, 10) suivi d'un vue 
d'ensemble sur tout le receuil", Namur 1957, 57-91; trotz einiger Fehlurteile (z. B. 
über die Eingangsverse) eine sensible und in ihrer Zeit moderne Studie.

18 Ecl. 1, 1-2 (Nachmittag?), 82f. Abend; Ecl. 2, 3 (inter densas umbrosa cacu­
mina fagos)\ Ecl. 3 hat kein setting, aber 96f. 98f. Mittagsglut; Ecl. 5,3-5 sub incer­
tas umbras, daher Ortswechsel zur Grotte; Ecl. 6, 27f. nur andeutend; Ecl. 7, 10 qui­
esce sub umbra (trotz der Frostgefahr V. 6); Ecl. 9, 57f. nur andeutend Windstille am 
Meere; Ecl. 10, 7 Weidezeit, V. 75ff. Abend.



292 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

Bukolik und eher eine tragische Bühnenfigur - ,  sein Klagelied von der 
enttäuschten und getäuschten Liebe, ein bitterer Kontrast zur Tages­
zeit: während der "holde Tag" (dies almus) kurz bevorsteht, spricht 
er selbst zu den Göttern als Sterbender (moriens) und zwar in der 
letzten Stunde seines Lebens (extrema hora). Die Bitterkeit steigert 
sich: Er klagt sein Leid den Göttern, ohne etwas von ihnen zu erhof­
fen. Dass sie bei der Hochzeit mit Nysa zu Zeugen angerufen worden 
waren, hat nichts genützt {nil testibus illis profeci). Das ist wichtig: 
Es gibt weder eine Bitte um Trost und Beistand noch gar den Versuch, 
Nysa coniux zur Rückkehr zu bewegen. Nach dem 'Erfolg' der Poesie 
(im Vergleich zur erfolgreichen Magie) zu fragen, ist also unrichtig: 
ein Erfolg im Sinne der Wiedergewinnung Nysas war nie intendiert. 
Damon lässt seinen Hirten ohne Gegenüber, ohne Echo und Zuhörer 
singen. Ja, auch Damon selbst singt offenbar allein19. Ob der im Pro­
log genannte Alphesiboeus zuhört, erfährt der Leser nicht. Zwar wa­
ren beide als certantes (V. 3) vorgestellt worden; aber das ist auch als 
Konkurrenz auf höchstem Niveau verstehbar. Immerhin wird Alphe- 
siboeus' Lied als Antwort (responderit, V. 62) deklariert, freilich 
auktorial durch den Dichter. Alphesiboeus' Zauber-Gesang erklingt 
dann aber ebenso isoliert und autonom wie Damons Elegie. Beide 
Sänger nehmen nie auf einander Bezug, sprechen sich nie gegenseitig 
an20. Es ist der Leser, der den Vergleich beider Lieder zu ziehen hat.

Damon lässt nun (V. 20) erstmals den Kehrvers hören: Incipe 
Maenalios mecum, mea tibia versus. Die folgende Strophe erläutert: 
Der Berg Mainalos in Arkadien ist der unverlierbare Partner der 
bukolischen Sänger; semper habet den rauschenden Hain und die 
flüsternden Wälder; semper audit die Liebeslieder der Hirten und das 
Spiel der von Pan erfundenen Rohrflöte. Maenalei versus sind 
demnach bukolische Gedichte in dem von E. A. Schmidt21 am tiefsten 
erschlossenen Sinn: Verse im Bereich der absoluten, 'abgehobenen' 
Lyrik, die alles von aussen eindringende Leid der Liebe, des Schick­
sals. der Politik in Kunst verwandelt, ohne ihr aber den Realitätswert 
zu nehmen. Bukolik verklärt, sublimiert, aber verdrängt nicht. Stégen 
hat gemeint, der todtraurige Sänger suche Trost in der Poesie22. Das

19 So auch Slavitt (Anm. 15), 33 ("no competition"). Anders W. Clausen, A Com­
mentary on Virgil, Eclogues, Oxford 1994, 238, der an einem Sängerwettstreit festhält.

20 Schon deshalb kann die Ekloge nicht als 'dramatisch' gelten; es werden auch 
nicht Tragödie (Damonlied) und Komödie (Alphesiboeuslied) gegenübergestellt (Van 
Sickle, Anm. 46, 23f.; Otis, Anm. 4, 106. 119. "novel" 109; Putnam Anm. 2, 292; Man- 
kin, Anm. 3, 70). Dafür, dass Ecl. 8 die Keimzelle des Pastoralspiels der Renaissance 
sei, bleibt E. K. Rand, The Magical Art o f Virgil, Cambridge(Mass.) / London 1931 
[1966] 128, den Beweis schuldig. Eine deutliche Dramatisierung versucht aber die 
Imitation bei Nemes. Ecl. 2.

21 Poetische Reflexion, Vergils Bukolik, München 1972, 89, wo allerdings Ecl. 
8 nicht explizit behandelt wird.

22 So Stégen (Anm. 17) 89; wegen der Erfolglosigkeit übergebe er nicht die fis­
tula, sondern sich selbst dem Meere.



K. Sallmann, Poesie and Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 293

ist so dem Text nicht zu entnehmen, mag aber Vergils Intention nahe­
kommen. Der Imperativ ( incipe) zielt auf das Musikinstrument, das 
mit dem Sänger gemeinsam den Gang in die arkadische Bukolik an- 
treten soll, den Weg in die Süsse der Kunst, da ja die Götter als Zu­
flucht ausfielen. Auf dieses gewichtige (Binnen-) Proömium folgt die 
narratio. Was war geschehen? Die lapidare Mitteilung bedarf nur 
dreier Worte: Mopso Nysa datur. Danach der emotionale Aufschrei: 
Quid non speremus amantes? Adynata geben im Sinne des Rivalen 
Mopsus die Antwort: Liebende erhoffen alles, auch dass Unmögliches 
möglich wird: Dass sich Greife mit Pferden paaren, dass Hunde und 
Rehe gemeinsam zur Tränke gehen (oder spielt pocula auf ein Gelage, 
z. B. ein Hochzeitsgelage an?)23. Die Bitterkeit dieses auf den Kopf 
gestellten Tierfriedens wird grimmiger im folgenden Glückwunsch an 
Mopsus (sparge, marite, nuces) am Abend der Brautnacht (der Ver­
lassene singt in der Morgenfrühe), und sie schlägt in selbstquäleri­
schen Sarkasmus um im Glückwunsch an die Braut (o digno coniunc- 
ta viro/), da sie die rusticitas des Verlassenen verachte (der Neue ist 
indes dem Namen nach ebenfalls ein Hirt) und die, noch schlimmer, 
nicht an die göttliche Führung des Menschenlebens, d. h. den göttli­
che Schutz der Ehe glaube.

Dieser Vorwurf lässt aufhorchen. Hatte der Sprecher nicht vor­
her selbst gesagt (V. 19T), dass er vom Gottvertrauen nichts gehabt 
habe? Immerhin hat er sich tarnen dazu durchgerungen, sich an die 
Götter zu wenden (divos adloquor), während Nysa extremer Asebie 
bezichtigt wird: Sie achtet weder Götter noch Menschen. Der Sänger 
sieht keine Schuld bei sich, auch nicht (V. 32-34) in seinem unkulti­
vierten, kyklopenartigen Äusseren (wie der Corydon der 2. Ekloge, 
der vermutet, wegen seiner Ungepflegtheit Alexis an einen Städter 
verloren zu haben): despicis omnes /  dum que tibi est odio mea fis tu ­
la ..., wirft er Nysa vor.

Damit ist ein erster Höhepunkt des Affekts erreicht. Vor dem 
Aufstieg zum zweiten malt der Klagende in scharfem Kontrast den 
sentimentalen Rückblick auf die erste Begegnung mit der Geliebten in 
der Kindheit, als er im zwölften Lebensjahr stand und Nysa an der 
Hand ihrer Mutter in saepibus nostris ("in meinem Machtbereich") 
Äpfel auflas, die der stolze, schon etwas grössere Kavalier greifge­
recht herabbog. Nach den roscida mala kam der malus error, -  wie 
nachträglich festzustellen ist. Damals war es Liebe auf den ersten 
Blick: ut vidi -  ut perii. Perii ist ein Terminus der Liebeselegie, hat 
hier aber einen fatalen Doppelsinn.

Mit der Verfluchung des Amor steht Damons Hirt auf dem näch­
sten emotionalen Gipfel: Amor als Mörder, als Anstifter zum Mord

23 Die Verheiratung Nysas mit Mopsus ist also ein Adynaton; dazu sehr feinsin­
nig L. Braun, (Anm. 10) 292ff.



294 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

Medeas an ihren Kindern. Auch Amor ist 'unmenschlich', ein Produkt 
von der barbarischen Randzone der Oikumene -  wie Nysa selbst24. 
Amor ist saevus (wie in der Elegie), und wenn die mater crudelis ist, 
verweist die Magierin Medea auf Amors destruktive Mutter Venus. V. 
50 könnte zwar eine in den Text geratene, spielerische Glossenva­
riante sein25. Er muss aus demselben Grund beibehalten werden, aus 
dem V. 28a einzufügen ist, nicht nur aus Gründen der Parallelität zum 
Alphesiboeus-Lied, sondern aufgrund der arithmetischen Gesamtsys­
tematik.

Nun könnte gleich das tragische Ende als dritte Aufhöhung der 
Emotion anschliessen; aber Vergil schiebt abermals retardierende Ver­
se mit dem paradoxen (kondizionalen) Bild der verkehrten Welt ein: 
"Wenn es so mit Amor steht" (dass er die Weltordnung aufhebt), so 
können Wölfe vor Rehen fliehen, Eichen goldene Äpfel tragen, die 
Erle Narzissenblüten treiben, Bernstein aus Tamarisken fliessen und 
die Eule mit dem Schwan um die Wette singen26, und: Tityrus mit 
Arion bzw. als Landwesen mit Orpheus gleichziehen. Ohne Konstanz 
der Gattungen gerät die Natur aus den Fugen und die Bukolik erhält 
den Rang der hohen Lyrik27. Für den Sänger ist diese Unglaublichkeit 
durch den Eingriff des durus Amor eingetreten, das Chaos bricht aus: 
Die durch Grenzen und Gesetze differenzierte Natur zerfliesst im zen­
tralen Meer des Seins. Das heisst für den Todwunden: Abschied von 
den silvae (von der Bukolik), Sturz in die Tiefe (ins Chaos) von der 
"Warte hoch in den Lüften". Die nüchterne Morgenweide hat sich in 
einen leukadischen Felsen, in eine ekstatische specula aerii montis 
verwandelt, von der aus das ganze Elend der gottverlassenen und von 
Amor verwüsteten Welt zu sehen war und die mit Arkadien, den Mai- 
nalosversen, nicht vereinbar ist.

Die innere Linie des Damonliedes geht aus vom Einssein mit 
der arkadischen Welt (semper audit amores pastorum , V. 23), schwingt 
sich über die bittere, dann sarkastische Reflexion über Nysas neue 
Bindung empor zum grossen Gefühlsausbruch, der die Klage zur An­
klage werden lässt: Amor ist durchschaut: Nunc scio quid sit Amor 
(V. 43): ein zerstörerischer Eindringling aus fremden Welten (nec ge­
neris nostri, V. 45); schliesslich erreicht der Weg über die wehmütige 
Kindheitserinnerung die Erkenntnis des Zusammenbruchs der gesamt-

24 Sehr weit geht Otis (Anm. 4) 115, wenn er Nysa in metaphysischer Überhö­
hung als crudelis Venus demaskiert sieht.

25 improbus ille puer, crudelis tu quoque, mater, variiert V. 49 crudelis mater 
magis, an puer improbus ille?, ein Zitat aus dem Culex (V. 292): sed tu crudelis, 
crudelis tu magis, Orpheu: vgl. Ciris 133 und Aen. 4. 412: dazu E. K. Rand, HSCPh 
30. 1919, 118.

26 Das gleiche Motiv benutzt der anonyme Dichter der 'Octavia' 222ff. mit Blick 
auf Nero, mit dessen impia mens sich zu verbinden unmöglicher ist als das Eintreten 
der Adynata in der Natur.

27 Irrig interpretiert von Coleman (Anm. 15) 241 f.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 295

en Weltordnung, auf die auch die bukolische Welt gebaut war, und 
führt, im Moment der tiefsten Erkenntnis (sit Tityrus Orpheus)28 zur 
finalen Vereinigung mit dem Urelement29 und damit zur Aufgabe der 
eigenen Individualität. Wäre Amor der blandus deus, für den man ihn 
fälschlich hält, hätte sich dieser Ausstieg erübrigt und Tityrus hätte 
wie Orpheus und Arion sein Leid mit der Musik bezwungen.

III. Alphesiboeus

Ein ähnlicher Bogen durchzieht das Lied des Alphesiboeus, das 
ungeachtet seiner Eigenständigkeit und umgekehrten Stossrichtung ja 
ausdrücklich als Responsion konzipiert ist (quae responderit, V. 62) 
und wegen seines magischen Inhalts die übermenschlichen Kräfte der 
Musen erfordert (non omnia possumus omnes, V. 63)30. Der neue In­
tercalaris beginnt ebenfalls mit einem Imperativ (ducite), der wieder 
an die eigene Dichtung gerichtet ist (jnea carmina), aber anders als 
im Damonlied konkret das Ziel nennt: domum ducite Daphnim. 
Textimmanent gesprochen, handelt es sich nicht um absolute Poesie, 
sondern um Zweckdichtung, genauer: um einen Zauber im Vollzug; 
denn die carmina sollen eine Handlung bei einem anderen Menschen 
erzwingen31. Die anonyme Zauberin, Nachfahrin der theokritischen 
Simaitha aus den 'Pharmalceutriai' (Id. 2), befiehlt ihrer Gehilfin gleich

28 Diese zentralen Verse 55-56 (Gedichtsmitte!), verkannt schon von Servius 
(vilissimus rusticus Orpheus putetur in silvis, Arion vero inter delphinas) als Ver­
kleinerung der legendären Meistersänger (allerdings ist Servius ebenso doppeldeutig 
wie Vergil), sind erstaunlich wenig beachtet worden; Ausnahme: B. Kytzler, In medio 
mihi Caesar erit, JAC 9, 1994, 75-81, hier 79. Es geht nicht einfach um das Orpheus­
motiv' (Pöschl) wie in den Eingangsversen der Ekloge, sondern um das 'Orpheus-sein' 
im Sinne höchster Wortmächtigkeit. Die vergilische Orpheus-Symbolik erläutert G. 
Lieberg, Virgile et l'idée de poète créateur, Latonius 41. 1982, 255-284, hier 275 ff. 
Putnam (Anm. 2), 276f. interpretiert allzu realistisch: Nur wer über magische Kräfte 
wie Orpheus verfügt, könnte diese Verkehrung der Welt (Adynata) aushalten. Richter 
(Anm. 11), 71 verweist auf Ecl. 4, 55: Non me carminibus vincet nec Thracius 
Orpheus, sagt Vergil im Blick auf die aurea aetas, als positives Pendent der Adynata 
des Damonliedes. Doch geht eine Interpretation "Befreit von Leid und Tod würde 
Tityrus die Wortmacht des Opheus besitzen" am Ziel des Textes vorbei.

29 Ähnlich M. Desport, L'incantation Virgilienne, Bordeaux 1952, 50T: Ver­
schmelzung in neuer Freiheit mit der Natur, in welche durch Alphesiboeus' Zauberin 
auch Daphnis hineingezogen werde, die aber Nysa verlasse.

30 Anders Stégen (Anm. 17), 79: Alphesiboeus fühle die übermenschliche Her­
ausforderung, Damon künstlerisch zu übertreffen. Gelingt ihm bzw. seinen Musen 
dies?

31 Fachmännische Interpretation des Rituals bei G. Luck, Hexen und Zauberei 
in der römischen Dichtung, Zürich 1962, 6-15, mit der richtigen Feststellung, dass 
Vergil die carmina, von denen die Magierin spricht, selbst nicht vorbringt. Aus diesem 
Grunde hatte I. Bruns, "Der Liebeszauber bei den augusteischen Dichtern", in: I. B., 
Vorträge und Aufsätze, München 1905, 321-356, auf die Auswertung von Vergils "ob­
jektiver Darstellung" verzichtet. Erklärungen bei Rose (Anm. 4) und V. Tandoi, "Let- 
tura di ottava bucolica", in: M. Gigante (ed.), Lecturae Vergilianae 1, Napoli 1981, 
265-317.



296 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . ZA 45(1995)287-302

in der ersten Strophe die Zurüstung derselben magischen Praktiken 
{effer, cinge, adole), die Medea einst anwandte32, und behauptet, dass 
die Sprüche erst das Wesentliche ausmachen {nihil hic nisi carmina 
desunt, V. 67)33. Im Hymnenstil preist die zweite Strophe die Macht 
der Magie -  carmina im Dienst an sich selbst -  über die Natur (wo­
bei Kirke den Liebeszauber verkörpert), während die dritte Strophe 
die magischen Handlungen der Sprecherin kommentierend beschreibt 
{circumdo, circumduco): die Dreizahl spielt dabei eine entscheidende 
Rolle und schlägt die Brücke zur vierten Strophe. Die Gehilfin Ama­
ryllis -  warum fällt gleich zweimal ihr Name? -  soll mit drei Farben 
drei Knoten knüpfen {necte -  necte) und dazu sprechen: Veneris vin­
cula necto (V. 78). In der fünften Strophe scheint das Ritual vollendet 
{durescit -  liquescit, gesagt von Ton- und Wachsmassen, vielleicht in 
Puppenform, V. 80), die sympathetischen Vorgänge am Altar, so will 
es die Magierin, müssen auf Daphnis einwirken: der Lorbeer brennt 
wie das eigene Herz und wie Daphnis selbst {malus Daphnis?, V. 83) 
vor Liebe brennen soll. Den plötzlichen Stillstand der hektischen Ge­
schäftigkeit untermalt das bukolische Bild der Färse, die von der 
vergeblichen Suche nach ihrem Stier im Schilf ausruht (nach Lucr. 2, 
355-366, wo das Muttertier nach dem Kalb sucht), in der sechsten 
Strophe, die zugleich anzeigt, dass Daphnis nicht erscheint. Die zor­
nige Magierin muss einen neuen Anlauf nehmen und begräbt rituell 
Daphnis' zurückgelassene Kleider (siebte Strophe): Terra, tibi man­
do ... (V. 93). Die achte Strophe fordert die ('medeischen') Giftkräuter 
des Berufsmagiers Moeris vom Schwarzen Meer an, die Menschen in 
Wölfe verwandeln können, und in der neunten Strophe -  dramatischer 
Gipfel des Zaubers -  soll Amaryllis die Lorbeerasche rückwärts in 
den Fluss werfen. Und wieder muss die hart arbeitende Zauberin fest­
stellen: Nihil ille deos, nil carmina curat? Daphnis ist offenbar nicht 
anders als Damons Nysa immun gegenüber den Göttern (hier: der Un­
terwelt) und Zaubersprüchen. In diesem Augenblick, noch bevor der 
neue Zauber eingesetzt wird, lodert die scheinbar erloschene Lorbeer­
asche von selbst auf (die Asche wollte sich nicht entfernen lassen), der 
Hund Hylax bellt, Daphnis tritt ein. Mit dem Befehl an die Zau­
bersprüche, ihre Wirkung nun einzustellen {parcite), schliesst kom­
mentarlos Alphesiboeus' Lied und die ganze Ekloge.

Aller thematisch bedingten Unterschiede zum Trotz weist die 
Linie dieses Liedes klare Parallelen zum Damon-Lied auf34. Jeweils

32 Die auf Medea (auch im Damonlied 47) hinweisenden Züge arbeitet Solodow 
(Anm. 6) 759 gut heraus.

33 Betont von Desport (Anm. 29) 114: Nicht die magischen Praktiken interes­
sieren, sondern der "chant d'écho", also die Magie des Wortes und damit die Kompe­
tenz des Dichters. Richtig weist auch A.-M. Tupet, La magie dans la poésie Latine, 
Paris 1976 (hier 223-232) auf das Schlüsselwort carmen hin, das Poesie und Magie 
auf den gemeinsamen Begriff bringt (227).

34 Weitere Bezüge bei Coleman (Anm. 15), 254f.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 297

die sechste Strophe retardiert mit lyrischer Fermate (Damons Erinnern 
an die Gartenszene, die ermattete Färse am Bach). Bis dahin geht die 
Handlung rasch voran bis zur ersten Klimax, danach die drei Stroph­
en, die zur Peripetie führen: Vereinigung mit dem Urelement bzw. mit 
dem Geliebten. Die vom Inhalt her nicht unbedingt erforderliche Hir­
tenwelt wird durch die Namen (Nysa, Mopsus, Amaryllis, der Kräu­
tersammler Moeris) und gelegentliche Tableaus gewahrt (Selbstporträt 
des Ziegenhirten V. 33ff.; Gebell des Schäferhundes Hylax, V. 107). 
Aber schon die Parallele der mangelnden Götterverehrung Nysas 
(V. 35) und Daphnis' (V. 103) betont auch die Gegensätze: Was von 
Nysa als menschlich-religiöse Grundhaltung erwartet wird (Glaube an 
einen fürsorgenden Gott), bezieht sich bei Daphnis nur auf dessen 
Beeinflussbarkeit durch die Mächte der Unterwelt (vielleicht glaubt er 
an die olympischen Götter?), und war Nysa für den Ziegenhirten der 
Lebensinhalt, gilt bei der Magierin nur der bare Besitz des Geliebten 
{talis amor teneat, nec sit mihi cura mederi, V. 89), nicht der see­
lische Zustand des Gebannten.

Es geht also um zwei Arten der Liebe -  und hier sehe ich Ver- 
gils Botschaft35 - :  um die den ganzen Menschen existentiell erfassen­
de Liebe zu einem fast göttlich verehrten Menschen, die, wie die Ele­
giker ausführen werden, von, oder besser: in ihrer Erniedrigung am 
intensivsten lebt, andererseits um die besitzergreifende, das eigene 
Glück und Selbstgefühl konstituierende Liebe, die den geliebten Part­
ner als bestätigenden Beweis braucht, nicht aber dessen Gegenliebe 
(von Daphnis' Gefühlen erfährt man nichts). Durus ist Amor (vom 
Elegiker als göttliche Macht hypostasiert) in beiden Fällen; er degra­
diert die Liebenden zu passiven Marionetten seines Spiels von Verein­
igung und Trennung. Man hüte sich wieder vor vorschnellen Auswei­
tungen dieser Feststellung, z.B. bezüglich der Opposition von Männer­
und Frauenliebe36, des elegischen Eros und der satirischen Sexualität, 
der seelischen und der körperlichen Verfallenheit. Aber als wesens­
offenbarenden Test konstruiert Vergil in beiden Liedern die Situation 
des Verlassenseins. Dass Damon seinen Ziegenhirten in den Tod ge­
hen lässt, Alphesiboeus seiner Zauberin Erfolg zuspricht, bedeutet ja 
nicht Sieg oder Niederlage, schon gar nicht der certantes pastores 
selbst37, deren poetische Qualifikation (und damit auch ihr Denken

35 Ähnlich Berg (Anm. 15), 184ff. im Sinne der Überwindung theokritischer 
Liebesromantik. Auch P. Maury, "Le secret de Virgil et l'architecture des Bucoliques", 
LH 1, 1944, 71-147 "bucolique d'amour" und Richter (Anm. 11), 36: "double thème:
. . la tyrannie de l'amour et l'efficacité du chant." Auch die etwas saloppe Interpreta­
tion von Slavitt (Anm. 15), 33 spricht vom "special view of love".

36 Andeutend Stégen (Anm. 17), 90 mit Hinweis auf Ov. a. a. 1, 279ff.; nach sei­
ner Ansicht liegt die Schönheit des Alphesiboeusliedes gerade in seiner Gewaltsamkeit.

37 Clausen (Anm. 19), 238 erwägt, ob nicht Alphesiboeus wegen der vom Da- 
monlied abweichenden Versfolge in der letzten Strophentriade der Unterlegene sei. 
Aber wer sagt, dass in Ecl. 8 die für Ecl. 3 aufgestellten Regeln gelten?



298 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

und Fühlen) gleich überdurchschnittlich, ja übernatürlich eingeschätzt 
worden war (V. 2), sondern demonstriert die furchtbare Allmacht der 
crudelis mater, der Venus -  und der sanften, bukolischen Kunst, de­
ren magische Kraft den Leser in ihren erotischen Bann zieht. Beide 
Lieder sind reine Poesie, von ihren Autoren gesungene Pastorali, und 
beide sind in ihrer Art magisch, wenn auch Vergil das Wort carmen 
(Bannspruch) nur für Alphesiboeus verwendet und Damon neutral lie­
ber versus singt. Die Magie des Damon-Liedes zieht seinen Sänger 
von der Klippe ins Meer, im anderen Lied den Besungenen von der 
Stadt auf das Land. Das ist der Grund, weshalb die intercalares, 
eigentlich nur im Zauberlied zu Hause, auch in der Liebesklage auf- 
treten38. Dort wird zwar nicht die Götterwelt beschworen, wohl aber 
an die von den Göttern gesetzte, aber von Amor gestörte, ja zerstörte 
Weltordnung appelliert. Man mag Damons Lied als 'tiefer', philoso­
phischer, edler empfinden39, das Zauberlied als lächerlichen Humbug 
abtun, zu Unrecht, glaube ich; oder sind Horazens Canidiagedichte, 
Lukans Erichthoszene auch lächerlich40? An der Intensität des Lie- 
besverlangens der Magierin besteht kein Zweifel; setzt sie doch für 
ihre Liebe Himmel und Hölle in Bewegung.

Der Zauber der Poesie dehnt sich aber auch auf den Leser aus 
und transzendiert. Vergil erreicht dies durch einen einfachen Kunst­
griff: Weder der Ziegenhirt noch die Zauberin haben einen Namen, 
vielmehr singen Damon und Alphesiboeus im eigenen Namen, so dass 
sich das Rollenspiel erst allmählich aufklärt41. Dass im zweiten Lied 
eine Frau spricht, muss sich der Hörer erst scharfsinnig errechnen 
(eine sprachliche Femininform fehlt absichtlich). Der Sprecher/die 
Sprecherin will den Sinn des coniux zu sich wenden (V. 66), und die­
ser hat dann den männlichen Namen Daphnis (V. 68; coniunx ist in 
homoerotischen Beziehungen unüblich). Und Hexerei mag a priori 
Frauensache sein. Aber dass sich Damon nicht selbst umbringt (de­
ferar, V. 60), wird dem Hörer erst wieder in den auktorialen Zwis- 
chenversen 62/63 (haec Damon) bewusst.

38 Das verkennt Clausen (Anm. 19), 238, der den Kehrvers des Damonliedes als 
sinnlos und formfremd verwirft.

39 Cartault (Anm. 7), 301 pass, und Leach (Anm. 4), 153f. 158 sehen in der Ver- 
ernstung des Liebesleides gegenüber dem Liebeskummer bei Theokrit (den Vergil in 
Ecl. 2 nur parodiert habe) die Hauptaussage; ähnlich Otis (Anm. 4) im Vergleich mit 
Corydon in Ecl. 2.

40 Dazu Putnams (Anm. 2, 292) Analyse des Alphesiboeusliedes, wenn das 
Magiethema auch übergewichtet wird: "The poem is a hymn to the magic power of 
song".

41 Dass Damon sich selbst singe und sich am Ende ins Meer stürze, nimmt noch 
Clausen (Anm. 19) 245 an; ähnlich Otis (Anm. 4). 108. der irrigerweise den Bericht 
auch als Vollzug des Geschehens auffasst.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302 299

IV. Das Proömium

Die magische Macht der bukolischen Poesie, ebenfalls stark in 
Ecl 6 und 10 evoziert, wird programmatisch zu Beginn des Gedichts 
mitgeteilt42. Die Verse 1 und 5 sagen als fast priesterliche praefatio 
feierlich an, dass nunmehr die Muse (d.h. das Werk) der Hirten (also 
das bukolische Werk) Damon und Alphesiboeus verkündet werde (di­
cemus V. 5): zwei konkurrenzlose, nur einander vergleichbare Künst­
ler (certantis), bei deren Singen die Kühe ihre Weide vergessen, de­
ren Lied (carmen, V.3) die Luchse in Bann schlägt und die Flüsse 
Stillstehen lässt. Ein solches Vorausprädikat wird den Wettsängern der 
7. E c l , Meliboeus und Corydon, nicht zuteil. In Ecl 8,2ff. erzeugen 
sie magische Wirkung, nicht im Sinne eines gezielten Zwingzaubers, 
aber als unausbleibliche Wirkung auf die Natur wider die Natur. 
Genau das wäre die Definition der poetischen Magie, die im Gegen­
satz zur kultischen Magie auf Handlungen und dingliche Manifesta­
tion verzichten kann. Das Gebanntsein der Natur ist nur die als Wun­
der erscheinende 'natürliche' Folge der Poesie, keine gewollte Beherr­
schung für bestimmte Zwecke43.

Unvermittelt folgt die vielumstrittene Widmung tu mihi (V. 6 -  
13) an einen nicht mit Namen genannten, noch an der dalmatinischen 
Küste segelnden Sieger (V. 13), die man entweder auf C. Asinius Pol­
lio bezieht (Parthinerfeldzug 39 v. Chr.) oder auf den jungen Octavi- 
an, der 35 v. Chr. in Illyricum operierte44. Hier sei nur festgehalten, 
1. dass es wieder um die Grundsituation der Trennung geht (seu saxa 
Timavi superas, sive oram Illyrici legas, V. 6f.)45, 2. dass auch hier 
der Name des Fernen nicht genannt ist (wie im Falle von Damons Zie­
genhirt und Alphesiboeus Magierin), 3. dass es wieder um carmina 
geht, sowohl um die, mit denen die Taten des Geehrten zu besingen 
sind (V. 10), als auch um solche, die der Dichter auf Anregung des

42 Dazu ausführlich Putnam (Anm. 2), 255-292 ("mesmerizing", "hypnotic"). 
Vgl. auch G. Lieberg (Anm. 28), 79.

43 Das ist weitaus mehr als nur der "augusteische Topos" von der Macht des 
Wortes (Clausen, Anm. 19, 257). Auch Horaz beschwört im Augustusbrief hintergrün­
dig die besondere Wortmagie des Dichters: carmine di superi placantur, carmine Ma­
nes, Epist. 2, 1, 138).

44 Es ist hier nicht erforderlich, auf die durch Bowersock (Anm. 3) aufgewor­
fenen Kontroverse einzugehen. Die Parteien Octavians und Pollios sind annähernd 
gleich stark, s. o. Anm. 3. Die Widersprüchlichkeit der Textaussagen erlauben nur ein 
Abwägen der Argumente, keine evidente Lösung. Für Octavian fällt m. E. am stärk­
sten die Nichtnennung des Namens ins Gewicht (wie in Ecl. 1), -  wenn man nicht mit 
Levi (Anm. 3) an den Ausfall eines Widmungsverses mit Pollios Namen glauben will. 
Der Bezug auf Octavian muss aber nicht zwangsläufig eine Datierung auf 35 nach sich 
ziehen. Wenn a te principium (V. 11) und tuis iussis den Beginn der Eklogendichtung 
meint, muss Vergil schon viel früher seinen Gott in Octavian gesehen haben.

45 Schon der Ausdruck saxa Timavi (V. 6) verursacht erhebliche sachliche 
Schwierigkeiten, zumal Vergil in der Äneis (1, 243ff.) die Timavusmündung korrekt 
zu beschreiben weiss; hierzu Levi (Anm. 3), 74.



300 K. Sallmann, Poesie und Magie: . . . ZA 45(1995)287-302

Angeredeten (tuis iussis) verfasste und diesem nunmehr überreicht 
(iaccipe, V. 11). Der hohe Ton der Huldigung verbietet es, von amor 
zu sprechen; aber der Angeredete bedeutet in gleicher Weise Le­
bensinhalt für den Dichter wie Nysa in Damons Lied: a te principium, 
tibi desinam (V. 11), und er soll ähnlich mit Efeu und Lorbeer 
umwunden werden (lauros circa tempora serpere, V. 13) wie der Al­
tar für Daphnis (cinge haec altaria vitta , V. 64; fragilis incende lau­
ros, V. 82). Ohne die Parallelen pressen zu wollen, ist nicht zu be­
streiten, dass ungeachtet der Frage, ob diese acht Verse ursprünglich 
für dieses Gedicht konzipiert wurden, sie sich doch hervorragend dem 
Gesamttenor fügen46; ihre unbukolische Diktion wird durch die 
'arkadische Klammer' (V. 1-5; 14-16) sozusagen internalisiert. Das 
überleitende 'setting' (V. 14-16) zielt schon auf die Situation der 
Rolle, in die sich Damon hineinkleidet. So wird das eigentümlich 
Fliessende und Verfliessende der vergilischen Bukolik erreicht.

Textübergreifend ist nun zu fragen, in welchem Verhältnis Ecl. 
8 zu den übrigen Eklogen steht. In einer noch in Druck befindlichen 
Studie hat Helmut Seng47 durch Kombination formaler, inhaltlicher 
und metrischer Kriterien die relative und absolute Chronologie der 
Eklogen neu zu bestimmen versucht. Danach gehören Ecl 8, 10 und 
7 zu den letzten48 49 und wurden, dem Zeugnis Suetons gemäss, im Jahre 
39 verfasst. Bis zum Ausbruch des Perusinischen Krieges am 15. Okto­
ber 41 habe Vergil einen ersten Zyklus mit den ersten fünf Eklogen 
veröffentlicht mit der Daphnis-Ekloge als Finale; später habe er weite­
re fünf in bewusster Parallelität hinzugeschaffen: Dem 'theokritischen' 
Eklogenpaar 2 und 3 entsprechen die 'arkadischen' Eklogen 7 und 8, 
und zwar chiastisch: Ecl 3 und 7 sind Amoibaia, Ecl 2 und 8 bieten 
Langvorträge, Ecl 2 das dem Damonlied entsprechende Klagelied 
Corydons um den (wie Daphnis in Ecl 8) an die Stadt verlorenen 
Alexis mit dem Ausbruch Me tamen urit amor\ quis enim modus 
adsit amori? (V. 68) und mit der Rückkehr zum common sense der 
Hirtenwelt (quis te dementia cepit? V. 69), Ecl 8 das doppelte Ende: 
zunächst das Herausfallen aus der Hirtenwelt (vivite silvae, V. 58), 
dann das Hineinzwingen in die Hirtenwelt (ab urbe venit Daphnis, V. 
109), dargestellt an den Liebeskonstellationen Mann-Mann {Ecl. 2), 
Mann- Frau {Ecl. 8 Damon ) und Frau-Mann {Ecl. 8 Alphe-

46 Geistreich der Hinweis bei J. Van Sickle, ("Commentaria in Maronem com­
menticia", Arethusa 14, 1981. 17-34), dass die Definition des dem Geehrten allein 
würdigen Stils durch Sophocleo cotnrno (V. 10) sich mittelbar im dramatischen 
Hirtengesang realisiere; vgl. aber Anm. 19.

47 Vergils Eklogenbuch: Aufbau, Chronologie und Zahlenverhältnisse, Stuttgart 
1997 (im Druck ab Hermes-Einzelschrift).

48 So auch E. A. Schmidt (Anm. 21), 174f. Schmidt hat später unter Bower- 
sockes Einfluss seinen chronologischen Ansatz geändert, s. Anm. 3.

49 So auch Seng (Anm. 47), der hierin die "drei Seiten des amor" dargestellt 
sieht. Allerdings gehören die in Ecl. 8 vorgeführten Arten einer höheren Dimension an



K. Sallmann, Poesie und Magie: . . .  ZA 45(1995)287-302 301

siboeus)49. Die Liebesthematik von Ecl. 2 ist also in Ecl. 8 wieder 
aufgenommen, aber gleichsam veredelt und schon durch die Interca­
lares rituell entrückt. Dazu stimmt, dass in der 8. Ekloge erstmals das 
Ende der Bukolik, fortgesetzt in den 'pessimistischen' Eklogen 9 und 
10, angekündigt wird, zum einen in der Überschreitung des genos- 
gemässen Inhalts in den beiden nur noch mit pastoralem Dekor verse­
henen Hirtenliedern, zum anderen in dem -  seltsam fatal formulierten 
-  Wunsch, dereinst im erhabenen Stil grosser Dichtung hervorzutreten 
(V. 7-10). So führt Ecl 8 die Poesie der Liebe und die Magie des 
Liebesschmerzes in geradezu absoluter Form vor, wie es die Antike 
eben nur durch die arkadische Verfremdung vermochte, d.h. in einem 
der Realität entzogenen Raum. Es sind carmina im umfassendsten 
Sinn, Kunstlieder und Zauberlieder zugleich. Später hat Ovid mit 
dieser die Existenz des Dichters berührenden Dialektik poetisch 
gespielt, da seine eigene Dichtung ihre Zauberkraft gegen den Autor 
selbst richtete: An prosint\ dubium; nocuerunt carmina semper (Am. 
3, 12, 13)50. So schon Vor der Verbannung, und bitterer am Schwarzen 
Meer: Carmina nil prosunt, nocuerunt carmina semper (Ex Ponto 4, 
13, 41). Bukoliker konnte Ovid nicht werden, aber in der magischen 
Macht der Poesie war er ebenso erfahren wie Vergil.*

als Corydons Lamento in Ecl. 2. Bezüge von Ecl. 8 zu Ecl. 2 und 7 bei Seng, Kap. 
I B 2a und I C lb.

50 Von der Macht der Zaubersprüche ist Ovids Jason überzeugt: Quid enim non 
carmina possunt? (Met. 7, 167) fragt er Medea, die Aison verjüngen soll.


