K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 287

KLAUS SALLMANN UDK 871-133.09
Seminar fur Klassische Philolgie

Universitat Mainz

Deutschland

POESIE UND MAGIE: VERGILS 8. ERLUGE

Das Buch der zehn Eklogen Vergils, nach der auf Sueton zu-
rickzufuhrenden Vergilvita (§ 25) in den Jahren 41, 40 und 39 v. Chr.
verfasstl, eroffnet mit einem (berraschenden Schlage die Epoche der
augusteischen Klassik. Diese Eroffnung gelingt mit unglaublicher Préa-
zision. Vergil lasst die Glatte der sprachlich-metrischen Form, die
Bildhaftigkeit der Inhalte und die Zartheit der Stimmung selbst in
Schmerz und Tod zu einem untrennbaren Ganzen verschmelzen, dem
man noch die Tiefe der menschlichen, politischen, ja sogar der bio-
graphischen Hintergriinde hinzufliigen konnte. Fir Ecl. 8 sind aller-
dings Einheitlichkeit und Sinndeutung bisher strittig oder offen-
geblieben; eine erneute Lektiire erscheint gerechtfertigt.

. Struktur

Das Eklogenbuch sollte nach dem Willen seines Verfassers von
vorn nach hinten gelesen werden2. Dabei treten, so der allgemeine
Eindruck, die Eklogenpaare 2 -3 und 7 -8 hinter die berihmten car-
mina maiora (besonders Ecl. 4, 5 und 6) etwas zurlick, oder anders
gesagt: Auf der Folie jener carmina minora treten die anderen um so
strahlender hervor. Von den vier minora scheint Ecl. 8 als die
schwachste zu gelten und hat in der Tat die relativ geringste philolo-
gische Beachtung gefunden; die meisten Studien befassen sich nur mit
einzelnen Teilen, vor allem mit der von der Norm so abweichenden

1 Bucolica triennio . . . perfecit (§ 25). Dass die ersten Eklogen im Jahre 41
entstanden, folgt aus dem Vorausgehen der Landenteignung nach der Schlacht von
Philippi 42, bestatigt in der Probusvita § 22 (scripsit bucolica annos natus VIII et
XX).

2 So prozediert mit Recht M. C. J. Putnam, Virgil's Pastoral Art, Princeton
1970 (pref. x). Vgl. dazu die etwas wirren Uberlegungen in der Suetonvita § 69, wo
ein ordo naturalis et consertus geleugnet wird.



288 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

Widmung (6—13)3 oder nur einem der beiden vorgetragenen Lieder4.
Ich glaube allerdings, dass Ecl. 8 trotz gewisser Eigentimlichkeiten
an Asthetik und poetischer Kunst ebenso wenig hinter den anderen
zurlicksteht wie an Aussagekraft und bezwingendem Charme.

Ziemlich einig sind sich die Fachleute darin, dass diese Ekloge
zu den spéten Gedichten der Sammlung gehdrt,5vielleicht das vorletz-
te (ndmlich vor Ecl 7) oder das letzte Gberhaupt, wenn auch die abso-
lute Datierung (39 oder 35 v. Chr.) umstritten bleibt. Sollte Vergil
wirklich, vielleicht um die Uberwindung der Bukolik zu demonstrie-
ren6, nach Vollendung der maiora am Ende eine so schlechte Arbeit
geleistet haben, wie A. Cartault7 schon 1897 behauptete, als er ent-
setzt feststellte, dass der etwa Dreissigjédhrige weitgehend verbrauchte
Allgemeinpléatze der friheren Eklogen und theokritischen Idyllen
zusammengeflickt habe? Ein Dichter, der Sueton zufolge nur paucis-
simos versus je Tag komponierte?8

3 Neuere Arbeiten zum Prodém (Datierung, Widmung an Pollio oder Octavian,
Bedeutung von taa carmina V. 10) ubersichtlich bei A. Kéhnken, 'Sola . . . tua carmi-
na' (Verg. Ecl. 8 9 f.), WJbb 10, 1984, 77-90, bes. 84 A. 3. Die communis opinio,
das Gedicht sei Pollio gewidmet und 39 entstanden (z. B. P. Levi, Hermes 94, 1966,
73-79), erschitterte - nach Servius (dessen Hinweis auf Octavian auf irrigen Voraus-
setzungen beruhte, s. J. E. G. Zetzel, CPh 79, 1984, 139-142) - G. W. Bowersock, "A
date in the eighth eclogue"”, HSCPh 75, 1971, 73-80, der firr Octavian und das Jahr
35 plédierte. Seitdem halten sich die Vertreter beider Theorien etwa die Waage; fur
Octavian: W. Clausen 1972 (s. Anm, 19), E. A. Schmidt 1974 (SHAW 1974/6), E.
Coleiro, An Introduction to Virgil's bucolics, Amsterdam 1979, bedingt J. Van Sickle,
1981 (s. Anm. 46), A. Kbdhnken 1984 (s.0.), D. Mankin 1988 (Hermes 115, 63-76);
fir Pollio: Coleman 1977 (s. Anm. 15), V. Buchheit 1977 (Gnomon 49, 800-803), R.
J. Tarrant 1978 (HSCPh 82, 197-199 mit Antwort Bowersocks, ib. 201 f.), R. D. Wil-
liams 1979 (The Eclogues and Georgies, London 1979, 121 f.), R. Mayer 1983 (BICS
30, 1983, 17-30); skeptisch gegeniiber beiden Theorien J. Farrell 1991 (CPh 86, 204-
211).

4 So B. Otis, Virgil, A Study in Civilized Poetry, Oxford 1963, und E. Leach,
Vergil's Eclogues, Ithaca/London 1974, die nur das Damonlied behandeln, wéhrend
sich H. J. Rose, The eclogues of Vergil, Berkeley 1942, fast nur mit dem Alphe-
siboeuslied befasst.

5 Allerdings gilt gelegentlich das Alphesiboeuslied als friih, nachdem N. O.
Nilsson (Eranos 58, 1960, 80-91) darin eine héhere Frequenz schwerer Elisionen fest-
gestellt hatte; nach Plin. NH 28, 19 (hinc Theocriti apud Graecos, Catulli apud nos
proximique Vergili incantamentorum amatoria imitatio) kdnnte bereits Catuli Theo-
crits 2. 1dyll latinisiert haben, so dass auch Vergils imitatio ein Friihwerk gewesen sein
konnte (Clausen [Anm. 19] 239). Indes folgt aus einem Textcorpus von nur 36 V. nur
eine bedingte metrische Aussage.

6 Die Ansicht, Ecl. 8 laute das Ende der Bukolik ein, ist weit verbreitet, in der
Formulierung L. B. Solodows (Latomus 36, 1977, 771): "The pastoral refuge is not
merely powerless and empty, it is also unsafe." A. J. Boyle, "A Reading of Virgil’s Ec-
logue”, in: A. J. Boyle (ed.), Ancient Pastoral, Berwick 1975, 105-121, spricht von
"Virgil’s pessimism™ und der “irrelevance and inefficacy of song".

7 Etude sur les Bucoliques de Virgile, Paris 1897, 288-323.

8 So berichtet es die Suetonvita § 22 fiir die Georgica: Traditur cotidie medi-
tatos mane plurimos versus dictare solitus ac per totum diem retractando ad paucis-
simos redigere.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 289

Zu den sachlichsten Methoden, die poetische Technik eines Ge-
dichts aufzuzeigen, gehort die Analyse der dusseren Form; man kann
dabei sozusagen mathematisch-operational Vorgehen. So bietet sich
die Mdglichkeit an, in der arithmetischen Mitte eines Gedichts das
Aussagezentrum zu finden, - fir Ecl. 8 zundchst ohne jede Evidenz
-, oder die Plazierung auffélliger inhaltlicher Einschnitte zu prifen.
Solche springen bei Ecl. 8 geradezu ins Auge: Auf einen Einleitungs-
teil, der Themaankindigung, Widmung (und Huldigung des Adressa-
ten) und Szenerie mitteilt, folgt das Lied des Schafers Damon in der
Rolle eines (namenlosen) Ziegenhirten9, der seine Frau Nysa an den
Rivalen Mopsus verloren hat und angesichts des volligen Zusammen-
bruchs seiner Personlichkeit in den Tod geht. Danach singt der Schéfer
Alphesiboeus in der Rolle einer Magierin von einer verlassenen (na-
menlosen) Frau, die ihren Geliebten Daphnis von der Stadt ins bu-
kolische Land zurlckholt.

Die Proportionen sind evident. Damons Lied (Teil B) umfasst
46 Verse (17-61 einschl. 28a), Alphesiboeus' Lied (Teil C) ebenfalls
46 Verse (64-109), der Einleitungsteil (Teil A) allerdings nur 16 Ver-
se, und die Zwischenverse 62-63 bleiben heimatlos. Die in den meist-
en Ausgaben ausgewiesene Gesamtverszahl 110 ist nicht durch 3 teil-
bar. Wenn die beiden Lieder gleich lang sind, muss der von O. Rib-
beck u. a. athetierte Vers 50, der die Wendungen der Verse 48 und 49
seltsam bohrend wiederholt, gehalten werden. Man spirt, dem Ein-
stieg in die arithmetische Struktur der Ekloge nahe zu sein, ohne ihn
schon gefunden zu haben.

Indes weisen die beiden Schéaferlieder eine gemeinsame formale
Eigenart auf, die, ohnehin selten in der antiken Dichtungl0, keine der
anderen Eklogen hat: einen versus intercalaris (Kehrvers). Der des
Damon lautet: Incipe Maenalios mecum, mea tibia, versus (nach
Theocr. 1, 123f.11, eine Aufforderung an die Fl6te - tibia ist sozusa-
gen die Konzertflote im Gegensatz zur kleinen Hirtenfl6te fistula, ca-
lamus oder avena]2 -, mit ihm, dem Sénger Damon (nicht dem Zie-
genhirten, dessen Rolle er verdrpert und der nur eine fistula blast, V.
33) "maénalische Verse", d. h. ein arkadisch-bukolisches Lied anzu-

9 capellae gelten V. 33 als sein Besitz. Putnam (Anm. 2) 259 nennt ihn seltsa-
merweise Tityrus, in gewaltsamer Interpretation von V. 55.

10 Die wenigen Beispiele in der griechischen Lyrik bei L. Braun, "Adynata und
versus intercalares im Lied Damons (Verg. ecl.8)", Philologus 113, 1969, 292-297. In
der lateinischen Dichtung ausser in Catulis Hochzeitsliedern und dem beriihmten Per-
vigilium Veneris etwa Ov. am. 1,6.

1 Die zahlreichen direkten und gebrochenen Theokritzitate in ecl.8 (s.die Kom-
mentare) untersuchte F. Klingner, Virgil, Bucolica - Georgica - Aeneis, Zlrich/Stutt-
gart 1967, 134f, und A. Richter, Virgile, La huitiéme bucolique, Paris 1967, 27-35.
Zu V. 53-59 s. L. P. Wilkinson, CR 50, 1936, 120f.

12 Putnam (Anm. 2) 261f. verweist auf Lucr. 4, 585f., wo die tibia allerdings
nicht die Elegie, sondern als Instrument des Pan die Bukolik symbolisiert.



290 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

stimmen; beim zehnten und letzten Mal erscheint der Kehrvers tra-
gisch variiert, um das tédliche Ende des Gesangs anzuzeigen: Desine
Maenalios, iam desine, tibia, versus. Alphesiboeus' Kehrvers ist Teil
des Zaubers und wird vom Sanger seiner Magierin in den Mund ge-
legt: Ducite ab urbe domum, mea carmina, ducite Daphnim (nach
Theocr. 2, 17ff.): Die Frau fordert ihre Zauberspriiche {carmina) auf,
den Ersehnten (aus der Stadt) ins Haus (auf dem Land) zurlck-
zufiihren, also nicht ihn zum eigenen Entschluss, heimzukehren, zu
Uberreden oder ihn an seine Liebe zu erinnern, sondern als dux ihn wie
einen wegunkundigen oder Gefangenen herzubringen. Der kaum noch
erhoffte, aber dann doch Uberraschende Erfolg lasst die Magierin ihre
Spriiche bitten, nunmehr von ihrem Bann abzulassen: Parcite, ab urbe
venit, iam parcite, carmina, Daphnis.

Beide Schéferlieder sind, wie oben gezeigt, gleich lang, und
wenn man die formelhaften 2x10 Kehrverse auslésst, sind es jeweils
36 Verse, also ein Drittel des ganzen Gedichts13 Fur Teil A (16 Ver-
se), Kehrverse (20 Verse bzw. ohne die Schlussvarianten 18 Verse)
ergeben sich wieder 36 Verse (bei 18 Intercalares waren die Zwischen-
verse 62/63 zu addieren), die nun nicht als Block erscheinen, sondern
zur Halfte (die 18 bzw. 20 Intercalares) mit den beiden Liedern ver-
zahnt und bei diesen wieder ein genaues Finftel ausmachen (36:45 =
4:5). Die auktorialen Verse und die Einleitung entsprechen mit der
Zahl 18 wieder der halben Normgrdsse 36. Diese Proportionen kon-
nen nicht Zufall sein, das ganze Gedicht sicher nicht das Ergebnis poe-
tischer Lassigkeitl4 Und man konnte die arithmologische Untersuch-
ung weiter ausdehnen (z. B. auf die Proportionen der durch die Kehr-
verse abgetrennten Strophen); doch kommen wir zu den Inhalten.

Wieder empfiehlt es sich, mit den in sich geschlossenen Sché-
ferliedern zu beginnen und sie zundchst nur werkimmanent zu befra-
gen, um erst spater das gesamte Eklogenkorpus einzubeziehen. Die
beiden Lieder sind nicht nur formal parallel gebaut, sondern auch in-
haltlich, wenn auch kontrastiv, aufeinander bezogen. Im ersten Lied

13 O. Skutsch ("Symmetry and sense in the Eighth Eclogue”, HSCPh 73, 1969,
153-169) stellte die Symmetrie der Schéferlieder nicht durch Einschub des Intercala-
ris V. 28a her, sondern durch Athetese des einhellig tberlieferten Intercalaris V. 76
(Ubernommen von Klingner. Anm. 11) und erhdlt somit die fast allzu glatte Relation
der Verszahlen 36:36:36 (= 108 V.), ohne eine tiefere Bedeutung darin zu sehen ("just
a pretty pattern”, 156).

14 Die Unsicherheit der Gesamtverszahl (109 oder 110 V.: zu 108 s.vorige Anm.)
lasst folgende alternativen Aufbausysteme zu. ohne indes die Gesamtsymmetrie des
Gedichts in Frage zu stellen: System I: Teil A (V. 1-16 + 20 Intercalares) = 36 V., Teil
B (V. 17-61) - 10 Intercalares = 36 V.. Teil C (V. 64-109) - 10 Intercalares = 36 V.
Rest: 2 V. (V. 62-63), total 110 V. System II: Teil A (V. 1-16 + V. 62-63 + 2x9 Inter-
calares) = 36 V., Teil B (V. 17-61-9 Intercalares) = 37 V., Teil C (V. 64-109 - 9
Intercalares) = 37 V.. total 110 V. Bei den Kehrversen ergibt sich die Schwankung 9
oder 10, je nachdem ob der variierte letzte Kehrvers mitgerechnet wird oder nicht.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 291

spricht ein von seiner Frau verlassener Mann, im zweiten eine von
ihrem Mann verlassene Frau. Der Mann des ersten Liedes stimmt eine
verzweifelte Weltklage und Anklage an die Gétter an, die Frau des
zweiten Liedes setzt magische Praktiken in Bewegung, um den Ge-
liebten nicht zu verlieren. Das erste Lied endet paroxystisch mit dem
Tod des Verzeifelten, das zweite triumphal mit der Vereinigung des
Paares. Man sollte sich aber davor hiten, vorschnell auf die Botschaft
dieser Kontrastparallelen zu schliessen, etwa in dem Sinne, dass Da-
mon die Ohnmacht der Poesie vorfiihre, Alphesiboeus die Macht der
Magiel5 oder dass Vergil gar tUberhaupt das Ende der Bukolikl6, in
diesem Sinne fortgesetzt in Ecl. 9 und 10, habe offenbaren wollen.
Wir fragen zundchst nach der inneren Verfasstheit der Flauptakteure
und folgen dabei streckenweise den Spuren von Guillaume Stégenl7,
der den Text sehr sorgfaltig verhort hat.

I1. Damon

Damons Lied gehen drei vorbereitende Verse voraus: Es ist
ganz friher Morgen, der kalte Schatten der Nacht beginnt zu weichen,
das Vieh steht auf der noch vom Tau nassen Wiese. Von der 'Tama-
riskenbukolik' ist man anderes gewohnt: heisser Mittag, der ertragli-
che Schatten eines Baumes oder Busches wird aufgesucht, das Vieh
dem Huitejungen oder sich selbst lberlassen, bis der Sonnenuntergang
zur Arbeit ruft.18 In der Nuchternheit der Morgenfrische - der Mor-
genstern (Lucifer) wird angerufen - beginnt Damon als namenloser
Hirt, wegen der Feuchte nicht unter einem Baum sitzend, sondern
gestutzt auf einen geglatteten Olivenstab - ungewohntes Bild in der

15 Nach Stégen (Anm. 17) und Otis (Anm. 4) auch W. Berg, Early Virgil, Lon-
don 1974, 184: Alphesiboeus' Lied sei ein 'Heilgesang' wie Dido es (Aen. 4, 487ff.)
bestelle, vgl. Pind. Nem. 8,3f.; 8, 49. R. Coleman, Virgil, Eclogues, Cambridge/Lon-
don 1977, 27, denkt sich Alphesiboeus' Lied als praeceptum amoris: nur "resourceful
boldness" helfe im Gegensatz zu Corydons larmoyanter Traumerei (Ecl. 2) und Da-
mons philosophischem Martyrertum. Auch Putnam (Anm. 2) sieht Damons Weit "von
innen kaputt”, wahrend im Alphesiboeuslied die Bukolik (in der Gestalt des Daphnis)
heimgeholt werde. Ahnlich wieder D. R. Slavitt, Virgil, New Haven/London 1991, 33-
35: Da die Welt (in der Gestalt Nysas) die hohe Kunst nicht akzeptiere, bleibe nur die
Flucht in die Magie. Doxographic bei E. Coleiro, An Introductionto Vergil's bucolics,
Amsterdam 1979, 255-267.

16 In der Tat ist ein gewisse Melancholie in den drei letzten Eklogen nicht zu
verkennen, vgl. o. Anm. 6.

17 "Commentaire sur cing Bucoliques de Virgile (3, 6, 8, 9, 10) suivi d'un vue
d'ensemble sur tout le receuil”, Namur 1957, 57-91; trotz einiger Fehlurteile (z. B.
iber die Eingangsverse) eine sensible und in ihrer Zeit moderne Studie.

18 Ecl. 1 1-2 (Nachmittag?), 82f. Abend; Ecl. 2, 3 (inter densas umbrosa cacu-
minafagos)\ Ecl. 3 hat kein setting, aber 96f. 98f. Mittagsglut; Ecl. 5,3-5 sub incer-
tas umbras, daher Ortswechsel zur Grotte; Ecl. 6, 27f. nur andeutend; Ecl. 7, 10 qui-
esce sub umbra (trotz der Frostgefahr V. 6); Ecl. 9, 57f. nur andeutend Windstille am
Meere; Ecl. 10, 7 Weidezeit, V. 75ff. Abend.



292 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

Bukolik und eher eine tragische Buhnenfigur -, sein Klagelied von der
enttduschten und getduschten Liebe, ein bitterer Kontrast zur Tages-
zeit: wéhrend der "holde Tag" (dies almus) kurz bevorsteht, spricht
er selbst zu den Gottern als Sterbender (moriens) und zwar in der
letzten Stunde seines Lebens (extrema hora). Die Bitterkeit steigert
sich: Er klagt sein Leid den Géttern, ohne etwas von ihnen zu erhof-
fen. Dass sie bei der Hochzeit mit Nysa zu Zeugen angerufen worden
waren, hat nichts genutzt {nil testibus illis profeci). Das ist wichtig:
Es gibt weder eine Bitte um Trost und Beistand noch gar den Versuch,
Nysa coniux zur Ruckkehr zu bewegen. Nach dem 'Erfolg' der Poesie
(im Vergleich zur erfolgreichen Magie) zu fragen, ist also unrichtig:
ein Erfolg im Sinne der Wiedergewinnung Nysas war nie intendiert.
Damon l&sst seinen Hirten ohne Gegeniiber, ohne Echo und Zuhorer
singen. Ja, auch Damon selbst singt offenbar allein19. Ob der im Pro-
log genannte Alphesiboeus zuhort, erfahrt der Leser nicht. Zwar wa-
ren beide als certantes (V. 3) vorgestellt worden; aber das ist auch als
Konkurrenz auf héchstem Niveau verstehbar. Immerhin wird Alphe-
siboeus' Lied als Antwort (responderit, V. 62) deklariert, freilich
auktorial durch den Dichter. Alphesiboeus' Zauber-Gesang erklingt
dann aber ebenso isoliert und autonom wie Damons Elegie. Beide
Sénger nehmen nie auf einander Bezug, sprechen sich nie gegenseitig
an20. Es ist der Leser, der den Vergleich beider Lieder zu ziehen hat.

Damon lasst nun (V. 20) erstmals den Kehrvers horen: Incipe
Maenalios mecum, mea tibia versus. Die folgende Strophe erldutert:
Der Berg Mainalos in Arkadien ist der unverlierbare Partner der
bukolischen Sanger; semper habet den rauschenden Hain und die
flusternden Waélder; semper audit die Liebeslieder der Hirten und das
Spiel der von Pan erfundenen Rohrfléte. Maenalei versus sind
demnach bukolische Gedichte in dem von E. A. Schmidt2l am tiefsten
erschlossenen Sinn: Verse im Bereich der absoluten, 'abgehobenen’
Lyrik, die alles von aussen eindringende Leid der Liebe, des Schick-
sals. der Politik in Kunst verwandelt, ohne ihr aber den Realitatswert
zu nehmen. Bukolik verklart, sublimiert, aber verdrangt nicht. Stégen
hat gemeint, der todtraurige S&nger suche Trost in der Poesie22. Das

19 So auch Slavitt (Anm. 15), 33 ("no competition"). Anders W. Clausen, A Com-
mentary on Virgil, Eclogues, Oxford 1994, 238, der an einem Sangerwettstreit festhalt.

20 Schon deshalb kann die Ekloge nicht als 'dramatisch’ gelten; es werden auch
nicht Tragddie (Damonlied) und Komddie (Alphesiboeuslied) gegenibergestellt (Van
Sickle, Anm. 46, 23f.; Otis, Anm. 4, 106. 119. "novel” 109; Putnam Anm. 2, 292; Man-
kin, Anm. 3, 70). Dafir, dass Ecl. 8 die Keimzelle des Pastoralspiels der Renaissance
sei, bleibt E. K. Rand, The Magical Art of Virgil, Cambridge(Mass.) / London 1931
[1966] 128, den Beweis schuldig. Eine deutliche Dramatisierung versucht aber die
Imitation bei Nemes. Ecl. 2.

21 Poetische Reflexion, Vergils Bukolik, Miinchen 1972, 89, wo allerdings Ecl.
8 nicht explizit behandelt wird.

2 So Stégen (Anm. 17) 89; wegen der Erfolglosigkeit ibergebe er nicht die fis-
tula, sondern sich selbst dem Meere.



K. Sallmann, Poesie and Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 293

ist so dem Text nicht zu entnehmen, mag aber Vergils Intention nahe-
kommen. Der Imperativ (incipe) zielt auf das Musikinstrument, das
mit dem Sénger gemeinsam den Gang in die arkadische Bukolik an-
treten soll, den Weg in die Susse der Kunst, da ja die Gotter als Zu-
flucht ausfielen. Auf dieses gewichtige (Binnen-) Prodmium folgt die
narratio. Was war geschehen? Die lapidare Mitteilung bedarf nur
dreier Worte: Mopso Nysa datur. Danach der emotionale Aufschrei:
Quid non speremus amantes? Adynata geben im Sinne des Rivalen
Mopsus die Antwort: Liebende erhoffen alles, auch dass Unmadgliches
maoglich wird: Dass sich Greife mit Pferden paaren, dass Hunde und
Rehe gemeinsam zur Tranke gehen (oder spielt pocula auf ein Gelage,
z. B. ein Hochzeitsgelage an?)23. Die Bitterkeit dieses auf den Kopf
gestellten Tierfriedens wird grimmiger im folgenden Glickwunsch an
Mopsus (sparge, marite, nuces) am Abend der Brautnacht (der Ver-
lassene singt in der Morgenfrithe), und sie schlagt in selbstqualeri-
schen Sarkasmus um im Gluckwunsch an die Braut (o digno coniunc-
ta viro/), da sie die rusticitas des Verlassenen verachte (der Neue ist
indes dem Namen nach ebenfalls ein Hirt) und die, noch schlimmer,
nicht an die gottliche Fihrung des Menschenlebens, d. h. den gottli-
che Schutz der Ehe glaube.

Dieser Vorwurf lasst aufhorchen. Hatte der Sprecher nicht vor-
her selbst gesagt (V. 19T), dass er vom Gottvertrauen nichts gehabt
habe? Immerhin hat er sich tarnen dazu durchgerungen, sich an die
Gotter zu wenden (divos adloquor), wéhrend Nysa extremer Asebie
bezichtigt wird: Sie achtet weder Gotter noch Menschen. Der Sanger
sieht keine Schuld bei sich, auch nicht (V. 32-34) in seinem unkulti-
vierten, kyklopenartigen Ausseren (wie der Corydon der 2. Ekloge,
der vermutet, wegen seiner Ungepflegtheit Alexis an einen Stadter
verloren zu haben): despicis omnes / dumque tibi est odio mea fistu-
la ..., wirft er Nysa vor.

Damit ist ein erster Hohepunkt des Affekts erreicht. Vor dem
Aufstieg zum zweiten malt der Klagende in scharfem Kontrast den
sentimentalen Ruckblick auf die erste Begegnung mit der Geliebten in
der Kindheit, als er im zwdlften Lebensjahr stand und Nysa an der
Hand ihrer Mutter in saepibus nostris ("in meinem Machtbereich")
Apfel auflas, die der stolze, schon etwas grossere Kavalier greifge-
recht herabbog. Nach den roscida mala kam der malus error, - wie
nachtraglich festzustellen ist. Damals war es Liebe auf den ersten
Blick: ut vidi - ut perii. Perii ist ein Terminus der Liebeselegie, hat
hier aber einen fatalen Doppelsinn.

Mit der Verfluchung des Amor steht Damons Hirt auf dem néach-
sten emotionalen Gipfel: Amor als Médrder, als Anstifter zum Mord

VA] Die Verheiratung Nysas mit Mopsus ist also ein Adynaton; dazu sehr feinsin-
nig L. Braun, (Anm. 10) 292ff.



294 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

Medeas an ihren Kindern. Auch Amor ist 'unmenschlich', ein Produkt
von der barbarischen Randzone der Oikumene - wie Nysa selbst24.
Amor ist saevus (wie in der Elegie), und wenn die mater crudelis ist,
verweist die Magierin Medea auf Amors destruktive Mutter Venus. V.
50 kénnte zwar eine in den Text geratene, spielerische Glossenva-
riante sein25. Er muss aus demselben Grund beibehalten werden, aus
dem V. 28a einzufligen ist, nicht nur aus Griinden der Parallelitat zum
Alphesiboeus-Lied, sondern aufgrund der arithmetischen Gesamtsys-
tematik.

Nun konnte gleich das tragische Ende als dritte Aufhéhung der
Emotion anschliessen; aber Vergil schiebt abermals retardierende Ver-
se mit dem paradoxen (kondizionalen) Bild der verkehrten Welt ein:
"Wenn es so mit Amor steht” (dass er die Weltordnung aufhebt), so
konnen Wolfe vor Rehen fliehen, Eichen goldene Apfel tragen, die
Erle Narzissenbliten treiben, Bernstein aus Tamarisken fliessen und
die Eule mit dem Schwan um die Wette singen26, und: Tityrus mit
Arion bzw. als Landwesen mit Orpheus gleichziehen. Ohne Konstanz
der Gattungen gerét die Natur aus den Fugen und die Bukolik erhalt
den Rang der hohen Lyrik27. Fir den Sanger ist diese Unglaublichkeit
durch den Eingriff des durus Amor eingetreten, das Chaos bricht aus:
Die durch Grenzen und Gesetze differenzierte Natur zerfliesst im zen-
tralen Meer des Seins. Das heisst fir den Todwunden: Abschied von
den silvae (von der Bukolik), Sturz in die Tiefe (ins Chaos) von der
"Warte hoch in den Luften". Die niichterne Morgenweide hat sich in
einen leukadischen Felsen, in eine ekstatische specula aerii montis
verwandelt, von der aus das ganze Elend der gottverlassenen und von
Amor verwuisteten Welt zu sehen war und die mit Arkadien, den Mai-
nalosversen, nicht vereinbar ist.

Die innere Linie des Damonliedes geht aus vom Einssein mit
der arkadischen Welt (semper audit amores pastorum, V. 23), schwingt
sich Uber die bittere, dann sarkastische Reflexion (iber Nysas neue
Bindung empor zum grossen Gefiihlsausbruch, der die Klage zur An-
klage werden lasst: Amor ist durchschaut: Nunc scio quid sit Amor
(V. 43): ein zerstorerischer Eindringling aus fremden Welten (nec ge-
neris nostri, V. 45); schliesslich erreicht der Weg lber die wehmiitige
Kindheitserinnerung die Erkenntnis des Zusammenbruchs der gesamt-

2 Sehr weit geht Otis (Anm. 4) 115, wenn er Nysa in metaphysischer Uberho-
hung als crudelis Venus demaskiert sieht.

2% improbus ille puer, crudelis tu quoque, mater, variiert V. 49 crudelis mater
magis, an puer improbus ille?, ein Zitat aus dem Culex (V. 292): sed tu crudelis,
crudelis tu magis, Orpheu: vgl. Ciris 133 und Aen. 4. 412: dazu E. K. Rand, HSCPh
30. 1919, 118

2% Das gleiche Motiv benutzt der anonyme Dichter der '‘Octavia' 222ff. mit Blick
auf Nero, mit dessen impia mens sich zu verbinden unmdoglicher ist als das Eintreten
der Adynata in der Natur.

27 Irrig interpretiert von Coleman (Anm. 15) 241f.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 295

en Weltordnung, auf die auch die bukolische Welt gebaut war, und
fahrt, im Moment der tiefsten Erkenntnis (sit Tityrus Orpheus)28 zur
finalen Vereinigung mit dem Urelement2 und damit zur Aufgabe der
eigenen Individualitat. Ware Amor der blandus deus, fir den man ihn
falschlich halt, hatte sich dieser Ausstieg ertbrigt und Tityrus hétte
wie Orpheus und Arion sein Leid mit der Musik bezwungen.

I11. Alphesiboeus

Ein dhnlicher Bogen durchzieht das Lied des Alphesiboeus, das
ungeachtet seiner Eigenstandigkeit und umgekehrten Stossrichtung ja
ausdricklich als Responsion konzipiert ist (quae responderit, V. 62)
und wegen seines magischen Inhalts die Ubermenschlichen Kréfte der
Musen erfordert (non omnia possumus omnes, V. 63)30. Der neue In-
tercalaris beginnt ebenfalls mit einem Imperativ (ducite), der wieder
an die eigene Dichtung gerichtet ist (jnea carmina), aber anders als
im Damonlied konkret das Ziel nennt: domum ducite Daphnim.
Textimmanent gesprochen, handelt es sich nicht um absolute Poesie,
sondern um Zweckdichtung, genauer: um einen Zauber im Vollzug;
denn die carmina sollen eine Handlung bei einem anderen Menschen
erzwingen3l. Die anonyme Zauberin, Nachfahrin der theokritischen
Simaitha aus den 'Pharmalceutriai’ (Id. 2), befiehlt ihrer Gehilfin gleich

28 Diese zentralen Verse 55-56 (Gedichtsmitte!), verkannt schon von Servius
(vilissimus rusticus Orpheus putetur in silvis, Arion vero inter delphinas) als Ver-
kleinerung der legendaren Meistersénger (allerdings ist Servius ebenso doppeldeutig
wie Vergil), sind erstaunlich wenig beachtet worden; Ausnahme: B. Kytzler, In medio
mihi Caesar erit, JAC 9, 1994, 75-81, hier 79. Es geht nicht einfach um das Orpheus-
motiv' (Pdschl) wie in den Eingangsversen der Ekloge, sondern um das 'Orpheus-sein’
im Sinne hdchster Wortméchtigkeit. Die vergilische Orpheus-Symbolik erldutert G.
Lieberg, Virgile et I'idée de poete créateur, Latonius 41. 1982, 255-284, hier 275 ff.
Putnam (Anm. 2), 276f. interpretiert allzu realistisch: Nur wer Uber magische Krafte
wie Orpheus verfligt, konnte diese Verkehrung der Welt (Adynata) aushalten. Richter
(Anm. 11), 71 verweist auf Ecl. 4, 55: Non me carminibus vincet nec Thracius
Orpheus, sagt Vergil im Blick auf die aurea aetas, als positives Pendent der Adynata
des Damonliedes. Doch geht eine Interpretation "Befreit von Leid und Tod wirde
Tityrus die Wortmacht des Opheus besitzen" am Ziel des Textes vorbei.

29 Ahnlich M. Desport, L'incantation Virgilienne, Bordeaux 1952, 50T: Ver-
schmelzung in neuer Freiheit mit der Natur, in welche durch Alphesiboeus' Zauberin
auch Daphnis hineingezogen werde, die aber Nysa verlasse.

30 Anders Stégen (Anm. 17), 79: Alphesiboeus fiilhle die Gbermenschliche Her-
ausforderung, Damon kinstlerisch zu Ubertreffen. Gelingt ihm bzw. seinen Musen
dies?

3l Fachmannische Interpretation des Rituals bei G. Luck, Hexen und Zauberei
in der romischen Dichtung, Zurich 1962, 6-15, mit der richtigen Feststellung, dass
Vergil die carmina, von denen die Magierin spricht, selbst nicht vorbringt. Aus diesem
Grunde hatte I. Bruns, "Der Liebeszauber bei den augusteischen Dichtern”, in: I. B.,
Vortrage und Aufsatze, Miinchen 1905, 321-356, auf die Auswertung von Vergils "ob-
jektiver Darstellung" verzichtet. Erklarungen bei Rose (Anm. 4) und V. Tandoi, "Let-
tura di ottava bucolica”, in: M. Gigante (ed.), Lecturae Vergilianae 1, Napoli 1981,
265-317.



296 K. Sallmann, Poesie und Magie: .. ZA 45(1995)287-302

in der ersten Strophe die Zurilistung derselben magischen Praktiken
{effer, cinge, adole), die Medea einst anwandte32, und behauptet, dass
die Spriche erst das Wesentliche ausmachen {nihil hic nisi carmina
desunt, V. 67)33. Im Hymnenstil preist die zweite Strophe die Macht
der Magie - carmina im Dienst an sich selbst - (ber die Natur (wo-
bei Kirke den Liebeszauber verkérpert), wahrend die dritte Strophe
die magischen Handlungen der Sprecherin kommentierend beschreibt
{circumdo, circumduco): die Dreizahl spielt dabei eine entscheidende
Rolle und schl&gt die Bricke zur vierten Strophe. Die Gehilfin Ama-
ryllis - warum fallt gleich zweimal ihr Name? - soll mit drei Farben
drei Knoten knupfen {necte - necte) und dazu sprechen: Veneris vin-
cula necto (V. 78). In der funften Strophe scheint das Ritual vollendet
{durescit - liquescit, gesagt von Ton- und Wachsmassen, vielleicht in
Puppenform, V. 80), die sympathetischen Vorgange am Altar, so will
es die Magierin, mussen auf Daphnis einwirken: der Lorbeer brennt
wie das eigene Herz und wie Daphnis selbst {malus Daphnis?, V. 83)
vor Liebe brennen soll. Den plétzlichen Stillstand der hektischen Ge-
schéaftigkeit untermalt das bukolische Bild der Férse, die von der
vergeblichen Suche nach ihrem Stier im Schilf ausruht (nach Lucr. 2,
355-366, wo das Muttertier nach dem Kalb sucht), in der sechsten
Strophe, die zugleich anzeigt, dass Daphnis nicht erscheint. Die zor-
nige Magierin muss einen neuen Anlauf nehmen und begrébt rituell
Daphnis' zuriickgelassene Kleider (siebte Strophe): Terra, tibi man-
do... (V. 93). Die achte Strophe fordert die ('medeischen’) Giftkrauter
des Berufsmagiers Moeris vom Schwarzen Meer an, die Menschen in
Wolfe verwandeln kénnen, und in der neunten Strophe - dramatischer
Gipfel des Zaubers - soll Amaryllis die Lorbeerasche riickwarts in
den Fluss werfen. Und wieder muss die hart arbeitende Zauberin fest-
stellen: Nihil ille deos, nil carmina curat? Daphnis ist offenbar nicht
anders als Damons Nysa immun gegenuber den Gottern (hier: der Un-
terwelt) und Zauberspriichen. In diesem Augenblick, noch bevor der
neue Zauber eingesetzt wird, lodert die scheinbar erloschene Lorbeer-
asche von selbst auf (die Asche wollte sich nicht entfernen lassen), der
Hund Hylax bellt, Daphnis tritt ein. Mit dem Befehl an die Zau-
berspriiche, ihre Wirkung nun einzustellen {parcite), schliesst kom-
mentarlos Alphesiboeus’ Lied und die ganze Ekloge.

Aller thematisch bedingten Unterschiede zum Trotz weist die
Linie dieses Liedes klare Parallelen zum Damon-Lied auf34. Jeweils

X Die auf Medea (auch im Damonlied 47) hinweisenden Ziige arbeitet Solodow
(Anm. 6) 759 gut heraus.

3B Betont von Desport (Anm. 29) 114: Nicht die magischen Praktiken interes-
sieren, sondern der "chant d'écho", also die Magie des Wortes und damit die Kompe-
tenz des Dichters. Richtig weist auch A.-M. Tupet, La magie dans la poésie Latine,
Paris 1976 (hier 223-232) auf das Schliisselwort carmen hin, das Poesie und Magie
auf den gemeinsamen Begriff bringt (227).

A Weitere Bezlige bei Coleman (Anm. 15), 254f.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 297

die sechste Strophe retardiert mit lyrischer Fermate (Damons Erinnern
an die Gartenszene, die ermattete Farse am Bach). Bis dahin geht die
Handlung rasch voran bis zur ersten Klimax, danach die drei Stroph-
en, die zur Peripetie fiilhren: Vereinigung mit dem Urelement bzw. mit
dem Geliebten. Die vom Inhalt her nicht unbedingt erforderliche Hir-
tenwelt wird durch die Namen (Nysa, Mopsus, Amaryllis, der Kréu-
tersammler Moeris) und gelegentliche Tableaus gewahrt (Selbstportrat
des Ziegenhirten V. 33ff.; Gebell des Schaferhundes Hylax, V. 107).
Aber schon die Parallele der mangelnden Gotterverehrung Nysas
(V. 35) und Daphnis' (V. 103) betont auch die Gegensatze: Was von
Nysa als menschlich-religiose Grundhaltung erwartet wird (Glaube an
einen flrsorgenden Gott), bezieht sich bei Daphnis nur auf dessen
Beeinflussbarkeit durch die Méchte der Unterwelt (vielleicht glaubt er
an die olympischen Gétter?), und war Nysa fur den Ziegenhirten der
Lebensinhalt, gilt bei der Magierin nur der bare Besitz des Geliebten
{talis amor teneat, nec sit mihi cura mederi, V. 89), nicht der see-
lische Zustand des Gebannten.

Es geht also um zwei Arten der Liebe - und hier sehe ich Ver-
gils Botschaft® -: um die den ganzen Menschen existentiell erfassen-
de Liebe zu einem fast gottlich verehrten Menschen, die, wie die Ele-
giker ausfiihren werden, von, oder besser: in ihrer Erniedrigung am
intensivsten lebt, andererseits um die besitzergreifende, das eigene
Gluck und Selbstgefuhl konstituierende Liebe, die den geliebten Part-
ner als bestitigenden Beweis braucht, nicht aber dessen Gegenliebe
(von Daphnis' Gefuhlen erfahrt man nichts). Durus ist Amor (vom
Elegiker als gottliche Macht hypostasiert) in beiden Fallen; er degra-
diert die Liebenden zu passiven Marionetten seines Spiels von Verein-
igung und Trennung. Man hiite sich wieder vor vorschnellen Auswei-
tungen dieser Feststellung, z.B. beziiglich der Opposition von Ménner-
und Frauenliebe3b, des elegischen Eros und der satirischen Sexualitéat,
der seelischen und der kdrperlichen Verfallenheit. Aber als wesens-
offenbarenden Test konstruiert Vergil in beiden Liedern die Situation
des Verlassenseins. Dass Damon seinen Ziegenhirten in den Tod ge-
hen l&sst, Alphesiboeus seiner Zauberin Erfolg zuspricht, bedeutet ja
nicht Sieg oder Niederlage, schon gar nicht der certantes pastores
selbst37, deren poetische Qualifikation (und damit auch ihr Denken

¥ Ahnlich Berg (Anm. 15), 184ff. im Sinne der Uberwindung theokritischer
Liebesromantik. Auch P. Maury, "Le secret de Virgil et I'architecture des Bucoliques",
LH 1, 1944, 71-147 "bucolique d'amour” und Richter (Anm. 11), 36: "double theme:
.. la tyrannie de I'amour et I'efficacité du chant." Auch die etwas saloppe Interpreta-
tion von Slavitt (Anm. 15), 33 spricht vom "special view of love".

3 Andeutend Stégen (Anm. 17), 90 mit Hinweis auf Ov. a. a. 1, 279ff.; nach sei-
ner Ansicht liegt die Schonheit des Alphesiboeusliedes gerade in seiner Gewaltsamkeit.

37 Clausen (Anm. 19), 238 erwagt, ob nicht Alphesiboeus wegen der vom Da-
monlied abweichenden Versfolge in der letzten Strophentriade der Unterlegene sei.
Aber wer sagt, dass in Ecl. 8 die fiir Ecl. 3 aufgestellten Regeln gelten?



298 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

und Fihlen) gleich Gberdurchschnittlich, ja Gbernatirlich eingeschatzt
worden war (V. 2), sondern demonstriert die furchtbare Allmacht der
crudelis mater, der Venus - und der sanften, bukolischen Kunst, de-
ren magische Kraft den Leser in ihren erotischen Bann zieht. Beide
Lieder sind reine Poesie, von ihren Autoren gesungene Pastorali, und
beide sind in ihrer Art magisch, wenn auch Vergil das Wort carmen
(Bannspruch) nur fir Alphesiboeus verwendet und Damon neutral lie-
ber versus singt. Die Magie des Damon-Liedes zieht seinen Sanger
von der Klippe ins Meer, im anderen Lied den Besungenen von der
Stadt auf das Land. Das ist der Grund, weshalb die intercalares,
eigentlich nur im Zauberlied zu Hause, auch in der Liebesklage auf-
treten38. Dort wird zwar nicht die Gotterwelt beschworen, wohl aber
an die von den Gottern gesetzte, aber von Amor gestorte, ja zerstorte
Weltordnung appelliert. Man mag Damons Lied als 'tiefer’, philoso-
phischer, edler empfinden39, das Zauberlied als lacherlichen Humbug
abtun, zu Unrecht, glaube ich; oder sind Horazens Canidiagedichte,
Lukans Erichthoszene auch lacherlich40? An der Intensitidt des Lie-
besverlangens der Magierin besteht kein Zweifel; setzt sie doch fir
ihre Liebe Himmel und Holle in Bewegung.

Der Zauber der Poesie dehnt sich aber auch auf den Leser aus
und transzendiert. Vergil erreicht dies durch einen einfachen Kunst-
griff: Weder der Ziegenhirt noch die Zauberin haben einen Namen,
vielmehr singen Damon und Alphesiboeus im eigenen Namen, so dass
sich das Rollenspiel erst allméahlich aufklart4l. Dass im zweiten Lied
eine Frau spricht, muss sich der Horer erst scharfsinnig errechnen
(eine sprachliche Femininform fehlt absichtlich). Der Sprecher/die
Sprecherin will den Sinn des coniux zu sich wenden (V. 66), und die-
ser hat dann den ménnlichen Namen Daphnis (V. 68; coniunx ist in
homoerotischen Beziehungen uniblich). Und Hexerei mag a priori
Frauensache sein. Aber dass sich Damon nicht selbst umbringt (de-
ferar, V. 60), wird dem Horer erst wieder in den auktorialen Zwis-
chenversen 62/63 (haec Damon) bewusst.

3B Das verkennt Clausen (Anm. 19), 238, der den Kehrvers des Damonliedes als
sinnlos und formfremd verwirft.

39 Cartault (Anm. 7), 301 pass, und Leach (Anm. 4), 153f. 158 sehen in der Ver-
ernstung des Liebesleides gegeniiber dem Liebeskummer bei Theokrit (den Vergil in
Ecl. 2 nur parodiert habe) die Hauptaussage; ahnlich Otis (Anm. 4) im Vergleich mit
Corydon in Ecl. 2.

40 Dazu Putnams (Anm. 2, 292) Analyse des Alphesiboeusliedes, wenn das
Magiethema auch Ubergewichtet wird: "The poem is a hymn to the magic power of
song".

41 Dass Damon sich selbst singe und sich am Ende ins Meer stiirze, nimmt noch
Clausen (Anm. 19) 245 an; ahnlich Otis (Anm. 4). 108. der irrigerweise den Bericht
auch als Vollzug des Geschehens auffasst.



K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302 299

IV. Das Proémium

Die magische Macht der bukolischen Poesie, ebenfalls stark in
Ecl 6 und 10 evoziert, wird programmatisch zu Beginn des Gedichts
mitgeteilt42. Die Verse 1 und 5 sagen als fast priesterliche praefatio
feierlich an, dass nunmehr die Muse (d.h. das Werk) der Hirten (also
das bukolische Werk) Damon und Alphesiboeus verkindet werde (di-
cemus V. 5): zwei konkurrenzlose, nur einander vergleichbare Kiinst-
ler (certantis), bei deren Singen die Kihe ihre Weide vergessen, de-
ren Lied (carmen, V.3) die Luchse in Bann schlagt und die Flisse
Stillstehen l&sst. Ein solches Vorauspradikat wird den Wettsédngern der
7. Ecl, Meliboeus und Corydon, nicht zuteil. In Ecl 8,2ff. erzeugen
sie magische Wirkung, nicht im Sinne eines gezielten Zwingzaubers,
aber als unausbleibliche Wirkung auf die Natur wider die Natur.
Genau das ware die Definition der poetischen Magie, die im Gegen-
satz zur kultischen Magie auf Handlungen und dingliche Manifesta-
tion verzichten kann. Das Gebanntsein der Natur ist nur die als Wun-
der erscheinende 'natirliche’ Folge der Poesie, keine gewollte Beherr-
schung fiur bestimmte Zwecke43.

Unvermittelt folgt die vielumstrittene Widmung tu mihi (V. 6-
13) an einen nicht mit Namen genannten, noch an der dalmatinischen
Kiste segelnden Sieger (V. 13), die man entweder auf C. Asinius Pol-
lio bezieht (Parthinerfeldzug 39 v. Chr.) oder auf den jungen Octavi-
an, der 35 v. Chr. in Illyricum operierte44. Hier sei nur festgehalten,
1 dass es wieder um die Grundsituation der Trennung geht (seu saxa
Timavi superas, sive oram lllyrici legas, V. 6f.)45, 2. dass auch hier
der Name des Fernen nicht genannt ist (wie im Falle von Damons Zie-
genhirt und Alphesiboeus Magierin), 3. dass es wieder um carmina
geht, sowohl um die, mit denen die Taten des Geehrten zu besingen
sind (V. 10), als auch um solche, die der Dichter auf Anregung des

42 Dazu ausfuhrlich Putham (Anm. 2), 255-292 ("mesmerizing", "hypnotic").
Vgl. auch G. Lieberg (Anm. 28), 79.

43 Das ist weitaus mehr als nur der "augusteische Topos" von der Macht des
Wortes (Clausen, Anm. 19, 257). Auch Horaz beschwort im Augustusbrief hintergriin-
dig die besondere Wortmagie des Dichters: carmine di superi placantur, carmine Ma-
nes, Epist. 2, 1, 138).

44 Es ist hier nicht erforderlich, auf die durch Bowersock (Anm. 3) aufgewor-
fenen Kontroverse einzugehen. Die Parteien Octavians und Pollios sind annahernd
gleich stark, s. o. Anm. 3. Die Widersprichlichkeit der Textaussagen erlauben nur ein
Abwégen der Argumente, keine evidente Losung. Fir Octavian fallt m. E. am stéark-
sten die Nichtnennung des Namens ins Gewicht (wie in Ecl. 1), - wenn man nicht mit
Levi (Anm. 3) an den Ausfall eines Widmungsverses mit Pollios Namen glauben will.
Der Bezug auf Octavian muss aber nicht zwangslaufig eine Datierung auf 35 nach sich
ziehen. Wenn a te principium (V. 11) und tuis iussis den Beginn der Eklogendichtung
meint, muss Vergil schon viel friiher seinen Gott in Octavian gesehen haben.

45 Schon der Ausdruck saxa Timavi (V. 6) verursacht erhebliche sachliche
Schwierigkeiten, zumal Vergil in der Aneis (1, 243ff.) die Timavusmiindung korrekt
zu beschreiben weiss; hierzu Levi (Anm. 3), 74.



300 K. Sallmann, Poesie und Magie: . .. ZA 45(1995)287-302

Angeredeten (tuis iussis) verfasste und diesem nunmehr Uberreicht
(laccipe, V. 11). Der hohe Ton der Huldigung verbietet es, von amor
zu sprechen; aber der Angeredete bedeutet in gleicher Weise Le-
bensinhalt fur den Dichter wie Nysa in Damons Lied: a te principium,
tibi desinam (V. 11), und er soll ahnlich mit Efeu und Lorbeer
umwunden werden (lauros circa tempora serpere, V. 13) wie der Al-
tar fir Daphnis (cinge haec altaria vitta, V. 64; fragilis incende lau-
ros, V. 82). Ohne die Parallelen pressen zu wollen, ist nicht zu be-
streiten, dass ungeachtet der Frage, ob diese acht Verse urspringlich
fir dieses Gedicht konzipiert wurden, sie sich doch hervorragend dem
Gesamttenor fligend6; ihre unbukolische Diktion wird durch die
‘arkadische Klammer' (V. 1-5; 14-16) sozusagen internalisiert. Das
uberleitende 'setting’ (V. 14-16) zielt schon auf die Situation der
Rolle, in die sich Damon hineinkleidet. So wird das eigentumlich
Fliessende und Verfliessende der vergilischen Bukolik erreicht.

Textubergreifend ist nun zu fragen, in welchem Verhaltnis Ecl.

8 zu den (brigen Eklogen steht. In einer noch in Druck befindlichen
Studie hat Helmut Seng47 durch Kombination formaler, inhaltlicher
und metrischer Kriterien die relative und absolute Chronologie der
Eklogen neu zu bestimmen versucht. Danach gehéren Ecl 8, 10 und
7 zu den letzten438und wurden, dem Zeugnis Suetons gemass, im Jahre
39 verfasst. Bis zum Ausbruch des Perusinischen Krieges am 15. Okto-
ber 41 habe Vergil einen ersten Zyklus mit den ersten finf Eklogen
veroffentlicht mit der Daphnis-Ekloge als Finale; spater habe er weite-
re finf in bewusster Parallelitdt hinzugeschaffen: Dem 'theokritischen’
Eklogenpaar 2 und 3 entsprechen die 'arkadischen' Eklogen 7 und 8,
und zwar chiastisch: Ecl 3 und 7 sind Amoibaia, Ecl 2 und 8 bieten
Langvortrédge, Ecl 2 das dem Damonlied entsprechende Klagelied
Corydons um den (wie Daphnis in Ecl 8) an die Stadt verlorenen
Alexis mit dem Ausbruch Me tamen urit amor\ quis enim modus
adsit amori? (V. 68) und mit der Rickkehr zum common sense der
Hirtenwelt (quis te dementia cepit? V. 69), Ecl 8 das doppelte Ende:
zundchst das Herausfallen aus der Hirtenwelt (vivite silvae, V. 58),
dann das Hineinzwingen in die Hirtenwelt (ab urbe venit Daphnis, V.
109), dargestellt an den Liebeskonstellationen Mann-Mann {Ecl. 2),
Mann- Frau {Ecl. 8 Damon ) und Frau-Mann {Ecl. 8 Alphe-
46 Geistreich der Hinweis bei J. Van Sickle, ("Commentaria in Maronem com-
menticia”, Arethusa 14, 1981. 17-34), dass die Definition des dem Geehrten allein

wirdigen Stils durch Sophocleo cotnrno (V. 10) sich mittelbar im dramatischen
Hirtengesang realisiere; vgl. aber Anm. 19.

47 Vergils Eklogenbuch: Aufbau, Chronologie und Zahlenverhaltnisse, Stuttgart
1997 (im Druck ab Hermes-Einzelschrift).

48 So auch E. A. Schmidt (Anm. 21), 174f. Schmidt hat spéter unter Bower-
sockes Einfluss seinen chronologischen Ansatz geéndert, s. Anm. 3.

49 So auch Seng (Anm. 47), der hierin die "drei Seiten des amor" dargestellt
sieht. Allerdings gehdren die in Ecl. 8 vorgefiihrten Arten einer hdheren Dimension an



K. Sallmann, Poesie und Magie: ... ZA 45(1995)287-302 301

siboeus)49. Die Liebesthematik von Ecl. 2 ist also in Ecl. 8 wieder
aufgenommen, aber gleichsam veredelt und schon durch die Interca-
lares rituell entrickt. Dazu stimmt, dass in der 8. Ekloge erstmals das
Ende der Bukolik, fortgesetzt in den 'pessimistischen' Eklogen 9 und
10, angekiindigt wird, zum einen in der Uberschreitung des genos-
gemassen Inhalts in den beiden nur noch mit pastoralem Dekor verse-
henen Hirtenliedern, zum anderen in dem - seltsam fatal formulierten
- Waunsch, dereinst im erhabenen Stil grosser Dichtung hervorzutreten
(V. 7-10). So fihrt Ecl 8 die Poesie der Liebe und die Magie des
Liebesschmerzes in geradezu absoluter Form vor, wie es die Antike
eben nur durch die arkadische Verfremdung vermochte, d.h. in einem
der Realitdt entzogenen Raum. Es sind carmina im umfassendsten
Sinn, Kunstlieder und Zauberlieder zugleich. Spater hat Ovid mit
dieser die Existenz des Dichters beriihrenden Dialektik poetisch
gespielt, da seine eigene Dichtung ihre Zauberkraft gegen den Autor
selbst richtete: An prosint\ dubium; nocuerunt carmina semper (Am.
3, 12, 13)50. So schon Vor der Verbannung, und bitterer am Schwarzen
Meer: Carmina nil prosunt, nocuerunt carmina semper (Ex Ponto 4,
13, 41). Bukoliker konnte Ovid nicht werden, aber in der magischen
Macht der Poesie war er ebenso erfahren wie Vergil.*

als Corydons Lamento in Ecl. 2. Bezlige von Ecl. 8 zu Ecl. 2 und 7 bei Seng, Kap.
IB2aund I C Ib.

50 Von der Macht der Zauberspriiche ist Ovids Jason Uberzeugt: Quid enim non
carmina possunt? (Met. 7, 167) fragt er Medea, die Aison verjiingen soll.



