
W. Pötscher, Baum und Felsen ZA 45(1995)265-270 265

WALTER PÖTSCHER UDK 875-131.09
Institut für Klassische Philologie 
Universitätsplatz 3 
Graz

BAUM UND FELSEN.
Zu Hom., //.22,126 ff., Od. 19,163, Hes., Theog. 35

M.A. Harder bemerkt im Lexikon des frühgriechischen Epos]: 
"exact meaning not clear no satisfactory expl. has so far been 
found". Damit scheint er nicht ganz unrecht zu haben. Schon M. L. 
West sagt in seinem Kommentar zur Théogonie Hesiods zu Vers 35: 
"περί δρυν ή περί πέτρην: the origin and exact meaning of this pro­
verbial phrase remain obscure"1 2. Er meint freilich, es wäre sinnvoll, 
jene Verbindungen von Eiche und Felsen, welche keine Relevanz für 
die Hesiod-Stelle hätten, beiseite zu lassen, wozu er allerdings auch 
Od 19,163 zählt3, während er Horn., II. 22,126 deshalb "some rele­
vance to Hesiod" zuschreibt, weil "the oak and rock are in some way 
associated with speech"4. Hier scheint er mir einen Aspekt überbe­
wertet zu haben. Alle antiken und alle modernen Erklärungsversuche 
bezeichnet West als mißlungen5 und meint: "All that we can do is at­
tempt to formulate the general sense of the phrase"6. Als mögliche 
Alternativen führt er an: "Why do I digress?", "Why do I go round in 
circles?", "Why do I boast?", "Why do I speak of the less important 
instead of the more important?", "Why do I relate what no one will 
believe?"7 Auch diese Vorschläge befriedigen nicht, weil sie kaum für 
jeweils ein Beispiel {Od. 19,163, Horn., II 22,126 ff., Hes., Theog. 
35) passen, jedenfalls nicht für alle drei, und weil sie keinen Konnex 
mit der Grundbedeutung des Wortpaares erkennen lassen.

1 2. Bd., Göttingen 1991, Sp. 351.
2 M. L. West, Hesiod, Theogony, Oxford 1966, 167.
3 M. L. West, Theogony, 167.
4 M. L. West, Theogony, 168.
5 Über die Scholiasten-Erklärungen: "All these explanations are either absurd 

or inapposite or both, although some of them have been repeated by modern critics". 
(168) Vgl. weiters 168f. (Aufzählung verschiedener Standpunkte).

6 M. L. West, Theogony, 169.
7 M. L. West, Theogony, 169.



266 W. Pötscher, Baum und Felsen ZA 45(1995)265-270

Richardson8 bemerkt zu zweien der Stellen: "The first half of 
Th. 35 is the same as that of 122, where again Hektor breaks off his 
speculations and brings himself down to earth. In both cases some­
thing which is either irrelevant or unrealistic is dismissed." Dies trifft 
aber sicherlich für die Hesiod-Stelle nicht zu und schöpft auch die 
Homer-Stelle nicht aus. Heinz Hofmann meint einfach: "Für X 126 
ff. ist man sich soweit einig, daß άπό δρυός ούδ’ από πέτρης 
όαριζέμεναι nur soviel bedeuten kann wie: unsinniges, belangloses, 
in dieser Situation unpassendes, aussichtsloses Zeug reden, wie auch 
verliebte junge Leute sich allerhand erzählen, was im Grunde oft be­
langloses Geschwätz ist, 'ohne Hand und Fuß’"9. Aber auch dadurch 
wird nur das Fazit des in der Formulierung άπό δρυός und άπό 
πέτρης ... όαριζέμεναι hier anklingenden Gedankens, der mit 
Vorstellungen und Gefühlen eng verquickt ist, zum Ausdruck ge­
bracht.

Was meint ού μέν πως νυν εστιν άπό δρυός ούδ’ άπό 
πέτρης τφ όαριζέμεναι in Horn. II. 22,126 ff. wirklich? Es ist jeden­
falls von der Bedeutung auszugehen, welche in ού γάρ άπό δρυός 
έσσι παλαιφάτου ούδ’ άπό πέτρης (Od. 19,163) vorliegt. Dort ist 
der Text und die Vorstellung ziemlich wörtlich gemeint. Es geht dort 
um die Abstammung der Menschen; Penelope sagt zu Odysseus, er 
werde ja nicht (wie manche andere, vor allem die, welche keine Adeli­
gen10 sind, nur) von den Bäumen und Felsen abstammen, sondern 
(darüber hinaus) ein (adeliges) γένος vorweisen können. Die Vorstel­
lung, daß Menschen von Bäumen abstammen, gab es nicht nur bei den 
Griechen (ένι μελιάν, δεινόν τε ηαι δβριμον, Hes., Erg. 145, Pind., 
Ol. 9,43 ff., Epicharm, im Schol. zu Pind. Ol. 9,69, Schol. zu Od. 
19,163, Schol. zu II. 22,127: μελιηγενεΐς, vgl. Hesych, s.v. μελίας 
νιαρπός, Palaiphatos 36; Namen wie Δρύας11); für die Römer sei auf 
Verg., Aen. 8,3 15 f., Iuvenal 6,12; Cic. Acad. pr. 2,3 1,101) hingewie-

8 N. Richardson, The Iliad: A Commentary, Vol. VI: books 21-24. Cambridge 
1993, 120.

9 Heinz Hofmann, Hesiod Théogonie V. 35. Άλλα τίη μοι ταυτα περί δρύν 
ή περί πέτρην; in: Gymn. 78, 1971, 90-97. 91.

10 Daß er trotz allem ein Adeliger ist, kann Penelope nach Od. 19,75ff (vgl. 89f) 
und 116ff. leicht erraten.

11 Die Vorstellung, daß Menschen von Bäumen und von Felsen abstammen, wur­
de durch das Person-Bereichdenken sehr erleichtert (vgl. W. Pöstcher, Das Person- 
Bereichdenken in der frühgriechischen Periode, in: WSt 72, 1959. 5-25; jetzt auch in: 
Hellas und Rom. Beiträge und kritische Auseinandersetzung mit der inzwischen er­
schienenen Literatur, Hildesheim-Zürich-New York 1988, 49-69), wo ja der Baum als 
Ding und zugleich und in einem als persönliche Göttin aufgefaßt wurde; im Falle von 
δρυς ging die Entwicklung der Reflexion von Δρυς-δρύς über Δρυάς zu Άμαδρυάς. 
Bezüglich des Felsens verweise ich auf den Mythos, daß der Kithairon dem Zeus ei­
nen Rat gegeben haben soll (vgl. Paus. 9,3). also als Berg und zugleich als Person auf­
gefaßt wurde.



W. Pötscher, Baiun und Felsen ZA 45(1995)265-270 267

sen; im nordischen Mythos ist es die Esche12. Auch wenn Penelope, 
wie es der Art adeliger Dichtung entsprach, diesen volkstümlichen 
Mythos etwas von oben herab behandelt, schimmert doch durch, daß 
er im Volke seine Bedeutung hatte.

Was heißt also ού μέν πως νυν εστιν από δρυός ούδ’ από 
πέτρης / τφ όαριζέμεναι, ά τε παρθένος ήϊθεός τε, / παρθένος 
ήϊθεός τ’ όαρίζετον άλλήλοιιν in II. 22, 126-128? Die Lösung 
liegt im Vers 116, wo das Wort αρχή13 den Leser über den Sinn der 
sprichwörtlichen Formulierung άπο δρυός ... από πέτρης im vorhin­
ein schon aufklärt:

ηαί οί υπόσχομαι Ελένην νιαί νιτήμαθ’ άμ’ αυτή, 
πάντα μάλ’ δσσα τ’ Αλέξανδρος νιοίλης ένί νηυσιν 
ήγάγετο Τροίηνδ’, ή τ’ επλετο νείνιεος αρχή, 
δωσέμεν Άτρεϊδησιν άγειν, άμα δ’ άμφίς Αχαιοΐς 
άλλ’ άποδάσσεσθαι, δσα τε πτόλις ήδε ιτέιτευθε·
Τρωσιν δ’ αύ μετόπισθε γερούσιον δριτον ελωμαι 
μή τι 'παταιτρύφειν, άλλ’ άνδιχα πάντα δάσασθαι 
ιιτήσιν δσην πτολίεθρον έπήρατον εντός έέργει·

(II. 22, 114-121).

Hektor überlegt, ob er den Streit von dessen allererstem Anfang 
an (ή τ’ επλετο νείνιεος αρχή) mit Achill besprechen und dann be­
reinigen solle; die sprichwörtliche Formulierung από δρυός ... από 
πέτρης (d.h. vom Anfang des Menschengeschlechts an) ist eine über­
treibende Ausdrucksweise; sie ist in der deutschen Sprache damit ver­
gleichbar, wenn man sagt, jemand erzähle etwas und fange dabei bei 
'Adam und Eva" an. Wir meinen damit, er greife ganz weit (ja zu 
weit) zurück; sekundär heißt es auch, die Schilderung sei zu aus­
führlich14.

Auch zur Person des Achill paßt unsere Interpretation sehr gut; 
denn die νείνιεος αρχή bedeutet dem Peliden, zumindest in diesem 
Zeitpunkt, wenig, aber schon zu Beginn des Krieges wollte Thetis

12 Vgl. M. L. West, Theogony, 167. Richard Stoll Shannon, III, The Arms of 
Achilles and Homeric Compositional Technique, in: Mnemosyne, Suppl.-Bd. 36, Lei­
den 1975, 45. "The concept of the creation of men from trees is an old and widespread 
one" (45).

13 Vgl. auch Hes., Theog. 425 (... ώς τό πρώτον απ’ αρχής επλετο δασμός).
14 K. F. Ameis-C.Hentze, Homers Ilias, Amsterdam4 1965, meinen z.St., der 

Sinn sei "mit ihm ein langes und breites zu plaudern von alten und oft besprochenen 
Geschichten"; Hektor dächte, "es wäre nicht anders, als wenn ich ihm jetzt ein Mär­
chen der Urzeit erzählen wollte, wie Jüngling und Jungfrau solche in traulichem 
Geplauder erzählen". Ameis-Hentze sehen die Schlüsselstellung von αρχή nicht; sie 
vergleichen mit ενθεν ελών, das in θ 500, aber nicht hier vorhanden ist.



268 W. Pötscher, Baum und Felsen ZA 45(1995)265-270

Achill aus dem Krieg heraushalten15. Jetzt aber kümmert ihn das An­
liegen des Agamemnon und der Raub der Frau des Menelaos, und was 
Paris an Schätzen mitgeführt hat, die νείκεος αρχή also, überhaupt 
nicht. Achill trat in den Kampf wieder ein, weil er den Tod seines 
Freundes Patroklos rächen will. In dieser Situation hilft es also nicht, 
bis zu den ersten Anfängen der Auseinandersetzung zwischen 
Griechen und Trojanern zurückzugehen.

Die Betonung des ersten Anfangs fügt sich aber auch gut zu 
einem vertrauten Zwiegespräch eines Mädchens und eines Jünglings; 
der Anfang einer Liebe, der erste Anflug von gegenseitigem Gefallen, 
wenn man sich das erstemal gesehen hat und einander begegnet ist, 
wird von vielen Menschen als besonders schön erlebt, und es wird 
wohl oft im Liebesgeplauder, wie sich diese Liebe von den ersten 
Anfängen entwickelt hat, eine wichtige Rolle spielen. Die erste Be­
gegnung ist von entscheidender Bedeutung16.

Es fügt sich also gut zusammen, daß die Liebenden in diesem 
Vergleich (α τε παρθένος ήϊθεός τε / παρθένος ήϊθεός τ’ όαρίζε- 
τον άλλήλοιιν) gern von dem Anfang (από δρυός ... από πέτρης) 
ihrer Begegnung reden, für ein Gespräch zwischen Hektor und Achill 
aber ein Zurückgreifen auf die Anfänge, ja auf die Vorgeschichte des 
trojanischen Kriegs (νείκεος αρχή) äußerst kontraproduktiv wäre.

Die beiden Formulierungen ού ... από δρυός (...) ούδ’ από 
πέτρης (II. 22,126. Od. 19,163) und die andere περί δρύν ή περί 
πέτρην (Fles. Theog. 35) haben sehr wohl etwas miteinander zu tun. 
Die hesiodeische Formulierung ist von der anderen (die uns in zwei 
Varianten belegt ist) abgeleitet. Von einer formelhaften Aussage, die 
in der από δρυός ... άπό πέτρης eine wichtige Rolle spielt und worin 
die Vorstellung einer ursprünglichen Abkunft der Menschen von Bäu­
men und Felsen (was nun zusammen auch die Erde meint17) zum Aus­

15 Ps.-Apollod. Bibi 3,13,8. Hyg., fab. 96.
16 Homer erzählt denn auch an der Stelle, wo Achill ob der ihm geraubten Bri­

seis grollt, die Geschichte von allem Anfang an, wo und wie er ihr zum ersten Mal 
begegnete:

την sw Λυρνησσού έξείλετο πολλά μογήσας,
Λυρνησσόν διαπορθήσας νιαί τείχεα Θήβης,
νιάδ δέ Μ ύνητ’ εβαλεν νιαί Έπίστροφον έγχεσιμώρους,
υίέας Εύηνοίο Σεληπιάδαο άνανιτος·
τής δ γε κειτ’ άχέων, τάχα δ’ άνστήσεσθαι εμελλεν {II. 2,690-694).

Auch Euripides läßt Achilleus von der ersten Begegnung mit Iphigeneia (Eur., 
Iph. Aid. 1404ff.) tief beeindruckt sein, und dann erst (vgl. 84 lf. 959f.), nach der er­
sten Begegnung, will er sie zur Frau haben: μάλλον δέ λένιτρων σών πόθος μ? 
έσέρχεται / ές την φύσιν βλέψαντα· γενναία γάρ εί (141 Of.).

17 Vgl. άντίθεον δέ Πελασγόν εν ύψινιόμοισιν δρεσσιν / γαΐα μέλα ιν’ 
άνέδωνιεν, ϊνα θνητών γένος ειη (Asios Frg. 8), weiters Plut. Mor. 286A, Zonas v. 
Sardes, Anthol. Pal. 9.312, Stat., Theb. 4,275-281. Dazu M. L. West, "Hesiodea", Cl. 
Ou. 11, 1961, 130-145. 143f.



W. Pötscher, Baum und Felsen ZA 45(1995)265-270 269

druck kommt, geht die Stelle ού γάρ από δρυός έσσι παλαιφάτου 
ούδ’ από πέτρης (Od.. 19, 163) aus, sie wird im Satz ού μέν πως 
νυν εστιν από δρυός ούδ’ από πέτρης τφ όαριζέμεναι (II. 
22,126f.) auf ein kurz ins Auge gefaßtes Gespräch übertragen, in dem 
man den trojanischen Krieg von allem Anfang an besprechen könnte 
-  und, wie Hektor erkennt, also doch nicht kann; diese formelhafte 
Aussage wird nochmals abgewandelt im Hesiod-Satz άλλα τίη μοι 
ταϋτα περί δρϋν ή περί πέτρην (Theog. 35), wo damit jener Platz18 
bezeichnet wird, an welchem nach des Hesiod Glauben ihm die Musen 
die Fähigkeit zu dichten gaben. Damals war er, was aus der Anrede 
hervorgeht, Hirte und nichts anderes (ποιμένες άγραυλοι, νιάπ’ 
έλέγχεα, γαστέρες οίον, 26). Dann aber hätten sie ihm das Abzei­
chen des Dichters gegeben (νιαί μοι σνιήπτρον έδον, δάφνης έρι- 
θηλέος δζον / δρέψασαι θηητόν, 30 f.) und ihm den göttlichen Ge­
sang eingehaucht (ένέπνευσαν δέ μοι αύδήν / θέσπιν, 3 If), damit 
er von Künftigem singe und von Vergangenem (ΐνα νιλείοιμι τά τ’ 
έσσόμενα πρό τ’ έόντα, 32), und sie hätten ihm befohlen, das glück­
selige Geschlecht der immerwährenden Götter zu besingen und sie 
selbst am Anfang und am Schluß (uai με κέλονθ’ ύμνεΐν μανιάρων 
γένος αίέν έόντων, / σφάς δ’ αύτάς πρώτον τε νιαί ύστατον αίέν 
άείδειν, 33f.)* Dies war nach des Dichters Auffassung der allererste 
Anfang seines neuen Lebens als Dichter, der Uranfang seiner poeti­
schen Existenz -  πρώτιστα im Vers 24 (τόνδε δέ με πρώτιστα θεαι 
προς μύθον εειπον) paßt stimmungsmäßig gut dazu. Wie die ersten 
Menschen von Bäumen und Felsen gekommen seien, so sei er an sol­
chem Orte zum Dichter geworden, er als Dichter stamme von dort her. 
Aber dies könne nicht Selbstzweck sein, so zeigt es sein Einwurf an 
sich selbst, er könne in seinem Thema nicht an seinem Ursprungsort 
verweilen und nur von diesem erzählen; er müsse, wie ihm die Musen 
befohlen hätten (33f.), die Götter überhaupt besingen. Nicht ein Orts­
wechsel, wie Heinz Hofmann19 im Gefolge von G. F. Schoemann20 
und W. Aly21 meint, wird angekündigt, sondern ein Themenwechsel. 
Und gleich darauf fordert er sich ja auch dazu auf, mit den Musen zu 
beginnen (Τύνη, Μουσάων άρχώμεθα, 36), welche Zeus auf dem

18 Auf die lokale Bedeutung von περί mit Akk. weist M. L. West, Theogony, 169 
gut hin.

19 H. Hofmann, Hesiod Théogonie V. 35. Ά λλα  τίη μοι ταύτα δρύν ή περί 
πέτρην, 94f. "Doch was sollte mir dieser Auftrag und diese Gabe bei Baum und Fels, 
in der Wildnis, wo sonst kein Mensch ist, den ich mit meiner Kunst ansprechen kann?" 
(95). -  Auch William W. Minton, "The Proem-Hymn of Hesiod’s Theogony", in: 
TAPhA 101, 1970, 357-377, der den Vers 35 mit "But how can 1 do this in a setting of 
tree and rock?" (369) übersetzte, bringt die Lösung nicht.

20 Die hesiodische Théogonie, ausgelegt und beurtheilt v. G. F. Schoemann, 
Berlin 1868, 303.

21 W. Aly, "Hesiodos von Askra und der Verfasser der Théogonie", in: Rhein. 
Mus. 68, 1913, 22-67. 26.



270 W. Pötscher, Baum und Felsen ZA 45(1995)265-270

Olymp erfreuen (ταί Διί πατρί / ύμνεϋσαι τέρπουσι μέγαν νόον 
εντός Όλύμπου, / ειρευσαι τά τ’ έόντα τά τ’ έσσόμενα πρό τ’ 
έόντα / φωνή όμηρεϋσαι, 36-39). Der angekündigte Themenwech­
sel findet also wirklich statt.

Was die Musen auf dem Helikon begonnen hatten, mit dem Ziel 
des Gesangs unter den Göttern auf dem Olymp, setzt Hesiod in den 
Versen 36 ff. in die Tat um. Was ihm die Musen befohlen hatten, das 
Geschlecht der Götter und die Musen zu besingen, besingt er nun, in­
dem er die Musen das Geschlecht der Götter (44) auf dem Olymp, wo 
sie unter sich sind (vgl. 37), besingen läßt (vgl. 33f. mit 43T).

Im Vers 35 hatte er nur eine Phase abgebrochen22, aber dies, 
um zu erfüllen, was in dieser grundgelegt und als Ziel genannt war. 
Das Wirken der Musen (ταυτα) auf dem Helikon περί δρυν ή περί 
πέτρην (35) war der Ursprung dessen, was in den Versen 36ff. 
εντός Όλύμπου seine Krönung erfährt. In dem örtlichen Stufenbau 
περί δρύν ή περί πέτρην gegenüber εντός Όλύμπου und dem zeit­
lichen des Anfangs seiner poetischen Existenz gegenüber der Ausü­
bung des Dichterberufs in der entfalteten Form jenes Sängers, der sich 
in Gemeinschaft mit den Musen, die auf dem Olymp singen, fühlt, hat 
die Formulierung περί δρυν ή περί πέτρην ihre Funktion. Darin zeigt 
sich der Zusammenhang mit der Stelle II 22,126ff. und auch mit Od. 
19,163 und zuletzt mit der Vorstellung, daß die Menschen από δρυός 
und/oder από πέτρης abstammten. Hesiod hat das Bild für sein Ge­
dicht abgewandelt, indem er den lokalen Aspekt betonte, aber den Ge­
danken von der Herleitung und dem Anfang beibehielt. Beides aber 
bezieht sich auf sein Gedicht und auf seine poetische Existenz als 
Dichter.

22 H. Schwabl, Beispiele zur poetischen Technik des Hesiod, in: Hesiod, hg. v. 
E. Heitsch, Wiss. Buchges. Darmstadt, Wege der Forschung 44, Darmstadt 1966, 
175-219. 177, bezeichnet den Vers 35 als "so etwas wie das Gelenk des persönlichen 
Teils mit Helikon und Musenepiphanie und des unmittelbar darauf einsetzenden Hym­
nus auf die Musen am Olymp". Ob das Element des Persönlichen hier das Entschei­
dende ist, mag dahingestellt bleiben.


