
A. Sauge, Iliade 23: Les jeux, un procès, Ï A  44(1994)5-43 5

ANDRÉ SAUGE UDC 875-131.09
Collège de Saussure 
Genève

ILIADE 23: LES JEUX, UN PROCÈS

A b stract: Après les grandes douleurs des funérailles, on considère les 
jeux comme un moment d’apaisement et de détente. La lecture qu’on y 
fait du comportement d’Achille tient tout entière à l’idée qu’après la 
mort de Patrocle, à la suite de l’assemblée du chant 19, de la prestation 
de serment d’Agamemnon et de la compensation que le roi offre au 
guerrier selon la promesse qu’il en faisait, Achille s’est sincèrement ré­
concilié avec ses alliés et qu’il a liquidé tout différend avec eux. On 
tente de montrer, dans le pages qui suivent, que les jeux en l’honneur 
de Patrocle donnent à Achille l’occasion d’exercer son sarcasme envers 
les anciens, parés des titres de roi et conseiller, les „preneurs de déci­
sion“ à qui il imputerait volontiers la source de son plus grand malheur, 
la perte de Patrocle. Il doit être clair qu’à nos yeux, selon ce qui est 
montré, lorsqu’Achille ironise sur la sagesse de Nestor et se moque 
d’Agamemnon, c’est indirectement à Zeus qu’il adresse un défi et une 
demande d’explication : le héros déclarait, dans sa réponse à Phoenix, 
au chant 9, que c’est du souverain des dieux qu’il attendait d’être hono­
ré (9 608-609). Faudrait-il donc qu’il considère la mort de Patrocle com­
me la réponse divine à son attente?

On ne se demandera pas d’abord si les jeux sont à leur place 
dans l’ensemble de Vlliade, mais quelle peut être leur place1. De ce 
point de vue, nous sommes conduits à nous poser une première ques­
tion : dans la logique interne au monde mis en scène, est-il normal 
que des jeux en l’honneur de Patrocle aient été célébrés? Les jeux 
auxquels il est fait allusion dans le contexte du chant 23 lui-même 
sont des jeux funèbres en l’honneur de rois (Amaryncée, 629 sqq. et

1 Les jeux traditionnels, selon ce que reflètent les données mêmes de Vlliade, 
paraissent être course de char, boxe, lutte, course à pied et lancement de javelot (voir 
621-623 : Achille énumère les épreuves auxquelles Nestor ne pourra pas prendre part 
après la course de char. En énumérant ces épreuves, Achille en expose le programme. 
Voir également, aussitôt après, le récit que Nestor donne de sa participation à des 
jeux anciens (vers 634-642). Autrement dit, duel armé, lancement du poids et tir à 
l’arc paraissent bien avoir été ajoutés après coup. Pour la discussion des problèmes 
que soulèvent ces trois épreuves, tant sur le plan de la langue que sur celui de la 
composition, voir Homère, Iliade, chant XXIII, P. Chantraine, H. Goube, Paris, PUF, 
p. 15-17.
Les auteurs restent prudents : pour moi, l’interpolation, tardive, ne fait pas de doute. 
Le duel entre Diomède et Ajax, par exemple, est une stupidité : Achille vient d’arrêter 
le combat entre Ulysse et Ajax ; la plus probable est qu’il ne voulait pas risquer de voir



6 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

Oedipe, v. 679)2. Telle est la première particularité. Au lendemain 
des funérailles, la troupe des Achéens rassemblée autour d’Agamem­
non s’approche d’Achille qui s’est endormi à l’écart du bûcher; le

le second défait. Croit-on que ce même Achille, à l’issue d’un combat aux règles et au 
déroulement confus, que les Achéens demandent d’arrêter, aurait donné à Diomède 
le prix qu’il avait promis pour le vainqueur? (Que l’on relise dans la pièce de Sophocle 
l’échange dans lequel Philoctète demande à Néoptolème des nouvelles des guerriers 
achéens-notamment, Philoctète, w . 411-20-et que l’on se demande si, dans la conscien­
ce antique, Diomède, le compagnon d’Ulysse, pouvait être un personnage qu’Achille 
avait quelque raison de préférer à Ajax!) Quant à savoir comment Ajax et Diomède 
ont pu réaliser un partage égalitaire de l’armure de Sarpédon, ce pourrait être un 
objet d’étude intéressant pour une thèse ou un titre piquant pour un nouveau chapitre 
sur les moeurs Dallasiennes en ces temps où le rire des dieux était encore homérique. 
Otons les trois concours, duel armé, lancer du poids, tir à l’arc, de l’ensemble de 
l’épisode : c’est alors la cohérence d’un comportement, celui d’Achille, qui apparaît, le 
plaisir douloureux qu’il prend à une revanche sur ceux à qui il impute la source de ses 
malheurs, Nestor et Agamemnon notamment. Son dépit, sans doute, est de rester 
relativement incapable d’hurmilier Ulysse et Diomède. Supprimer les épisodes incrimi­
nés, c’est en même temps mettre en évidence leur fonction aux yeux de l’interpolateur 
: brouiller la lecture du comportement d’Achille, parce que ce comportement est cho­
quant. Mais se refuser à voir jusqu’à quel degré de rage la mort de Patrocle a poussé 
Achille, refuser de mesurer la profondeur de son dépit, c’est s’interdire de comprendre 
la portée du bouleversement qu’a opéré l’impensable appariition de Priam dans sa baraque.

2 On tirera de l’exemple de l’organisatin de jeux funèbres en l’honneur d’Achil­
le un argument a contrario: la tradition l’attribue à l’initiative de Thétis; cela suffit 
pour marquer leur caractère extraordinaire.
La tradition narrative et littéraire atteste le même thème des jeux en l’honneur de 
Pélias. Voir références in Peter von der Mühll (1952). L’auteur suggère que l’épisode 
de ΓIliade pourrait se démarquer d’un poème d’Eumélos de Corinthe, sur des jeux en 
l’honneur de Pélias (p. 359). Le nom du concurrent malheureux de la course de char, 
Eumèle, fils d’Admète (celui-ci était l’un des participants à la course de char aux jeux 
de Pélias) pourrait faire allusion au poète Corinthien (ce qui abaisserait au Vlème 
siècle la rédaction des jeux tels que nous les connaissons). Von der Mühll considérerait 
cette allusion, si on veut bien la retenir, comme un hormmage d’un second Rédacteur 
de Vîliade qu’il désigne par B, à son prédécesseur corinthien. Admettons que sous la 
mise en scène d’une course de chars, le poète du chant 23 construise une analogie 
entre „poésie“ et „jeux“ à travers des équivalences, explicites (Eumèle le concurrent, 
aidé par Apollon = Eumèle le poète; faut-il compter pour rien, ici, l’image du char 
comme métaphore traditionnelle de la poésie?) et implicites (poète qui élabore les 
jeux à l’intérieur de Vîliade et un concurrent); le second terme de la seconde équiva­
lence ne peut être que le vainqueur de la course, Diomède, celui „dont les plans 
habiles (sont inspirés) de Zeus“, le dieu souverain qui, aux hommes, jamais ne se 
manifeste en „personne“, mais par des signes (tonnerre, éclairs) ou par la médiation 
d’une autre divinité (Apollon, Athéna). Dans la logique de cette équivalence, peut-on 
vraiment penser que le poète du chant 23 rendrait un hommage à son „malheureux“ 
concurrent. Ne serait-il pas plus probable que, sous la victoire de Diomède, c’est la 
supériorité de son chant, „dont le plan habile est inspiré de Zeus“, qu’il célébrerait? 
Autrement dit, le poète ne donnerait-il pas à entendre l’épisode des jeux dans la 
perspective du „plan de Zeus“ dont l’accomplissement se fera au moment où Priam 
pénètre en suppliant dans la baraque d’Achille, au chant 24? Il se pourrait même que 
le poète du chant 23 fasse plus : par son allusion à des jeux en l’honneur d’Oedipe et 
d’Amaryncée, il affirmerait l’autorité de sa propre tradition narrative (disons, la Colè­
re d’Achille) et son ascendant sur d’autres traditions: matière thébaine (jeux en l’hon­
neur d’Oedipe), Argonautiques (jeux en l’honneur de Pélias), matière d’Héraklès (jeux 
en l’honneur d’Amaryncée).



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÈA 44(1994)5-43 7

bruit des pas le réveille* 3. Il demande aux hommes de recueillir les os 
de Patrocle, de les mettre dans une urne (φιάλη), de construire un 
tumulus qui marque simplement l’emplacement du bûcher et en soit 
le mémorial. On se prête à la demande, recueille les os, marque 
l’emplacement d’un tombeau, puis l’oeuvre accomplie, πάλιν κίον 
αύτάρ Άχιλλευς / αύτου λαόν ερυκε καί ϊζανεν ευρύν αγώνα (257-258) 
„ils se disposaient à s’en aller4. Mais Achille retint la troupe sur 
place et installa une vaste assemblée.“

Tout cela ne peut se soutenir que si l’on veut bien admettre que la tradition épique 
orale était encore vivante et inventive au cours du Vlème siècle, le recueil par écrit de 
cette tradition se faisant, et cela pas nécessairement en une seule fois, conformément 
à l’hypothèse que A. B. Lord formulait, de la dictée (1953) Homer’s Originality : Oral 
Dictated Texts, TAPhA, 84, 124-134). Est-il exclu de penser qu’à un moment donné, 
que je verrai principalement dans le cours du Vlème siècle, entre composition orale et 
fixation écrite s’est instaurée une relation dialectique qui a rendu possible un raffine­
ment dans l’usage formulaire, dans la structuration narrative, du type de celui que 
NAGLER décelait dans l’usage de la qualification άνδροφόνος, par exemple?

3 La scène rappelle une organisation du chant 10: Nestor, qui dormait à côté de 
sa baraque, est reveillé par Agamemnon; il va réveiller Ulysse, puis, en sa compagnie, 
il se rend vers la baraque de Diomède, qu’il trouve endormi dehors, en armes. La 
Dolonie illustre l’efficacité de la collaboration entre Diomède et Ulysse. La mise en 
scène des jeux suggère une analogie entre l’épisode nocturne du chant 10 et les jeux 
funèbres, d’où se dégagera une leçon implicite, c’est, du moins, ce que je crois possible 
de montrer, sur la condition essentielle à toute victoire: la collaboration. L’analyse de 
l’emploi des adjectifs ποδώκης et ώκύπορος (voir annexe II) laisse entrevoir dans la 
Dolonie une construction „en creux“ de l’épisode de l’envoi de Patrocle au combat: 
dans un cas, deux hommes, Ulysse et Diomède, grâce à leur collaboration, n’ont pas 
de peine à venir à bout d’un adversaire aveuglé par sa présomption. Dans l’autre, un 
allié proche et cher doit subir le retournement de la défaite et de la mort par défaut 
de collaboration. Je suggérerais même que les renvois sont d’une grande subtilité: au 
moment d’enlever les chevaux de Rhésos, Ulysse a l’intelligence de ne pas s’emparer 
du fouet posé sur le char (10 498-501). Ces chevaux enlevés sans le fouet dessinent 
en creux la constellation d’un attelage emmenant un guide à qui manquera la présence 
d’un porteur de fouet. Il va de soi qu’accepter de voir entre le chant 10 et le chant 23 
une analogie, c’est les faire remonter à une source d’inspiration commune.

4 A propos de l’emploi de κίον, Richardson (1993) remarque: „It has been 
objected that κίον is an aorist form, and so there is an awkward transition here, as in 
fact the Greeks do not (souligné par 1’auteur) go away (cf. Leaf, Willcock)“. Il résout 
la difficulté en expliquant: „The poet may be using a regular phrase to describe the 
end of a burial.“ (v. 257). Chantraine et Goube (1972) sont plus précis dans leur 
explication: „En fait κίον a ici son sens propre „ils se mirent en branle“ (cf. κινέω) 
mais Achille les retient. On a noté aussi que les Jeux sont insérés entre deux αύτάρ 
Άχιλλεύς placés au même endroit du vers (257 et XXIV, 3), si bien qu’on pourrait 
supprimer l’épisode et sauter de πάλιν κίον à la fin de XXIV, 3 sans nuire à la 
continuité du récit. Mais on ne doit rien tirer de cette coïncidence, car ce type de 
transition au milieu d’un vers est constant chez Homère, cf. dans notre seul chant, v. 
1 et surtout 128.“ (p. 58, note au vers 257). Le problème n’est pas exactement que le 
procédé de la transition en milieu de vers est constant chez Homère, mais celui de 
l’emploi de κίον, qui, quelle que soit sa valeur, laisse entendre que les Achéens ne 
s’attendaient pas à ce qui allait suivre. Ce qui suit est une improvisation, un „coup de 
génie“ d’un personnage, en tous les cas, Achille, et peut-être, pourquoi pas, d’un 
poète après-coup. Les analyses suivantes montreront que l’idée de ce poète est, toute­
fois, on ne peut plus en cohérence avec la mise en scène du comportement d’Achille 
tel que les chants 1,9 et 16, notamment, permettent de le dégager. Les jeux sont un 
moment de la Colère d ’Achille.



8 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

Il ne semble pas que les hommes s’attendaient à l’organisation 
de jeux. C’est Achille qui en prend l’initiative et paraît les improvi­
ser, non sans quelque part de provocatin, peut-on penser: ne serait-ce 
pas un honneur réservé à des personnages royaux qu’il offre à Patro­
cle? Π fait donc apporter au milieu des hommes des „prix“5 (263 sqq.): 
une femme άμύμονα έργα ίδυιαν et un trépied; une jument qu’on 
n’a pas réussi à dompter, portante; une bassine / chaudron (λέβης); 
deux talents d’or; une φιάλη, (un chaudron à deux anses que l’on 
suspend au dessus du feu pour la cuisson de l’eau). Puis il explique6: 
„Atride et vous tous les Achéens aux belles jambières, ce sont là des 
récompenses qui attendent des meneurs de chars dans la lice“ (272- 
73)7. Achille a donc d’abord rassemblé des „objets“ qui peuvent cons­

5 C’est probablement avec raison qu’Aristarque condamnait les vers 259-261: 
Achille présente les prix au fur et à mesure du déroulement des épreuves. Ce compor­
tement est dans la logique de sa mise en scène improvisée. Autre particularité à rete­
nir: seul le vainqueur d’un concours reçoit un prix. Achille en prépare un pour tous 
les concurrents. Ainsi mesure-t-il des valeurs. Sous les prix, ce sont autant de messages 
qu’il propose à l’interprétation des concurrents et des spectateurs. On notera que sans 
cette particularité, il ne serait pas resté de prix disponible pour Nestor après la course 
de char. S’il est un acteur des jeux qui a une „idée de derrière la tête“, c’est bien le 
poète qui les met en scène.

6 La formule qui décrit la prise de parole d’Achille lors de ces jeux est immua­
ble: μύθον έν Άργείοισιν εειπεν. Elle est également singulière, (cf. Richardson, 1993, 
au vers 271). On voudra bien prendre les remarques qui suivent pour la formulation 
d’une simple hypothèse, qui, pour sa confirmation, requerrait un relevé exact des 
emplois de μύθος dans l’épopée. A se fonder sur une première approche, il me paraît 
possible d’énoncer que ce mot désigne un échange entre deux personnages du type de 
la conversation (au cours d’un repas, par exemple) ou, en assemblée officielle, un 
conseil que donne l’orateur lorsque, notamment, ce conseil est fondé sur l’interpréta­
tion d’un présage. Les propos d’un orateur qui s’adresse à l’assemblée sont des επεα, 
paroles prononcées à voix haute, intelligible, à l’adresse de tous. Le propos que l’on 
adresse à l’autre dans un échange privé est un μΰθος. Un ordre donné par un geste, 
le message non-verbal d’un présage sont des μύθοι. En dehors des contextes où μΰθος 
désigne un „conseil“, μΰθος et έπος s’opposent donc comme „message non-verbal“ ou 
„message donné à voix basse ou sur le ton de l’échange privé“ à „message à voLx 
haute, clairement articulé, destiné à être entendu de tous“, comme „parole privée“ à 
„parole publique, officielle“. La formule μΰθον εειπε laisse-t-elle ici entendre qu’Ac- 
hille ne s’adresse pas à une assemblée instituée selon les règles, sous la juridiction 
royale, mais qu’il improvise à chaque fois, s’adressant à un groupe qui garde son 
caractère de rassemblement informel? Il a le ton non de l’orateur autorisé à parler 
pour exprimer un point de vue à toute l’assemblée, mais celui de l’individu qui expose 
le contenu d’une initative personnelle. L’emploi de la formule serait l’indice de l’usage 
d’une institution (l’assemblée) à des fins privées.

7 ίππήας τάδ’ άεθλα δεδεγμένα κεΐτ’ έν άγώνι. „Voici les prix qui attendent 
les meneurs de chars au concours“ traduit Mazon. Achille met en évidence ceux à qui 
sont destinés les objets, „des meneurs de chars“. Il répond à l’attente d’une assemblée 
qui se demande ce qui se passe. Il met en évidence son propos: „Ce sont les meneurs 
de char que ces objets, placés-là, à titre de récompenses, attendent dans la lice, „II 
n’est pas impossible que l’emploi de κεΐται recèle une connotation particulière: „Mais 
voyons, bousculez-vous! Ne laissez pas ces objets „reposer là“. Vous n’avez donc pas 
compris que ce sont des récompenses qui attendent...“? La connotation n’est du moins 
pas étrangère à l’emploi de δεδεγμένα, au sens propre: „attendre de pied ferme“.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43 9

tituer des récompenses pour les participants à des épreuves, puis il 
explique la raison d’être de leur présence: qu’aurait-il besoin de le 
faire si les hommes avaient pu comprendre d’emblée le sens de son 
geste? Et ne l’auraient-ils pas compris sans explication si l’organisation 
d’épreuves en l’honneur de Patrocle avait effectivement été attendue? 
L’adresse à Agamemnon est également significative: Achille ne s’y 
prend pas autrement que celui qui, pour forcer une décision, pratique 
la politique du fait accompli: il prend à témoin ΓAtride (Agamem­
non) et ainsi, l’implique dans l’opération qu’il est en train de monter. 
Il détourne le fonction souveraine pour un usage personnel. Il agit 
en maître d’oeuvre.

Sans attendre l’assentiment de quiconque, il poursuit: „Ah! si 
seulement, nous les Achéens, c’est pour un autre (ou: pour un autre 
motif) que nous concourions; je ne manquerais pas alors d’emporter 
le premier prix dans ma tente.“ (274-75), Il explique en substance: 
vous savez tous que mes chevaux sont les meilleurs; malheureuse­
ment le deuil du meilleur des cochers les cloue sur place; je suis 
contraint à l’inaction; que d’autres donc se préparent pour le con­
cours. Le ton de la provocation, je crois, est donné: il l’est d’abord 
dans l’allusion que glisse Achille sous l’hypothèse qu’il formule: τα 
πρώτα λαβών κλισίηνδε φεροίμην. Il emporterait dans sa baraque le 
premier prix qu’il „aurait reçu“, en récompense pour la valeur de ses 
chevaux; ce prix, il ne l’aurait pas „arraché par la violence“. Lorsque 
Agamemnon réclamait un geras de compensation, il expliquait: si 
vous les Achéens ne m’en donnez pas un, εγώ δε κεν αυτός ελωμαι 
(1, 137); plus loin il précisait sa menace à l’encontre d’Achille: εγώ 
δε κ’αγω Βρισηίδα καλλιπάρηον / αυτός ιών κλισίηνδε. Au moment 
d’enlever Briséis, l’insistance sur la violence de l’acte est marquée: 
χειρός έλόντ άγέμεν est-il ordonné aux hérauts / εγώ δε κεν αυτός 
ελωμαι. (323, 324). Si alors Agamemnon était prêt à aller lui-même 
„s’emparer de“ Briséis, Achille, lui, est condamné à l’inaction par le 
deuil de ses chevaux (μενέω8). Il est un deuil qui ne clouerait pas ses 
chevaux sur place et qui ne l’empêcherait pas de concourir, ce pourrait

8 La forme verbale μενέω apparaît cinq fois dans Ylliade, une fois dans la bouc­
he de Diomède (11, 317: Claude Poux me rappelle obligeamment cet exemple que 
j’avais omis), trois fois dans la bouche d’Achille, une fois dans celle de Zeus. Après le 
depart de Patrocle, Achille invoque Zeus pour qu’il le secoure: εγώ μενέω νηών εν 
άγώνι (16, 239). „Moi, je resterai (j’attendrai) dans l’espace où sont rassemblés les 
navires“ dit-il; fais que Patrocle repousse les Troyens et revienne sain et 
sauf.“ Le poète précise à la suite de cette prière: Zeus lui accorda l’un, mais pas 
l’autre. Or cette invocation du chant 16 est indissociable de la réponse d’Achille à 
Phoenix à la fin de sa supplication: „J’ai à l’esprit d’être honoré par Zeus d’une part 
qui me retiendra auprès des navires recourbés aussi longtemps que le souffle restera 
en ma poitrine.“ Rester dans l’espace des navires signifie, pour Achille, marquer les 
limites de sa revendication. Achille envoie Patrocle au combat dans l’attente de cette 
part d’honneur qui doit lui venir de Zeus. Qu’on juge donc de sa déception lorsqu’il 
apprendra le résultat de l’opération! Zeus se moque de lui.



10 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43

bien être celui d’Agamemnon lui-même. L’allusion à des jeux organi­
sés „pour un autre“ est non seulement inélégante, elle est une provo­
cation. Achille avait à l’esprit une cible précise. Certes Patrocle n’est 
pas un personnage royal: les jeux en son honneur tiendront lieu de 
jeux en l’honneur d’un autre qui, mieux que lui, aurait mérité la 
mort pour l’abus qu’il a commis.

Tel est donc le thème de lecture que je propose: Achille fait 
célébrer des jeux par provocation à l’égard de ceux qu’il considère 
responsables de la mort de Patrocle tout en adressant à Zeus une 
demande d’explication. Si l’occasion se présente d’un outrage, il ne 
la manquera pas. J’ai bien conscience qu’une telle lecture heurte de 
front l’interprétation conventionnelle des jeux, que l’on considère com­
me un moment de détente et de réconciliation définitive entre Achille 
et Agamemnon. Je n’en peux mais si le texte m’invite plutôt à y voir 
une forme de mascarade. Qu’on y réfléchisse: que faut-il penser d’un 
personnage qui, au moment de proposer un concours, avec une sorte 
de moue de dédain pour ses pairs, explique: profitez de l’occasion 
d’entrer en lice pour tenter d’emporter une victoire qui, en temps 
normal, ne pourrait pas échapper à mes chevaux? Qu’on le note 
également: ce qui empêche Achille de concourir, ce n’est pas son

19, 308: aux anciens qui le prient de prendre de la nourriture, Achille répond: „Ne 
m’invitez pas à prendre de la nourriture. (Avant de le faire), δύντα δ’ές ήέλιον μενέω, 
„je resterai ferme jusqu’au coucher du soleil.“ Achille résistera au désir de se rassasier 
aussi longtemps qu’il n’aura pas vengé Patrocle en tuant Hector, aussi longtemps qu’il 
n’aura pas accordé à son ami la satisfaction du sang d’Hector. La seconde attente est 
symétrique de la première. Dans le premier cas, la colère provoquée par l’enlèvement 
de Briséis amène Achille à réclamer auprès de Zeus satisfaction. Il n’obtient pas du 
dieu la satisfaction qu’il espérait; au contraire, par une sorte d’ironie de mauvais goût, 
Zeus n’empêche pas la mort de Patrocle. Cette mort le remplit d’une fureur nouvelle 
que seul pourra satisfaire le sang répandu. Ce qu’Achille refuse, c’est l’apaisement de 
sa colère, dont Zeus, désormais, est la cible lointaine. Son refus de se nourrir est un 
défi qu’il adresse au souverain des dieux. Avant que le verbe, employé à la première 
personne, ne réapparaisse dans la bouche d’Achille, dans le contexte des jeux, donc, 
Zeus, ayant convoqué les dieux, les autorise à participer au combat; auparavant, il 
précisait: „εγώ μενέω πτυχ'ι Ούλύμποιο /ήμένος“ (20, 22-23). „Quant à moi, j’atten­
drai, assis dans un pli de l’Olympe“. Achille „attendait de voir“ jusqu’à ce qu’il ait 
obtenu satisfaction qui lui agrée; maintenant qu’il est engagé dans la bataille, non sans 
arrière-pensée à l’adresse de Zeus, justement, c’est ce dermier qui, désormais, „attend 
de voir“ pour surprendre son interlocuteur par un nouveau de ses tours. Enfin, avant 
la course de chavaux, Achille explique : „mes chevaux sont en deuil de leur cocher“. 
La satisfaction du concours leur est interdite. „Eh bien, moi, j ’attendrai, ainsi que mes 
chevaux.“ Achille est encore dans l’état de celui qui réclame satisfaction, jette un défi 
et „attend de voir“. A l’organisation par Zeus d’un duel, entre Achille et Hector, en 
forme de concours auquel les dieux participent, formant ainsi cinq combats réalisés 
ou potentiels (Héphaïstos contre le Xanthe, Athéna contre Arès et Aphrodite, Héra 
contre Artémis; Poséidon contre Apollon, Hermès contre Léto; du point de vue divin, 
la guerre est un αγών), répondent les jeux qu’Achille organise comme un défi, aux­
quels il assistera, „attendant de voir“ ce qui se passera. Mais en retrait de tout cela se 
tient le souverain des dieux, avec son idée de derrière la tête; il s’amuse du spectacle des 
querelles entre ceux qui ne savent pas. Pour le souverain des dieux, le monde est un jeu.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43 11

deuil, mais le deuil de ses chevaux, privés de leur cocher! Il ne parti­
cipe pas au concours parce que lui manque le conducteur de ses 
chevaux. Il lui manque par la faute des rois („conseillers“ et „preneur 
de décision“) dans le camp achéen. Tel est le raisonnement implicite 
que fait Achille. J’aurai l’occasion de montrer que, et les issues des 
épreuves dans la mesure où elles constituent un verdict divin, et les 
propos de Nestor dans sa réponse aux reproches implicites que lui 
fait Achille, constituent un retournement de ce raisonnement: Achille 
est le premier responsable de la mort de Patrocle parce que, au mo­
ment où il l’a envoyé au combat, lui le guerrier, disposant de la 
capacité de μάστιγι κελεύειν, de „donner du fouet“, n’était pas aux 
côtés de celui dont la fonction était d’qyr^ovcmv, de le „guider“ (et 
non de se battre à sa place).

Voici donc lancée l’épreuve de la course: Diomède et Eumèle 
y participent, chacun avec des chevaux de qualité divine: Les uns 
ont été engandrés par Borée; les autres ont reçu les soins 
d’Apollon, lorsqu’il était au service d’Admète, le père d’Eumèle. 
Disons que les autres attelages ne pourront jouer qu’un rôle de figu­
rant.

Le poète focalise les péripéties de la course successivement sur 
trois couples : sur les deux conducteurs des attelages les plus rapides, 
puis sur la lutte qui oppose Antiloque à Ménélas, enfin, avant de 
décrire l’arrivée, il nous offre un aperçu sur le public en évoquant la 
dispute qui oppose deux spectateurs, Idoménée et Ajax fils d’Oilée.

Pour le premier couple: les coursiers d’Eumèle sont les plus rapi­
des; Diomède le talonne de près. Pour favoriser les chevaux dont il 
a eu soin, Apollon provoque une maladresse de Diomède: le fouet 
lui échappe d’entre les mains. Athéna vient à la rescousse, restitue à 
son protégé un fouet, provoque le bris du joug du char d’Eumèle. La 
victoire ne dépendra pas de la valeur intrinsèque des chevaux (la 
victoire qu’Achille s’arrogeait à l’avance s’il avait pu concourir était 
pure prétention de sa part), mais d’un rapport de force dans le mon­
de divin. Athéna rétablit d’abord un déséquilibre, puis elle intervient 
de manière décisive en provoquant un accident. Ce ne sera pas le 
favori d’Achille qui vaincra, mais justement celui qui a compensé, 
partiellement, certes, son absence. La course de char répète l’organi­
sation du combat entre Achille et Hector: la victoire du premier a été 
favorisée par Athéna, intervenue avec l’autorisation de Zeus, parce 
que cette victoire était dans l’ordre des choses. Au dernier moment, 
Apollon avait dû renoncer à soutenir Hector. Ainsi en est-il dans la 
course de char et il est probable que le poète n’y fait jouer un rôle à 
deux divinités, Athéna et Apollon, que pour rappeler à l’auditeur 
les lignes de force d’une organisation de sens. Seulement, dans la 
course de char, qui met en scène des oppositions internes au monde



12 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

achéen, le bénéficiaire de l’intervention divine a changé: Achille pro­
posait, les dieux disposent, en faveur d’un guerrier dont le comporte­
ment diffère du sien9.

A l’arrière, Antiloque, par une manoeuvre dangereuse, force le 
passage pour devancer les chevaux de Ménélas. Nous aurons à reve­
nir en temps opportun sur les conséquences du geste, fondé sur une 
leçon qu’Antiloque a cru devoir tirer des conseils que son père lui a 
donnés. Les chevaux sont éloignés du public; on ne peut encore iden­
tifier avec certitude qui est en tête. Idoménée croit reconnaître l’at­
telage de Diomède; Ajax, fils d’Oilée, conteste la pertinence de son 
point de vue. Idoménée propose un pari (l’enjeu en pourrait être un 
trépied ou un chaudron) dont Agamemnon serait l’arbitre. Achille 
fait alors cesser leur querelle et leur demande d’attendre sagement le 
verdict de l’épreuve, comme il demandant à Agamemnon d’attendre 
la chute de Troie pour obtenir un geras de compensation. S’agit-il, 
de sa part, d’un acte de bienveillance par lequel il manifesterait dé­
sormais son ascendant sur sa fougue et son tempérament emporté? 
Certes Achille fait ici preuve apparemment de bon sens: si cela n’a­
vait pas été le cas, cependant, il lui aurait fallu voir Agamemnon 
jouer un rôle, de roi-juge, qui pouvait l’obliger à reconnaître une 
compétence sur laquelle il préfère encore ne rien savoir. Voilà l’hy­
pothèse que nous pouvons formuler sur les motivations, en profon­
deur, de son intervention. Hypothèse? Simple insinuation, gratuite, 
se récriera-t-on. Poursuivons cependant la lecture de l’épisode. Qu’y 
découvrons-nous? Deux scènes de „jugement“ on si l’on veut, d’„ar- 
bitrage“, dont la première met en cause le bien fondé du jugement 
d’Achille. Idoménée proposait un arbitrage; Achille fait taire la que­
relle et rend donc l’arbitrage proposé caduc. Ironie de poète: ce ne 
sera pas un mais deux arbitrages que j’offrirai à examiner à votre 
sagacité.

Diomède survient bientôt en vainqueur. Sthénélos, son compa­
gnon, ne perd pas son temps, άλλ’ έσσυμένως λάβ’ αεθλον (511). Que 
signifie cette hâte? Craignait-il donc qu’il y ait quelque contestation sur

9 L'Iliade associe systématiquement Diomède à Ulysse pour illustrer, à travers 
cette association, un modèle de comportement guerrier, celui de la collaboration (telle 
est la leçon essentielle de la Dolonie). Articulation de la force généreuse et de l’intel­
ligence: par là se manifeste une qualité athénaïque. L’association de ce thème à la 
course de char ne pouvait être réalisée que de manière indirecte, puisque, dans ce 
concours, l’homme est seul pour conduire l’attelage: cela se fera, dans le récit de 
Nestor, par l’évocation d’un couple étrange, les Aktorions, êtres indissociables et donc 
autorisés à concourir ensemble; ils l’emportent grâce à leur collaboration: l’un donne 
du fouet, l’autre conduit. (Pour cette victoire des Actorions et le sens du récit qui en 
est fait, voir, l’analyse, plus loin, de la réponse de Nestor au don qu*Achille lui fait. 
On voudra bien me permettre d’anticiper l’explication sur un point: le récit de Nestor, 
dans ce récit, le statut singulier des Aktorions, deux êtres inséparables, deux frères 
siamois probablement, étaient nécessaires pour éclairer une problématique sous-jacen­
te à l’ensemble de l’épisode, précisément celle de la colaboration).



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ΪΛ  44( 1994)5—43 13

le prix? Les autres concurrents arrivent, Eumèle le dernier. Achille 
commente: ,,Λοισθος άνήρ ώριστος ελαύνει...“ (536)10. L’arbitre et 
juge ce ne sera pas Agamemnon, mais lui, Achille, qui sait mieux 
que le verdict des faits: „celui qui arrive le dernier, c’est le meilleur“. 
En compensation, il concède le premier prix à Diomède (il lui aurait 
été difficile de faire autrement, puisque Sthénélos s’est hâté de l’em­
porter) mais propose que le second soit accordé à Eumèle. Son juge­
ment provoque en conséquence la protestation d’Antiloque qui pré­
tend avoir gagné ce prix par son mérite (534-565). Si Eumèle, préci- 
se-t-il, et telle est la leçon qui importe, avait su compter avec les 
dieux, il ne lui serait pas arrivé malheur. La protestation d’Antiloque 
ressemble fort à celle d’Achille lors de son affrontement avec Aga­
memnon11. D’où le sourire d’Achille (Punique! note Richardson aux 
vers 555-6): sans doute se souvient-il de son conflit, de sa propre 
position d’alors, qui est celle d’Antiloque maintenant, le risque donc 
où il se trouve de commettre le même abus que le roi, par ladrerie 
et par attribution arbitraire d’une valeur. Au moment où il se voit 
pris en défaut, il a déjà envisagé la solution qui lui permettra de 
réparer son faux pas avec élégance et à son avantage Par son sourire, 
Achille manifeste que, lui, n’est pas susceptible d’être pris au même 
piège que le roi et qu’il saura manifester la supériorité de sa généro­
sité: Eumèle aura un don royal, l’armure enlevée à Astéropée juste 
avant le combat contre Hector12.

10 Est-il exclu qu’il y ait ironie de poète à l’adresse de son personnage. ,,Λοισθος 
άνήρ ώριστος έλαύνει“ dit Achille à propos d’un concurrent dont le poète vient de 
décrire l’arrivée (533): έλκων άρματα καλά έλαΰνων πρόσσοθεν ίππους.“ „tirant son 
char, poussant ses chevaux“. Non, il n’est pas tout à fait le dernier, puisqu’il devance 
son char!

11 Cf. N. Richardson (1993) p. 228, aux vers 543-54.
12 La confrontation avec Astéropée est racontée juste avant le combat avec le 

Skamandre. Le Xanthos (nom du fleuve dans la langue des dieux) lui donne l’énergie 
d’affronter Achille, qui, le voyant venir, lui demande qui il est. „Je suis issu d’Axios, 
un fleuve“ lui dit-il. Astéropée jette une lance qui rebondit contre le bouclier; avec 
une autre, il effleure le coude droit qu’elle égratigne. Achille le manque de sa lance, 
le tue ensuite avec une épée courte. Puis il dépouille le cadavre et se vante de ses 
origines: il est difficile, même à un descendant d’un fleuve, de combattre un enfant de 
Zeus. Je suis issu de Pélée, le fils d’Eaque, qui était issu de Zeus. Zeus est plus fort 
que les fleuves; il l’emporte même sur Okéanos, d’où sont issus toute la mer, tous 
fleuves, toutes sources“ (21, 184-199). La suite du combat avec le Skamandre remettra 
la prétention d’Achille à sa juste place. Alors la puissance de Zeus, qu’il s’arroge, ne 
le protégera pas du fleuve qui menace de l’emporter. L’organisation du récit laisse 
douter qu’Achille l’ait emporté „parce qu’il descend de Zeus.“ Son propos, en outre, 
paraît receler un difficulté: parmi les descendants d’Océan, il en est qu’Achille se 
garde de citer, ce sont les Néréides, parmi lesquelles se trouve sa mère. Par sa mère, 
immortelle, il descend, à la quatrième génération, d’Okéanos; de la descendance, il 
est le premier mortel. Par son père, il descend, à la quatrième génération également, 
de Zeus. Mais par son père et son grand-père, il appartient à une lignée mortelle. Il 
se pourrait donc bien qu’Achille évoque son appartenance au lignage de Zeus par une 
sorte de provocation teintée de sarcasme. Le fils, mortel, de la petite-fille, immortelle,



14 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

Tout risque de conflit n’est pas encore écarté. Antiloque qui récla­
mait pour lui le second prix comme marque de son mérite se le voit 
contester par Ménélas. Celui-ci l’accuse de l’avoir emporté sur lui par 
une manoeuvre dangereuse qui l’a empêché de faire valoir ses propres 
qualités. Ainsi a-t-il porté atteinte à son honneur. En conséquence, 
Antiloque n’emportera le prix que s’il prête serment, par Poséidon, 
qu’il n’ a pas fait obstacle par une ruse délibérée. Aussitôt le fils de 
Nestor fait amende honorable, invoquant les défauts de sa jeunesse: la 
vivacité l’entraîne à des décisions trop promptes, qui ne laissent pas le 
temps de réfléchir à toutes leurs conséquences, positives ou négatives. 
Il cède donc le second prix à son aîné. Satisfait, celui-ci le lui concède 
définitivement: il ne veut pas oublier tout ce qu’il a souffert, avec son 
père, pour lui; il ne veut pas se montrer sourd à son imploration; il le 
fait également pour que les hommes présents reconnaissent qu’il ne se 
laisse pas aller à un emportement obstiné. Il prendra le troisième prix.

L’enchaînement des épisodes ne laisse pas d’être ironique. C’est 
Achille d’abord qui, pour rétablir ce qui est à ses yeux la hiérarchie des 
valeurs, lèse son ami et provoque de sa part une réaction indignée. Le 
mal est réparable; Achille comprend son erreur; il se ravise et fait 
preuve de générosité, non sans savourer intérieurement son triomphe. 
Il ne manque pas l’occasion de donner une leçon de générosité. Retour­
nement ironique: le mérite d’Antiloque paraît entaché, la valeur qu’il 
s’arrogeait pourrait bien être frauduleuse. La satisfaction que lui accor­
dait Achille n’était pas dénuée de naïveté. Ménélas proteste et propose 
lui-même une procédure pour lever tout doute sur la qualité de la vic­
toire d’Antiloque sur lui. La procédure est efficace et permet la liquida­
tion de la querelle à la satisfaction de toutes les parties: Antiloque a reçu 
une leçon de savoir-vivre qu’il n’oubliera pas à l’avenir. Ménélas, lui, 
offre une double leçon de savoir-faire quand il s’agit d’apaiser une que­
relle. Il remplit correctement son rôle de „roi“, mûri par l’âge et l’expé­
rience, ayant appris qu’il est important de savoir mettre un frein à ses 
revendications; avoir réussi à amener un jeune à faire retour sur lui-mê­
me est la meilleure satisfaction qu’il pouvait obtenir. La leçon vaut bien 
une jument „indomptée“ portant une mule ou un mulet, sans doute.

A l’arrière-plan du couple Antiloque-Ménélas se détache un au­
tre couple, Achille-Agamemnoiy la relation des deux hommes durant 
l’épreuve de la course de char condense les traits de l’oppositon qui 
domine l’ensemble du poème, celle entre le guerrier et le roi. Les 
deux concurrents risquent d’être entraînés dans un conflit; celui-ci 
est immédiatement suspendu grâce au savoir-faire royal de Ménélas

d’Okéanos, l’a emporté sur un arrière petit-fils d’Okéanos (par Axios et Pélégonos!) 
grâce à son appartenance à un lignage, remontant à Zeus du côté paternel, mais qui 
fait de lui un mortel. Le don de l’armure d’Astéropée à Eumèle est dans la logique 
d’un tel défi: à celui qu’il considère comme „le meilleur“, il donne un objet dont il a 
imputé la conquête à la puissance du dieu „le plus élevé et le meilleur.“



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 15

(la procédure de jugement qu’il a proposée a été efficace), grâce 
également à sa mesure, au sens de ce qu’il doit à ses alliés; du côté 
d’Antiloque, sa capacité à faire retour sur soi et à reconnaître le 
défaut de jeunesse dont il a été victime, la promptitude qu’il manife­
ste à ,,se corriger“ sont des conditions nécessaires à l’apaisement. 
Ménélas s’oppose à Agamemnon comme Antiloque à Achille. En 
contraste à l’élégance de la réconciliation entre Ménéles et Antilo­
que, la générosité d’Achille pour rattraper la „bévue“ qu’il a commi­
se paraît bien tapageuse. En donnant l’armure d’Astéropée, il ne 
résistait pas au désir d’attirer l’attention de tous sur sa propre valeur: 
je donne au „meilleur“ le signe de ma propre supériorité (par associa­
tion, l’armure d’Astéropée évoquant la victoire sur Hector). Il se 
faisait doublement valoir.

Il reste sur scène une φιάλη, le cinquième prix, laissé vacant. 
Achille va parmi les hommes pour le porter à Nestor. Selon le propos 
primitif d’Achille, il aurait dû revenir à Mérion; s’il n’avait protesté, 
Antiîoque, lui, aurait obtenu un objet équivalent, mais d’une plus 
grande valeur, la λέβης!

Une remarque s’impose: c’est donc la protestation d’Antiloque 
qui a libéré le cinquième prix. Achille n’avait pas spécialement prévu 
de gratification pour Nestor. Il use simplement d’une opportunité en 
lui faisant don du „chaudron“. On peut déjà se demander si c’est 
vraiment honorer quelqu’un que de lui offrir un prix laissé pour comp­
te. Achille n’a-t-il d’ailleurs pas voulu éviter qu’il ne revienne à 
l’un des concurrents, estimant qu’Eumèle méritait mieux que cela? 
Ce cadeau offert à Nestor a quelque chose de suspect. Les propos 
d’Achille seraient-ils de sens plus honorable?

„Tiens donc! dit-il à Nestor. Que grâce à cet objet tu aies, toi 
aussi, un bien à conserver dans ton trésor, qui te soit un monument 
des funérailles de Patrocle. C’est que lui-même, tu ne le verras plus 
parmi les Argiens. Je te donne cette récompense comme ça. Ni tu ne 
combattras avec les poings, ni ne le feras à la lutte, ni tu ne lanceras 
le javelot, ni ne te risqueras à courir. Car, désormais, la vieillesse 
pénible te harcèle, qui t’incline à terre.“ (618-624)

Quel est le ton du propos, quel son argument? Sans le don du 
chaudron, il manquerait quelque chose à Nestor; il serait dommage 
qu’il n’ait pas, lui aussi, un objet concret qui lui tienne mémoire des 
funérailles de Patrocle, qui soit comme la stèle d’un tombeau13. Or les 
assauts que lui fait subir la vieillesse sont une épreuve suffisante pour 
l’épuiser: il est exclu qu’il envisage ne seraitce que de participer à un 
concours pour recueillir un souvenir des circonstances présentes. Il

13 Cet objet est une φιάλη, de la même sorte que celui dans lequel ont été 
déposés les os de Patrocle (v. 243). Si l’on ajoute que le mot n’apparaît que dans cet 
épisode, comme nous le fait remarquer Richardson dans son commentaire, il paraît 
difficile de ne pas voir dans son usage une intention poétique.



16 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Ï A  44(1994)5-43

ne peut donc pas même prétendre à un dernier prix. En revanche, 
il lui faut avoir quelque chose qui lui rappelle Patrocle, qu’il ne verra 
plus au milieu des Argiens. Achille sait bien que la dernière fois que 
Nestor a vu Patrocle, ce fut quand il l’a envoyé depuis son camp „au 
milieu des Argiens“. C’est au retour de cette visite que son ami, 
l’implorant, l’a convaincu de lui céder ses armes. Il ne lui est pas 
difficile de soupçonner, et cela d’autant plus que Patrocle n’est pas 
revenu immédiatement auprès de lui, qu’il a été poussé à faire sa 
demande par Nestor. „Prends donc cet objet, lui laisse-t-il entendre, 
qui te rappellera mon ami, de la disparition de qui tu es la cause 
indirecte. Qui t’empêchera d’oublier le rôle que tu as joué dans sa 
mort. Je te donne ceci à titre de récompense, sans que tu aies d’au­
tres efforts à fournir. Tu as déjà assez à faire à te débattre avec la 
vieillesse.“ Ce qu’Achille donne à Nestor est un άθλον, „une récom­
pense“; sans qu’il ait d’autres efforts à fournir, il le lui donne „com­
me ça“, en paiement donc d’un „exploit“ qu’il a déjà accompli. De 
quoi Nestor doit-il être récompensé sinon pour „l’excellence des con­
seils“ qu’il a dû donner à Patrocle et qui ont conduit ce dernier à sa 
mort?

Tel est je crois, le ton des propos qu’Achille adresse à Nestor, si 
l’on veut bien entendre, en eux, l’ironie d’un remerciement. L’ironie 
par antiphrase, consistant à faire entendre, au destinataire, le contrai­
re du sens manifeste que véhiculent les propos, doit être soupçonnée 
par le lecteur pour être perçue. On n’échappe pas, à son propos, au 
cercle de l’interprétation. Il reste toutefois que l’ironie est décelable 
à des indices parsemés sur le plan du signifiant. L’indice essentiel 
est, pour moi, le „style“ du cadeau qu’Achille fait à Nestor: dernier 
prix laissé pour compte, improvisation, traversée ostentatoire des 
rangs (616-617). D en est d’autres qui tiennent au langage: le ton 
familier (Τή νυν: „Tiens donc!“), la contradiction interne d’une for­
mule („une récompense „comme ça“, censée ne récompenser aucun 
mérite; la gratuité d’un geste intéressé), l’allusion (par l’usage du 
détail apparemment superflu, aberrant: „tu ne verras plus Patrocle 
au milieu des Argiens“), le raisonnement implicite dans l’explication 
qu’Achille donne pour justifier son geste (la vieillesse entrave Nestor 
dans sa capacité d’accomplir des exploits; elle a fait de lui un simple 
„parleur“).

Si, pour nous, lecteurs de Y Iliade, l’ironie par antiphrase n’est 
pas immédiatement perceptible, il me semble que Nestor, lui, l’a 
bien entendue et qu’il peut nous servir de guide dans son écoute. 
L’ironie ne le désarme pas: lui aussi en est capable; mais elle est 
d’un autre qualité, sans amertume. Le vieillard feint de n’avoir pas 
entendu le sarcasme en approuvant, apparemment, les propos 
d’Achille: „Ναι δή ταυτά γε πάντα, τέκος, κατά μοίραν εειπες“ (626). 
„Oui, justement, mon enfant, sur cela du moins, tout ce que tu as dit 
est bien dit et conforme aux partages“. La réponse de Nestor comporte



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 17

une restriction; il approuve ce qu’Achille a dit en dernier (ταϋτά γε), 
son âge qui l’empêche de concourir; il le fait avec humour, en insis­
tant sur la différence d’âge qui l’oppose à son interlocuteur et en 
laissant entendre, en même temps, que les propos proférés ne sont 
peut-être pas dénués de puérilité (τέκος, „mon enfant“); ils sont le 
reflet d’un point de vue, celui d’une jeunesse puérile, sur le grand 
âge; enfin, il fait preuve d’esprit, en jouant de l’ambiguïté d’une 
formule („tu parles bien“: „tu dis ce qui est conforme aux partages“ 
-tu dis ce qu’il en est de la vieillesse / tu parles de la vieillesse comme 
en parlent les enfants!). Nestor d’enchaîner pour confirmer, ironique­
ment encore, la pertinence des propos d’Achille: s’il était jeune, en 
effet, non seulement il concourrait, mais il se pourrait bien qu’il ga­
gne. Autrefois, aux jeux organisés en l’honneur d’Amaryncée, il avait 
gagné tous les concours, sauf... la course de char, où les Actorions 
l’avaient emporté. Ils couraient à deux sur le même char: ô μεν εμπε- 
δον ήνιόχευεν, / εμπεδον ήνιόχευ’ ό δ’ αρα μάατιγι κέλευεν: „l’un 
fouettait les chevaux pendant que l’autre conduisait, je dis bien14, 
n’avait qu’à conduire!“ (641-42); Tel donc il était autrefois. Il laisse 
désormais les jeux aux jeunes. Il lui convient d’obéir à la vieillesse. 
’Αλλ’ ΐθι καί σον έταΐρον άέθλοίσι15 κτερέιζε (646). Mais allons, 
rends les honneurs funèbres à ton compagnon aussi par des récom­
penses. Pour moi, je reçois d’un esprit bienveillant ce prix que tu me 
donnes; mon coeur se réjouit de ce que, par moi, toujours tu te

14 La répétition de la formule a fonction d’insistance. Elle attire l’attention du 
locuteur. Plutôt que de la traduire par „je dis bien“, on pourrait proposer: „tu m’en­
tends bien“. Il n’est pas impossible que dans la répétition, il y ait une forme d’humour: 
Nestor se conforme au rôle du vieillard; il rabâche.

15 Etant donné l’emploi de xoûxo, un pronom à valeur d’anaphore et non du 
déictique τόδε, dans le vers suivant, άέθλοισι est un neutre et désigne donc „des 
récompenses“ et non „des jeux“ (Inclinant plutôt dans ce sens, Richardson (1993), au 
vers 646). Ensuite la formule habituelle pour désigner les honneurs funèbres que l’on 
rend par des offrandes sacrificielles se lit κχέρεα κχερίζω, le complément étant un 
accusatif d’objet interne, équivalent d’un instrumental. La formule de Nestor est cons­
truite par substitution d’un terme, qui comporte la notion de „présent“, „cadeau“ 
(donné à titre de récompense pour l’accomplissement d’un exploit) à un autre terme, 
appartenant au même champ lexical du „cadeau“ (pour un mort). Après les offrandes 
funèbres, Achille doit encore honorer son ami d’une récompense pour l’épreuve à 
laquelle il l’a fait participer comme pion qu’il avançait pour obtenir satisfaction dans 
sa revendicatin, j’y insiste, auprès de Zeus. Enfin, Nestor reprend un propos d’Achille: 
„aie toi aussi un objet à mettre au nombre de tes trésors“. Il lui retourne le propos: 
„rends les honneurs funèbres ά ton compagnon aussi par des récompenses“. Comment, 
à la lecture de ce vers, ne peut-on pas entendre le reproche implicite que Nestor faiit 
à Achille et le jugement qu’il porte sur les jeux: ils n’honorent pas Patrocle par de 
vraies récompenses? J’estime que la traduction de P. Mazon, „Mais va, rends hommage 
par des jeux à ton ami“ dénote une mésintelligence de ce qui est en jeu, induite par 
l’interprétation conventionnelle de tout l’épisode. Significativement, dans sa traduction, 
Mazon a dû laisser tomber la traduction de καί. La traduction „Mais va, rends hommage par 
des jeux à ton ami aussi" était en effet impossible. Une telle formule aurait été logiquement 
à sa place avant que les jeux n’aient commencé et dans un débat sur leur opportunité.



18 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

souviens d’un ami dévoué16 et que tu n’oublies pas l’honneur qui me 
revient parmi les Achéens. Puissent les dieux te rendre, en échange 
de cela, la reconnaissance qui satisfasse ton désir.“

Nestor relève ce qui lui a été dit dans un ordre régressif: après 
les propos sur la vieillesse, il reprend le thème du prix qui lui est 
accordé. Parmi ceux qui ne concourront pas, il n’est pas le seul qui 
doit être honoré d’un prix: le mort doit l’être aussi. Nestor suggère à 
Achille que Patrocle attend encore les récompenses qui lui reviennent 
pour l’épreuve à laquelle il a participé, la reconnaissance qui lui est 
due. Après la célébration des funérailles, pendant celle des jeux, 
l’affirmation est paradoxale. C’est que Nestor a compris que, ni par 
l’une ni par l’autre cérémonie, Achille n’honore véritablement la 
mort de Patrocle. C’est au contraire le scandale que son ami soit 
mort pour d'autres qu’il s’ingénie à signifier. Il lui reste, pour accep­
ter cette mort, à reconnaîte que Patrocle a payé pour son refus de 
toute composition, que s’il est mort pour quelqu’un, c’est pour lui. Il 
lui reste donc à accueillir d’un coeur sincère le prix de la réparation 
qu’on lui a offert. (Ce sera le cas quand il aura accepté de rendre à 
Priam le corps de son fils; il promet alors à Patrocle de l’honorer des 
dons de Priam, 24 594-95; son union avec Briséis, 24 676, ne signifie- 
t-elle pas qu’après ce geste, il renoue définitivement des liens avec 
l’humanité?) Enfin, Nestor lui laisse entendre qu’il a compris le sens 
que son généreux donateur confère au cadeau qu’il lui fait et retour­
ne le reproche implicite en compliment: Achille touche juste quand il 
le récompense pour le conseil qu’il a donné à Patrocle; ainsi sait-il lui 
reconnaître le titre de gloire pour lequel les Achéens lui doivent honneur 
et estime. Le conseil qu’il a donné à Potrocle de se revêtir des armes 
de son compagnon a en effet conditionné le salut de tous, et le sien.

Le poète donne le propos que Nestor adresse à Achille comme 
un αίνος (652): propos autorisé qui invite l’auditeur à comprendre, à 
travers un sous-entendu qui lui est spécialement adressé, les compo-

16 χαίρει δε μοι ήτορ / ώς μευ άεΐ μέμνησαι ένηέος ... 646 / 647. Selon la sugge­
stion de Chantraine / Goube, on peut considérer ένηέος comme un attribut de μευ „Je 
me réjouis que toujours tu te souviennes de moi comme d’un ami dévoué.“ Une telle 
construction s’imposerait si le verbe était au présent: Nestor dirait alors: „Ja me réjouis 
que tu fasses mention de moi comme d’un ami dévoué“. Etant donné le parfait, je crois 
que la pointe de la formule n’est pas là. Achille ne se souvient pas de Nestor, mais „à 
partir de lui“ il se souvient d’un ami dévoué. Le génitif a ici une valeur ablative de 
provenance Par cette formule, Nestor, encore, répond à un autre des propos d’Achille 
pour retourner son sens: ού γάρ ετ’ αυτόν / όψη εν Άργείοισι... „tu ne le verras plus 
lui-même au milieu des Argiens.“ A l’affirmation „tu ne le verras plus“ s’oppose „tu 
te souviens toujours“ (= chaque fois que Nestor s’offre aux yeux d’Achille). Lors- 
qu’Achille porte les yeux sur Nestor, il ne peut s’empêcher de penser à Patrocle, parce 
que le dernier Argien qu’il a vu de près, croit-il, c’est lui. D ’où la formule qu’il lui 
adresse quand il lui offre le chaudron: „aie toi aussi un souvenir de Patrocle“, comme 
moi j’en ai un de lui quand je te vois. Ainsi je suggère de comprendre μευ μέμνησαι 
dans le sens de: „à partir de moi tu évoques le souvenir“ d’un ami dévoué.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÏA  44(1994)5-43 19

santés de la norme d’un groupe ou d’une société17. Un propos ironi­
que est en soi un ainos inversé: sous le compliment, il fait entendre 
le reproche, voire l’insulte. La réponse de Nestor est, de ce point de 
vue, Vainos d'un ainos, le retournement, sur le ton de l’ironie douce- 
amère, du sarcasme. Mais là encore, pour que le retournement ironi­
que soit perçu, des marques doivent être disséminées dans le propos, 
qui alertent l’esprit de l’auditeur. Sans doute Nestor rapporte-t-il ses 
exploits passés pour, d’une part, confirmer ironiquement le propos 
d’Achille, mais aussi, d’autre part, parce qu’un détail du récit renfer­
me la pointe de son propos. Aux jeux d’Amaryncée, il n’a été vaincu 
qu’à la course de char. Eumèle a perdu la course présente parce que, 
selon ce qu’Antiloque a laissé entendre, il n’a compté que sur ses 
propres forces. Les Actorions ont gagné contre Nestor parce qu’ils 
étaient deux; l’un, et Nestor insiste sur ce point, „n’avait qu’à condui­
re“; un autre donnait du fouet. Insister sur un détail d’un propos, 
c’est attirer l’attention sur le sens dont le propos est chargé à l'adresse 
du destinataire: si Patrocle avait eu quelqu’un à côté de lui qui ait su 
μάστιγι κελεύειν -et non pas simplement donner des conseils en s’ab­
stenant d’agir-, il n’aurait eu lui aussi qu’à „conduire les chevaux“. 
Et le couple serait revenu, vainqueur, du combat. Si lui, Nestor, a 
donné des conseils, mais s’est abstenu d’agir, c’est que l’âge lui inter­
disait de le faire. Il n’en va de même pour d’autres. Ce n’était pas le 
rôle d’Achille d’inciter au combat, mais de combattre. Patrocle est 
mort parce qu’Achille a inversé une relation, parce qu’il s’est cru 
capable de „donner des ordres“ quand il devait les recevoir. „Mon 
coeur se réjouit, ajoutait Nestor, (64-648) ώς μευ αεί μέμνησαι εν- 
ηέος“. L’adjectif ενηέος, ailleurs, dans Y Iliade, ne s’applique qu’à 
Patrocle, le compagnon „bienveillant“, le soutien „dévoué“ d’Achil­
le18. Ainsi Nestor suggère à Achille: mon coeur se réjouit que grâce 
à moi (à cause de moi), tu te souviennes toujours d’un (compagnon 
qui t’a été) dévoué“. Nestor encore une fois retourne la signification 
du cadeau qu’Achille lui faisait pour qu’il n’oublie pas Patrocle. Ren­
chérissant, „je suis content, dit-il, que, moi, je te rappelle ton ami 
proche, ton soutien“. C’est qu’en vérité ce que Patrocle représentait 
pour Achille, il prétend également le représenter. Il lui veut tout 
autant son bien, Il adresse ainsi à Achille un message silencieux: 
„Aie pour moi le même attachement que pour Patrocle; si ce dernier est 
mort, ce n’est pas moi, mais toi qui en es la cause indirecte. Quand il 
est allé au combat, le compagnon qui lui manquait, c’est toi“. Achille 
a-t-il bien entendu? Le poète ne répond à notre demande que par une 
ambiguïté Achille quitte Nestor, έπεί πάντ’ αίνον έπέκλυε „après avoir

17 Pour cette idée que Y ainos est une parole autorisée à travers laquelle est 
énoncée la norme implicite à un groupe, destinée donc à qui est attitré à la recueillir 
et à la comprendre, voir Nagy (1990), passim.

18 Pour le sens de ενηής, voir Chantraine, DELG, s. v.



20 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

entendu tout le propos“ / „après avoir prêté une oreille distraite à la 
leçon qu’on voulait lui donner“. La suite de sa mise en scène lui 
occupe encore trop l’esprit.

Pour la seconde épreuve, la boxe (653 sqq.), Achille offre une 
mule au vainqueur et, pour le vaincu, une coupe à deux anses. 
Epeios est le premier à se lever, il met la main sur la mule et crie 
(667 sqq;): „Allons, qu’il vienne celui qui veut gagner la coupe à 
deux anses. Car à la boxe personne ne peut me surpasser. Je ne me 
vante pas d’être excellent au combat; on ne peut être instruit en 
tout. Mais je le dis et cela s’accomplira: celui qui m’affrontera, je lui 
déchirerai la peau et lui briserai les os...“ Et celui qui l’affrontera 
aura en effet la coupe (depas) à deux anses, mais qu’il sera bien 
incapable d’emporter lui-même. Le caractère quelque peu parodique 
que revêt le concours de boxe (premier prix, une mule; lot de conso­
lation, une coupe; assurance fruste d’Epeios, son style d’Achille de 
la boxe, son invincibilité en effet, l’état de son adversaire au moment 
de recevoir le prix) a-t-il d’autre fonction que d’éclairer l’auditeur 
sur les sentiments qui animent Achille? S’il est un combat, semble-t- 
il, dont l’organisateur des jeux aurait pu faire l’économie, parce que 
la preuve de la valeur du meilleur n’était pas à faire, n’était-ce pas 
celui-là? Malheureusement, Euryale, l’adversaire d’Epeios, avait un 
supporter, Diomède, qu’il ne déplaisait sans doute pas à Achille de 
voir humilié, par allié interposé! Enfin on notera un trait qui n’est 
pas sans importance: Epeios ne prétend pas être le meilleur partout. 
Il avoue qu’à la guerre il n’est pas très bon. La force est un avantage 
à la boxe: la guerre requiert d’autres qualités. L’issue d’un combat 
de boxe est de l’ordre des événements que l’on peut prédire en fai­
sant un calcul de „forces“. Il n’en va pas de même d’une course de 
chars, d’une course à pied, ou de la guerre: l’issue n’en dépend pas 
de la supériorité de la force.

Vient ensuite la lutte (700-730). Les prix en sont un trépied 
(dont les Achéens estiment le prix à 12 boeufs) et une femme (qui 
sait exécuter toutes sortes de travaux!) qui vaut quatre boeufs. Ajax 
et Ulysse concourent. Leur prise est si ferme qu’ils s’immobilisent 
totalement. Leurs forces se neutralisent. Ajax propose à Ulysse une 
issue: le vainqueur sera celui qui soulèvera l’autre du sol. Grâce à 
une „ruse“, Ulysse réussit à déséquilibrer Ajax et à le faire tomber. 
Stupeur du public, qui s’attendait, sans doute, à une victoire aisée 
d’Ajax19. En tentant de soulever Ajax, Ulysse tombe également. Les 
deux hommes s’apprêtent à recommencer quand Achille arrête le 
concours et donne des prix égaux. L’issue des concours précédents et 
suivants laissent soupçonner la raison de l’intervention d’Achille: il 
voulait éviter le risque d’une défaite d’Ajax, à laquelle il s’attendait,

19 Voir Richardson (1993), au vers 728.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Za  44(1994)5-43 21

lui, moins que les autres20. Son comportement est analogue à celui 
que la course de char déjà dénotait : Achille s’ingénie à effacer le 
verdict des faits.

Pour la course à pied (740-797), le premier prix est le cratère 
qui a servi à payer la rançon du fils de Priam, Lycaon, le deuxième 
un boeuf, le troisième un demi-talent d’or. Ajax, fils d’Oilée, Ulysse 
et Antiloque concourent. Ulysse talonne Ajax: au dernier tour, il 
invoque Athéna, qui lui délie les membres: Ajax glisse sur la bouse 
des boeufs (sacrifiés par Achille pour Patrocle!), gagne le second 
prix, un boeuf justement. Il fait rire les Achéens de sa mine souillée 
et déconfite tandis que, tout en crachant bouse et boue qui lui souil­
lent la bouche, il exprime son dépit envers Athéna. Antiloque énon­
ce une sentence de circonstance: „On dira vraiment que les dieux 
favorisent les anciens. Ajax est juste mon aîné: mais l’autre, il est 
d’une génération antérieure; il est dans le verdeur de la vieillesse. 
Aux Achéens il est difficile de rivaliser avec lui de vitesse, si ce n’est 
pas le moyen d’(un) Achille.“ Ce compliment (cet αίνος, comme le 
qualifie Achille, 795) lui vaut un demi-talent d’or supplémentaire. 
Manifestement Achille est reconnaissant à Antiloque de remettre le 
succès d’Ulysse à sa juste place. En plus petit, la course à pied est 
une répétition de la course de char: elle est remportée par un vain­
queur inattendu, voire qui n’est pas désiré; la défaite du meilleur est 
due à un excès de confiance en sa valeur. Antiloque réussit, encore

20 Le sens de l’explication que donne Achille pour justifier son „arrêt“ n’est 
guère transparent. Μηκέτ5 έρείδεσθον, μηδέ τρίβεσθε κακοΐσι... Pour έρείδω, Chan­
traine / Goube (1972, au vers 735) proposent „faire des efforts, s’acharner“. Le verbe 
est au duel; son sens de base, au moyen, est celui de „prendre appui“; le début du 
combat décrit deux hommes si étroitement fixés l’un à l’autre que le public se lasse 
du spectacle. Le verbe employé par Achille suggère donc une alternative de la lutte: 
„II est inutile que vous continuiez à rester fixés l’un à l’autre“ comme des pièces de 
charpente... On n’en finirait jamais. Si la première partie de sa formule se rapporte à 
la première partie du combat, la seconde partie ne pourrait-elle pas évoquer la suite 
du combat? Ulysse réussit alors à déséquilibrer Ajax par une ruse et à lui tomber sur 
la poitrine. Il le soulève légèrement de terre, sans, doit-on penser, l’en détacher tota­
lement, sinon il aurait été vainqueur. Inutile, donc, de continuer, suggère Achille, 
μήδε τρίβεσθε κακοΐσι... Achille a-t-il vraiment peur que les deux hommes ne soient 
„épuisés par la souffrance des coups qu’ils reçoivent“? L’épreuve est celle de la lutte 
et non celle du pugilat. L’essentiel est de s’assurer une prise sur l’adversaire pour lui 
faire toucher le soi des épaules, ou, comme ici, le soulever de terre. La formule 
employée par Achille ne fait-elle pas plutôt allusion aux mauvais coups (bien digne 
d’un κακός) qui pourraient user le résistance. Le verbe n’est pas au duel: Achille ne 
pense pas que les deux combattants „s’usent l’un l’autre“ mais que chacun, séparé­
ment, pourrait être „usé“ par les coups de l’autre. Le verbe est au pluriel, mais ce 
pluriel est-il autre chose qu’une insinuation qui refuse de se déclarer et qui invite 
l’auditeur à tirer lui-même les conclusions qui s’imposent. Si la résistance de l’un doit 
être vaincue par les mauvais coups de l’autre, est-il bien difficile de deviner d’où 
pourraient venir ces coups? N’en a-t-on pas vu un exemple dans la seconde partie du 
combat, à la façon dont Ulysse a fait tomber Ajax et lui est tombé dessus, ce faisant, 
le τριβών, ,,1’écrasant“ du poids de son corps?



22 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

une fois, à obtenir une récompense inattendue par son savoir-faire. 
Mais au ton dramatique de la première épreuve a succédé le ton de 
la comédie. La chute d’Ajax est burlesque; le dépit qu’il exprime 
envers Athéna fait rire; sans doute le compliment d’Antiloque était-il 
fondé sur un calcul. Il avait compris que le résultat de l’épreuve ne 
satisfaisait pas tout-à-fait Achille. IJ αίνος pour lequel Achille lui of­
fre une récompense, pour nous, auditeurs, a un autre sens que celui 
que veut bien lui donner le héros vexé: Γαΐνος du fils est un compli­
ment qui renverse celui du père; pour nous, il dit une vérité, dont 
nous comprenons, tel est le sous-entendu, que, décidément, Achille 
ne veut pas l’entendre: „Aujourd’hui, les dieux honorent les an­
ciens“. Le mise en scène se retourne contre son auteur. Il la voulait 
une occasion de ridiculiser les „anciens“, elle tourne à la démonstra­
tion de leur valeur par le divin. Les jeux sont bien αγώνες : „compé­
tition“ et „procès“; à la revendicatin du plaignant, à celui qui remet 
en cause la position de la souveraineté humaine et divine, les dieux 
répondent par le verdict des faits.

Aussi, pour le dernier concours, j’entends, le lancer du javelot 
(884-897), Achille ne prendra-t-il aucun risque: il énoncera lui-même 
le verdict. Il dépose un javelot au milieu de l’assemblée et propose, 
pour prix, un chaudron (λέβης) de la valeur d’un boeuf21. Agamem­
non et Mérion se lèvent. Les particularités qui distinguent ce con­
cours méritent, je crois, un examen détaillé.

21 Equivalent donc du second prix de la course à pied; de moindre valeur que 
celui offert pour la course de char. Considérons l’ensemble des prix, selon l’ordre des 
épreuves: 1-une femme άμύμονα έργα ίδυΐαν et un trépied; une jument qui n’a pas 
encore été montée, portante; une bassine / chaudron (λέβης); deux talents d’or; une 
φιάλη, un chaudron à deux anses (que l’on suspend au dessus du feu pour la cuisson 
de l’eau). 2. Un mulet et une coupe à deux anses. 3. un trépied (dont les Achéens 
estiment le prix à 12 boeufs) et une femme (une bonne à tout faire!) qui vaut quatre 
boeufs. 4. Le premier prix est le cratère qui a servi à payer la rançon du iils de Priam, 
Lycaon; pour deuxième prix un boeuf, pour troisième un demi-talent d’or. 5 : Une 
λέβης de la valeur d’un boeuf et une lance. Le premier prix du cinquème concours a 
la valeur du second prix du quatrième. Le quatrième prix de ia course de char est un 
poids de deux talents d’or; un boeuf vaut plus qu’un demi-talent d'or; supposons qu’il 
ait la valeur d’un talent. Les deux talents d’or du premier concours ont au moins pour 
fonction de repérer des valeurs les unes par rapport aux autres: ils nous permettent de 
situer la valeur de la φιάλη, du chaudron offert à Nestor: moins de deux talents, à 
peu près probablement, un talent, autrement dit à peu près l’équivalent d’un boeuf. Le 
premier prix offert à Agamemnon est l’équivalent du dernier prix de l’épreuve de 
char. Us sont analogues (ce sont deux sortes de chaudron). Les diverses péripéties 
liées aux épreuves ont pour effet que les trois personnages royaux (Agamemnon; 
Ménélas dont la fonction est mise en évidence par le rôle de juge qu’il joue après la 
course de char; Nestor dont le rôle de conseiller, malheureux, est rappelé deux fois 
dans le contexte) obtiennent pour récompense une marmite / chaudron. S’agit-il là 
d’une note humoristique? Le tableau des valeurs suggère une autre remarque: il sem­
ble qu’Achille ait doté les épreuves en fonction de ses attentes concernant les vain­
queurs potentiels: la boxe est mal dotée; entre le premier prix de la lutte et le second, 
la différence de valeur est importante (12 pour 4 boeufs): pour ce concours, il est



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 23

D ’abord Achille se contente de déposer au milieu de l’assemblée 
une lance et le chaudron, sans les accompagner d’une invitation: il 
semble que la première fonction de la lance est d’indiquer le thème 
du concours, dont une „marmite“ est le prix. Le concours est lancé 
comme un défi. Lorsqu’Agamemnon et Mérion se sont levés, Achille 
adresse la parole au premier: „Atride, ιδμεν γάρ οσσον προβέβηκας 
άπάντων / ήδ’ δσσον δυνάμει τε καί ήμασιν έπλευ άριστος“ (890- 
91). C’est le même verbe προβέβηκας qu’Achille employait avant 
d’envoyer Patrocle au combat à sa place, pour lui expliquer le sens 
profond de son άχος, de la douleur insupportable qui l’habitait: „Ce­
la m’est une douleur insupportable, lui disait-il, όππότε δή τον όμοιον 
άνήρ εθέλησιν άμέρσαι / καί γέρας άψ άφελέσθαι, ο τε κρατεί προ- 
βεβήκη „lorsqu’ un homme prend l’initiative de priver un pair d’une 
part qui lui revient et de lui reprendre une part d’honneur, un de ces 
hommes que son kratos place en avant (des autres)“.22 L’explication 
d’Achille avait alors valeur généralisante : il s’en prenait à tout indivi­
du qui, en raison de sa capacité de prendre des décisions pour tous, 
peut se permettre de retirer à l’un de ses pairs une part d’honneur 
(accordée avec l’accord de toute la troupe). Il s’en prenait à la fonc­
tion royale. Il illustrait ensuite la formule de son cas particulier: 
voilà comment Agamemnon avait agi envers lui (16, 56-59). Dans le 
nouveau contexte, Achille insiste: nous savons combien „tu vas plus 
loin que tous“, dit-il à Agamemnon. Etant donné l’occurrence anté­
rieure, sachant l’aptitude singulière d’Achille à „ne pas oublier“ la 
blessure d’honneur, il est difficile de supposer que le second emploi 
du verbe ne soit pas intentionnel et ne soit pas chargé d’ambiguïté: 
Agamemnon, moins qu’il ne surpasse tout le monde au lancer, plus 
que tous outrepasse la mesure, dépasse la limite de ses compétences. 
C’est un roi abusif. On l’aura compris depuis longtemps, le compli­
ment est ironique. Achille a enfin trouvé l’occasion qu’il attendait, 
pardon pour l’expression, de „moucher“ un roi.

assez clair qu’Achille s’attendait à voir Ajax vainqueur. Pour la course à pied, la 
différence est peut-être encore plus forte: un cratère ayant servi à payer un fils de 
Priam contre un boeuf pour deuxième prix! Pour cette épreuve encore, Achille sans 
doute est-il déçu dans son attente: il espérait un autre vainqueur qu’Ulysse. Antiioque, 
assez fin pour lire sur les traits du visage d’Achille son dépit, l’a bien compris et a su 
comment tirer profit de la situation.

22 Le sens de προβέβηκας se déduit le mieux du contexte du chant 6, vers 125: 
Diomède et Glaucos se rencontrent à l’avant des troupes. Diomède, étonné, interpelle 
son adversaire: „Qui es-tu d’entre les mortels? Jamais, jusqu’à présent, je ne t’ai vu 
dans la mêlée. Mais voici que maintenant, par ton audace, tu t’es placé en avant de 
tous, et de loin!“ Employé avec un complément au datif, le verbe désigne ce mouve­
ment par lequel un individu, fort de „son audace“ ou de sa „position de souveraineté“, 
de sa „précellence“, se détache d’un ensemble pour occuper une position „en avant de 
tous“. (Je remercie C. Poux de m’avoir renvoyé à cet exemple).



24 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ZA 44(1994)5-43

Agamenmon est le meilleur δυνάμει et ήμασιν, „par sa puissan­
ce et par ses jets44. N. Richardson23 note le caractère particulier de 
l’emploi du mot δυνάμει dans le contexte. Désignerait-il le „pouvoir 
de manière générale“, se demande-t-il? Ce serait un sens unique chez 
Homère. Les quelques occurrences du terme dans l’Iliade (8, 294; 
13, 786-7; 22, 20) apparaissent dans des contextes où sont en jeu des 
tireurs à l’arc: Teucros, au chant 8, récuse les reproches d’Agamem­
non. Comme s’il ne réussissait pas à atteindre Hector à cause de sa 
négligence! Au contraire, il a fait tout ce qui „était en sa puissance“; 
mais celui-ci, ajoute-t-il, Hector, je n’ai pas la puissance (ού δύνα­
μαι) de l’atteindre (8, 299). De même, au chant 13, Pâris explique à 
Hector qu’il ne mérite pas ses reproches; tout ce qui est en sa puissan­
ce, il l’a fait; il n’est pas possible de combattre celui qui s’élance hors 
de portée. Enfin Achille au chant 22, furieux contre Apollon qui 
vient de lui dérober une victime potentielle, lui explique qu’il le lui 
ferait aisément payer, s’il en avait la „puissance44, si Apollon était 
„à sa portée“. Associée au personnage du tireur à l’arc (locuteur 
-Teucros et Pâris- ou interlocuteur -Apollon), la δύναμις parait désig­
ner la puissance nécessaire pour atteindre un adversaire situé au loin, 
la portée d’un tir. On ne peut pas demander à un archer d’atteindre 
ce qui se place „hors de sa portée44, παρά δύναμιν. Ainsi, dans la 
bouche d’Achille, δυνάμει et ήμασιν formeraient un hendiadyn : „tu 
es le meilleur par la portée de tes traits44 expliquerait-il, à Agamem­
non. „On sait combien tu te places au devant de tous.44 La formule, 
tout aussi bien, peut être entendue en sens ambigu: ,,se placer au 
devant de tous“, ce peut être, se donner un avantage sur tous24. 
Cette capacité agamemnonienne d’atteindre fût-ce ce qui ne lui re­
vient pas, Achille en a fait l’expérience. „Eh bien, toi, donc, avec 
cette récompense (la marmite qui vaut un boeuf) va jusqu'à tes navi­
res creux. La lance nous l’offrirons au héros Mérion, si, du moins, il 
était conforme à ton coeur d’en prendre l’initiative; car, quant à 
moi, c’est une suggestion que je fais44.

f  Richardson (1993) p. 270, v. 891.
24 L’ironie d’Achille apparaîtra avec évidence selon l’interprétation que l’on 

fera de ses propos. Ce qui est en jeu, c’est le sens du verbe employé, ϊδμεν, c’est-à-dire 
la notion exacte de „savoir“ qu’il comporte. Qu’on me permette de rappeler ici une 
hypothèse que je formulais ailleurs (voir référence note 35): είδέναι signifie précisé­
ment ,,se faire une représentation“ τι, „quant à quelque chose“, à partir d’un indice, 
(visuel ou verbal) de quelque autre chose (invisible). Traduisons la formule d’Achille 
selon cette hypothèse. Elle signifie: „Atride! C’est qu’à la façon dont tu te places au 
devant de tous nous nous représentons de combien aussi (ήδ’ δσσον, ήδ’ marquant 
l’articulation étroite entre une première mesure qui permet de se faire une représenta­
tion de l’autre, qui lui est concomitante) tu es le meilleur par la portée de traits!“ 
Quant à moi, je pense que tel est le sens du propos d’Achille. Maintenant je veux bien 
soumettre une telle proposition à la méditation songeuse des philologues, en attendant 
démonstration plus circonstanciée.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÈA 44(1994)5-43 25

Ironiquement Achille joue au sujet plein de déférence et marque 
bien les différences de compétence: il ne voudrait pas outrepasser ses 
titres; il fait une suggestion (κέλομαι); il appartient au roi d’entériner 
la proposition, en marquant son consentement. Le ton de l’ensemble 
des propos peut être entendu de cette façon; „A toi Agamemnon ne 
peut revenir que le premier prix; chacun connaît bien ta capacité de 
te placer au devant de tous; sans vouloir empiéter sur tes prérogati­
ves, je propose donc de donner à Mérion la lance (devenue inutile 
puisqu’il n’est pas besoin de concourir pour faire la preuve de ta 
supériorité); à toi cependant d’en décider!“ Comme il serait difficile 
à Agamemnon de refuser ’’l’honneur“ qu’apparemment Achille lui 
rend sans jeter le soupçon sur toute la comédie des jeux, sans donc 
risquer une nouvelle explosion de colère indignée de la part du héros 
susceptible, et cela d’autant plus que ces jeux sont apparemment cé­
lébrés pour honorer la mémoire d’un mort, la question d’Achille est 
purement rhétorique (telle est l’une des marques de son ironie); Aga­
memnon serait „mauvais joueur“ de refuser; il se mettrait nécessaire­
ment dans son tort. Il n’a d’autre solution que d’entériner la proposi­
tion qui lui est faite: il est bien, au sens propre et premier, victime 
d’une ειρωνεία, victime d’un interlocuteur „qui fait la bête“ en pre­
nant l’autre au piège de sa propre prérogative, qu’il insulté.

L’ironie des propos adressés à Agamemnon ressortira mieux si 
on les rapproche de ce qu’Achille disait au roi au moment où éclatait 
leur querelle. Agamemnon alors refusait le compromis que lui propo­
sait le fils de déesse: il ne voulait pas attendre la fin de la guerre 
pour compenser la perte de Chryséis. Voilà la première exigence qui 
avait soulevé l’indignation du guerrier: c’est lui qui se dépense à la 
guerre, mais „au moment du partage, disait-il à son interlocuteur, 
ton geras est bien plus important; moi, ce n’est qu’une faible part, 
dont il faut que je me contente, que j’emporte vers mes navires 
quand j’ai combattu jusqu’à l’épuisement.“ (1, 167-8). Agamemnon, 
lui, sans avoir à combattre15, pourra rapporter à ses navires la part 
d’honneur qu’Achille lui choisit, et il voudra bien, s’il vous plaît, la 
trouver και ολίγον καί φίλον, „bonne, même si elle est une bien 
mince récompense“.

A ces considérations peuvent s’en ajouter d’autres, fondées sur 
l’analyse des particularités du vocabulaire du passage: Achille invite 
Agamemnon à emporter le chaudron „jusqu’à ses navires creux“. La 
formule n’est pas indifférente. Une telle invitation est unique, elle 25

25 Le reproche est obsessionnel chez Achille: voir également 1, 225-230 et sur­
tout le début de la réponse à Ulysse au chant 9: 317 sqq. Peut-on vraiment supposer 
qu’Achille ait donné à Agamemnon une „récompense“ à emporter dans ses navires 
„sans avoir eu à la gagner“ pour d’autres motifs que la confirmation ironique -disons 
sarcastique- de ses propres affirmations antérieures? Et la marmite n’est-elle pas une 
récompense adéquate pour un “dévoreur" de peuple qui „attend dans sa baraque“?



26 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

est, si l’on y prend garde, inappropriée. Dans l’hypothèse où ses 
chevaux auraient pu concourir, ils auraient remporté un prix 
qu’Achille aurait recueilli pour l’emporter „dans sa baraque.“ (275). En 
proposant le premier prix de la boxe, il précise: le vainqueur emportera 
le mulet „vers sa baraque“ (662). Les compagnons d’Euryale l’empor­
tent, à moitié assommé, avec sa coupe, au milieu des hommes assem­
blés. Les autres concurrents (lutte et course à pied) „emportent“ leur 
prix, sans autre précision. Il n’y a en effet aucune raison pour que les 
prix soient emportés dans les navires. Il n’est plus question, pour les 
Achéens, de partir. Tel est l’un des autres indices qui permettent de 
considérer les concours du tir à l’arc et du poids comme interpolés. 
Le bricoleur de vers qui fait apporter la masse de fer gagnée par 
Polypoitès et les haches de Teucros „dans les navires“ a mécanique­
ment imité le propos d’Achille invitant Agamemnon à emporter sa 
„marmite“ dans ses „navires creux“, sans réfléchir au sens singulier 
que pouvait avoir la formule dans l’esprit du „donateur“. Le poète 
narrateur des cinq concours n’oublie pas le contexte temporel de 
l’ensemble du récit; il n’oublie pas notamment que, dans la logique 
de l’histoire mise en scène, les Achéens ont encore à rester quelque 
temps sur les rivages troyens et qu’ils ne peuvent donc emporter leur 
butin que vers leur baraque. Agamemnon n’a aucune raison d’em­
porter son prix dans ses navires: les troupes ne sont pas sur le départ. 
Cette absence de pertinence de la formule invite à voir dans son emploi 
l’indice de quelque impertinence achilléenne pleine de mordant.

Dans l’ensemble de Ylliade, les contextes dans lesquels les navi­
res sont qualifiés de κοίλα l, de „creux“, ne manquent pas d’être 
significatifs. La première occurrence se rapporte à l’origine des mal­
heurs achéens: Agamemnon profère des menaces contre le prêtre 
d’Apollon, s’il devait encore une fois le rencontrer „près des nefs 
creuses“ (Il 1 26); peu après, Achille assure Calchas, qui lui a deman­
dé son appui avant de parler, que nul, près des nefs creuses, ne 
portera la main sur lui, pas même si c’est Agamemnon l’homme mis 
en cause (Il 1 89). Ailleurs26, les „nefs creuses“ sont associées à deux

26 II 5 26 (Diomède fait accompagner les chevaux qu’il vient d’enlever vers les 
nefs); Il 5 791 (tant qu’Achille combattait, les Troyens jamais n’osaient s’approcher 
des nefs creuses); Il 7 78 (celui qui vaincra Hector en duel pourra y apporter sa 
dépouille); Il 7 372 et II 7 381 (Idaios se rendra auprès des nefs creuses pour expliquer 
aux Achéens les propositions troyennes d’un compromis); Il 7 389 (qualification des 
nefs de Pâris qui ont emporté Hélène à Troie); Il 7 432 (les Achéens, après avoir 
brûlé les corps des combattants morts, dirigent vers leurs nefs, pour les protéger 
d’un fossé et d’une circonvallation); Il 8 98 (début de la déroute achéenne: Ulysse fuit 
vers elles); Il 10 525 (Diomède et Ulysse s’y dirigent avec leur butin, les chevaux de 
Rhésos); Il 12 90 (les Troyens se battent près des nefs); Il 13 107 (Thoas· Poséidon 
explique: autrefois les Troyens n’osaient se rapprocher des nefs); Il 15 743 (Troyens 
près de mettre le feu aux nefs); Il 16 664 (Patrocle fait envoyer les armes de Sarpé- 
don); Il 21 32 (Achille y fait envoyer des jeunes qu’il a capturés et qu’il a l’intention de 
sacrifier); Il 22 115 (Hector évoque les navires de Pâris); Il 22 465 (Andromaque 
découvre le corps d’Hector, qu’Achille traîne vers les nefs); Il 23 883 (Teucros emporte



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 27

situations caractéristiques: elles désignent une direction de l’espace, 
évoqué lorsqu’on se trouve loin du camp retranché, où apporter le 
butin que l’on a conquis (ex. : Diomède et Ulysse, au chant 10, 
s’élancent vers les nefs creuses au moment de quitter le camp des 
Thraces, après le meurtre de Rhésos); plus significativement, sans 
doute, elles paraissent en affinité particulière avec les enjeux décisifs 
de la guerre: elles sont évoquées à l’origine des deux conflits, entre 
Achéens et Troyens („les nefs de Pâris“), entre Agamemnon et 
Achille (l’affaire de Chrysès). Leur association à ce thème est prégnan­
te: aux chants 7 et 8, elles sont associées à la déroute (vers elles 
fuit Ulysse), et aux diverses manipulations pour compenser le dé­
faut d’Achille du côté achéen; avant que le héros ne se retire, jamais 
les Troyens n’osaient s’en approcher; maintenant, c’est l’objectif 
qu’ils essaient d’atteindre (chant 12 et 15) sous les coups de boutoir 
d’Hector. A l’issue de ce conflit, elles sont associées à la geste de 
Patrocle et d’Achille, par excellence avec ce moment qui marque le 
triomphe d’Achille et sur Troie et sur ses alliés, celui où, en direction 
des nefs creuses, ce qu’il apporte, lui, ce n’est pas un simple butin 
qu’il aurait enlevé, mais le corps de l’ennemi qui a mis en péril l’inté­
grité des Achéens, par la faute de leur roi27. Il paraît bien impensable 
que l’invitation adressée à Agamemnon d’aller avec son „chaudron“ 
vers ses „nefs creuses“, ne comporte pas le sens d’un retournement 
ironique: „la sagesse de tes décisions royales, suggère Achille, a failli 
coûter aux Achéens leur défaite; en menaçant le prêtre d’Apollon et 
en le mettant en garde de revenir „vers les nefs creuses“, le mieux 
que tu as fait, c’est d’y attirer les troupes ennemies; si je ne n’avais 
pas été là pour ramener le „cadavre“ d’Hector, vos navires seraient 
maintenant en feu. L’opération m’a coûté mon ami le plus cher. 
Cela vaut bien une récompense royale, récompense que l’on gagne 
sans fournir d’effort, une marmite, non?“ Il n’est pas impossible que

son prix : passage interpolé); Il 23 892 (passage concerné); Il 24 336 (Hermès est 
invité à conduire Priam vers les nefs). La dernière occurrence du chant 22, corrélée à 
une dernière évocation des „navires d’Alexandre“, avant le duel, comme pour en 
indiquer le thème, est temarquable: le poète a „attendu“ le moment où Andromaque 
arrive sur le rempart pour décrire le mouvement tournant par lequel Achille, après 
avoir attaché Hector à son char, retourne vers les navires. Le corps est donc vu s’éloi­
gner „vers les nefs creuses“ du point de vue de l’épouse. Ce mouvement tournant 
coïncide avec le moment où une autre épouse, qui avait autrefois été éloignée de son 
palais, est mise sur la voie du retour. Ce point de vue de l’épouse sur le corps de son 
mari qui s’éloigne se superpose à un autre point de vue, qu’il corrige. Pour Achille, la 
mort d’Hector est l’exécution d’une vengeance personnelle; à travers les yeux d’une 
femme, le poète nous laisse comprendre qu’elle est le paiement d’une αδικία, d’une 
conduite déréglée, d’un mauvais verdict: voilà à quelles conséquences conduit le juge­
ment de Pâris. Je ne peux pas m’empêcher de penser que dans l’esprit du poète, les 
nefs creuses, ce sont les nefs qui, d’une manière (achéenne) ou d’une autre (achilléen- 
ne), déclenchent la colère et ses conséquences.

27 Pour une analyse détaillée du statut conféré ici à la formule, voir annexe.



28 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

l’invitation recèle une insinuation encore plus insultante et qu’elle 
suggère au roi incompétent qu’il ferait mieux de „lever l’ancre“. Ici, 
on a fait la preuve qu’on n’a pas besoin de lui.

Enfin, le poète commente en usant d’un langage qui confirme 
l’ironie: ούδ’ άπίθησεν αναξ άνδρών Αγαμέμνων / κήρυκι δίδου 
περικαλλές άεθλον... (895; 897). La première formule décrit la réac­
tion d’un subordonné à un ordre ou celle d’un souverain à un conseil­
ler qui se borne à lui rappeler ce qu’il convient de faire (ex. Nestor 
invite Agamemnon à faire le rassemblement de toutes les troupes après 
que la poursuite de la guerre a été décidée, au chant 2, 441; 4, 68: 
Héra établit un contrat avec Zeus; elle lui rappelle quelles sont ses 
prérogatives parmi les dieux; elle lui indique ce qu’il faut faire en 
conséquence: envoyer Athéna soumettre un allié des Troyens à une 
épreuve pour que la rupture de la trêve vienne de leur camp: „le 
père des hommes et des dieux s’exécuta“). De même, dans le contex­
te, Agamemnon, „le souverain des guerriers“ „n’eut qu’à s’exécuter“: 
on peut imaginer quelle satisfaction ce fut pour Achille de jouer le 
rôle du conseiller à l’avis de qui il est impossible de se soustraire. 
N’a-t-il pas fait passer une invitation insultante pour un conseil qu’on 
ne peut que trouver bon?

Autre sous-entendu: „Tu réclamais un geras de substitution pour 
Chrysés? Tiens, prends cette marmite, c’est moi qui te la donne!“ Et 
le héraut d’emporter la récompense περικαλλές. Encore une formule 
dont l’emploi est marqué: ainsi est d’abord qualifiée la phorminx 
d’Apollon, dont la présence ne manque pas au festin des dieux; ainsi 
sont ensuite qualifiés le char que monte Priam pour assister à la 
prestation de serment scellant le pacte entre armées, le cou d’Aphro­
dite invitant Hélène à l’union avec Pâris, la demeure du rendez-vous. 
(Pour les références, voir note28). Est περικαλλές ce qui a puissance 
de séduction (par ironie, ses armes que Pâris fourbit) ou, par excellen­
ce, un objet chargé d’une valeur symbolique d'échange: palais, autel, 
coupe. Briséis est-la seule mortelle, captive qui plus est, qualifiée 
ainsi, dans la bouche d’Achille. En la lui enlevant, Agamemnon a

28 II 1 603 (phorninx); Il 3 262 et II 3 312 (le char de Priam qui a servi à 
transporter les moutons du sacrifice); Il 3 396 et II 3 421 (le cou d’Aphrodite et le 
palais de Priam); Il 4 486 (peuplier abattu avec lequel un artisan peut fabriquer la 
jante d’un char magnifique); Il 5 20 (le char d’où saute Idaios après l’attaque de 
Diomède); Il 5 389 (Eéribée, qui avertit Hermès de délivrer Arès prisonnier); Il 5 693 
(chêne de Zeus sous lequel on dépose Sarpédon blessé); Il 6 242 (le palais de Priam); 
Il 6 321 (ses armes que Pâris fait briller); Il 8 238 (l’autel de Zeus, qu’Agamemnon n’a 
jamais négligé); Il 8 249 (un faon tombe sur l’autel, en présage favorable); Il 9 578 (le 
téménos que l’on offre à Méléagre pour apaiser sa colère); Il 11 632 (la coupe de 
Nestor, ouvragée de manière particulière, sortie dans une circonstance où il recevra la 
visite de Patrocle); Il 16 85 (Briséis aux yeux d’Achille); Il 17 436 (le char d’Achille 
associé au deuil des chevaux); Il 23 897 (le prix d’Agamemnon, donc); Il 24 229 et II 
24 234 (parmi les cadeaux de Priam, des vêtements et une coupe, sur la beauté et la 
valeur de laquelle le poète insiste).



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 29

failli au sens de l’hospitalité et de la générosité; il s’est aliéné un 
allié. La „toute belle“ marmite transmise au héraut lui est donnée en 
„retournement“ de l’enlèvement de la „toute belle“ Briséis que ce 
même héraut était venu arracher au camp d’Achille. Elle est le prix 
que mérite un roi qui attend devant sa baraque de recueillir des parts 
de butin que d’autres se fatiguent à conquérir (un leitmotiv de la 
réponse d’Achille à Ulysse motivant son refus de toute composition 
au moment de l’ambassade, notamment 9 315-337).

Que remarque-t-on? Sont dits περικαλλές des objets qui ont une forme circulaire ou 
sont inscrits à l’intérieur d’un périmètre (arbre, jante, autel, téménos, cou, coupe) ou, 
pour le dire autrement, des objets ou des êtres qui offrent une double face, beaux à 
voir de part et d’autre, du point de vue de l’un et du point de vue de l’autre. Le thème 
de l’échange est inscrit dans la forme de l’objet. Le chêne de Zeus, près de la porte 
Scées, est une limite du dedans vers le dehors, du dehors vers le dedans. Un guerrier 
blessé y est transporté; sous l’apparence d’oiseaux, Athéna et Apollon qui viennent de 
conclure un accord et d’amener les hommes à faire une trêve, s’y tiennent (7 60). Le 
cou d’Aphrodite est décrit dans un contexte où elle invite Hélène à rejoindre Pâris 
dans sa chambre. Le palais de Priam est un lieu d’échange chargé d’ambivalence, par 
la présence d’Hélène.
Dans l’ensemble, l’application de la qualification au char paraît relever du simple 
caractère formulaire. Toute explication d’un autre ordre n’est pas nécessairement ex­
clue. Sur son char, accompagné d’Anténor, Priam transporte deux agneaux, l’un blanc, 
l’autre noir, que l’on sacrifiera après qu’Agamemnon aura énoncé les termes du pacte 
que l’on conclut avant le combat singulier entre Pâris et Ménélas. Priam est présent 
pour le rite; il n’assiste pas au combat singulier. Il retourne aussitôt à Troie. En tant 
que roi, il est le témoin sur qui repose l’engagement de sa cité. Sur son char, il 
transporte les agneaux qui représentent les deux faces symboliques de l’engagement et 
probablement les puissances divines prises à témoin, appartenant aux domaines d’en 
haut, de la lumière (Zeus et le soleil) et au domaine d’en bas („ceux qui punissent 
sous terre les parjures“). Le char d’Achille, auquel il est fait allusion au chant 17 436 
a été offert par les dieux aux noces de Thétis. Il est également le symbole d’un engage­
ment des dieux envers une déesse pour compenser l’obligation où elle a été mise 
d’épouser un mortel. L’épisode qui, en initiant le récit des exploits de Diomède, racon­
te sa conquête d’un attelage et d’un char, recèle plus d’une particularité (voir Kirk, 
1990, chant 5, aux vers 9-26). Plusieurs formes au duel décrivent les deux frères, 
Phégéus et Idaios, fils de Darès, sur leur char. Darès est prêtre d’Héphaïstos; δύω δέ 
ot υίέες ήστην (5 10). L’emploi de ce duel est unique dans Y Iliade; il marque l’étroite 
solidarité entre les deux hommes: sans doute sont-ils fils jumeaux de Darès. Cette 
solidarité est encore marquée sur le champ de bataille (μάχης εν είδότε πάσης, 11). 
Et puisqu’ils sont deux, ils ne prennent pas la mesure exacte de l’adversaire et se 
laissent engager dans des entreprises trop risquées pour leur „science du combat“. Nos 
deux hommes, donc, sur le champ de bataille, se détachent pour attaquer Diomède 
(12). Pour leur attaque, ils restent ensemble sur le char, ce qui contrevient à la règle 
habituelle du combat: l’un descend du char pour attaquer pendant que l’autre retient 
les chevaux. Phégéus jette une lance, du char, sur Diomède et le manque. Diomède, 
à pied, l’atteint à la poitrine. Il tombe du char. Idaios, son frère, deuxième bizarrerie, 
au lieu de venir à la rescousse pour le venger, „abandonnant περικαλλέα δίφρον“ 
(20), s’enfuit. Dirons-nous que la qualification est ici ironique? Le char représente, 
pour les deux frères, le lieu où se réalise idéalement leur solidarité. Ils y sont „ensem­
ble“. Que l’un en tombe, le lien se défait; il ne reste à l’autre qu’à s’enfuir. Je propo­
serai donc la lecture suivante: le premier combat où triomphe Diomède introduit un 
thème, celui de la solidarité, sous une me M ité défectueuse (la démonstration sera



30 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

Ainsi les jeux nous apparaissent comme une mise en scène 
d’Achille, qu’il a conçue parce qu’elle lui donnait l’occasion de laisser 
entendre à quelques personnages principaux du camp achéen ce qu’il 
pensait d’eux. A considérer les résultats des épreuves, la démonstra­
tion, cependant, s’est retournée partiellement contre lui: Epeios, à la 
boxe, est le seul vainqueur qui se comporte de manière achilléenne, 
avec une telle assurance qu’aucun doute ne peut subsister sur l’issue 
de l’épreuve. Or les prix accordés à la boxe laissaient percevoir le 
peu de valeur qu’Achille accordait à ce concours. Les vainqueurs des 
autres épreuves sont des personnages qui le dérangent: Diomède d’a­
bord, Ulysse par deux fois ensuite. Il est vrai que la boxe lui a permis 
la satisfaction d’une petite revanche indirecte: Euryale, le vaincu, est 
un allié de Diomède. Il a une première fois évité la honte d’une 
défaite pour Ajax le grand. Contre la victoire d’Ulysse à la course, il 
ne peut rien faire; Antiloque lui offre une sortie honorable qui, à 
ses yeux, permet sans doute de remettre Ulysse à sa place. Les victoi­
res à la course de Diomède et d’Ulysse ont été favorisées par Athé­
na, comme l’a été celle d’Achille sur Hector. Ce sont là des signes 
offerts à la réflexion du fils de Thétis. Il est une leçon, cependant, 
que le héros n’est pas encore prêt à entendre, c’est celle de la défaite 
assurée de l’individu qui prétend ne valoir que par lui-même. La 
mort de Patrocle en était un avertissement, qu’il ne veut pas enten­
dre. Achille a cru pouvoir remercier avec amère ironie Nestor. Dans 
sa perspicacité et sa sagesse, le vieillard a su lui retourner son „com­
pliment“ et a eu assez d’à-propos pour lui faire comprendre que le 
reproche qu’il lui faisait, d’avoir été la cause indirecte de la mort de 
Patrocle, il ferait mieux de le retourner contre lui-même. Agamem­
non est sans doute le personnage sur qui l’ironie mord de la manière 
la plus cinglante et la plus imparable. Ici l’arrogance du héros porte 
à plein. Il n’est rien, dans le texte, pour l’atténuer. Au roi était 
interdite toute possibilité de répondre. Témoins de la scène et audi­
teurs du poème peuvent difficilement rire de l’humiliation et trouvent 
rude, sans doute, la leçon. Mais il n’est pas impossible que l’intention 
du poète était de laisser entendre que si la morgue du donneur de

reprise en contrepoint par Enée, un peu plus tard, avant l’entrée en scène du char 
divin portant Héra et Athéna); collaborer, ce n’est pas simplement additionner des 
forces. Deux ne valent pas nécessairement mieux qu’un. Ils valent mieux à condition 
qu’entre eux il y ait la possibilité d’un échange, ou, dira-t-on autrement, à condition 
qu’ils soient complémentaires: l’un „conduit“, l’autre „donne du fouet“. A un autre 
char sera confié le soin d’en faire, justement par défaut du complémentaire, la dé­
monstration. Mais également sur ce char, quand Patrocle sera mort, prendront place 
deux hommes portant, dans leur nom, le thème de la complémentarité de l’intelligence 
et de la force: associés l’un à l’autre, Αύτομέδων et Άλκιμέδων, qui vient de faire 
remarquer au premier que c’est folie que de vouloir combattre seul sur un char, résis­
teront à l’assaut d’Hector (17,456 sqq.).



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 31

leçon n’est guère supportable et qu’elle devra être corrigée, le per­
sonnage royal récoltait peu ou prou ce qu’il avait semé. Ceux (des 
personnages royaux) qui veulent bien l’écouter feraient bien de s’en 
aviser. Ménélas leur offre un meilleur modèle à imiter. Il reste Anti­
loque : jeune, comme Achille, proche de lui; cependant, il n’a pas, 
de son ami, cet orgueil qui le rend si raide et si plein de rage dans 
ses revendications. Dans cette scène de feinte détente, chargée de 
tensions internes, de colère contenue, de dédain sarcastique, d’humi­
liations rentrées, de l’esprit de revanche d’un jeune guerrier, de mau­
vaise foi, supportant mal la subordination, sur des conseillers à l’in­
compétence de qui il impute tous ses malheurs, Antiloque apporte le 
contraste d’une jeunesse opportuniste avec intelligence, pleine de ma­
lice, de hardiesse, réclamant avec franchise ses droits, reconnaissant 
avec promptitude ses torts, recevant avec bonne grâce une leçon, 
assez fine pour voir les avantages qu’elle peut retirer d’une situation, 
flattant avec la même ingénuité qu’elle dit le vrai; Antiloque introduit 
une note de spontanéité légère, amusée, d’irrespect gracieux dans 
une atmosphère tendue par trop de sous-entendus. Allant même au- 
delà de l’ironie, il atteint à cet humour qui en est la forme facétieuse 
ou généreuse, parce que l’humoriste jamais ne fait rire sans insinuer 
dans son rire une forme de gravité (il y a là une illocalisable fêlure à 
laquelle personne n’échappe): par une pirouette, une simple restric­
tion flatteuse, il réussit à emporter une récompense de la part de 
celui à qui il vient pourtant de formuler une vérité déplaisante à 
entendre. L’esprit de gravité a revêtu les traits enjoués de la jeunesse.

L’organisation textuelle des jeux obéit à un principe formel pré­
sent de bout en bout, l’usage du redoublement. Même à l’intérieur 
d’une épreuve où les concurrents sont en nombre impair, le récit les 
regroupe par pairs: Diomède / Eumèle; Ménélas / Antiloque; Ulysse 
/ Ajax fils d’Oilée. De manière plus remarquable, encore, à l’excep­
tion apparente d’Eumèle et d’Ajax, tous les rôles sont redoublés: 
Diomède apparaît dans la course de char et dans le boxe; Antiloque 
dans les deux courses; Ulysse dans la lutte et dans la course à pied; 
Ajax, fils d’Oilée joue un rôle dans le course de char et dans la 
course à pied. A Ajax fils de Télamon répondent deux figures, celle 
d’Idoménée (Achille met un terme à leur entreprise avant qu’elle ne 
soit achevée) et celle d’Ajax, fils d’Oilée (tous deux tombent à terre), 
comme Ménélas est le double, positif, d’Agamemnon; Nestor joue 
deux fois le rôle de conseiller dans le cadre d’une même épreuve, 
deux fois, sans doute, pour être mal entendu. Uainos du fils redouble 
celui du père. Mérion, enfin, apparaît également dans deux épreuves, 
avec le même rôle, à chaque fois, de faire-valoir. Les concurrents de 
la boxe ont ici un statut à part: ce sont, en vérité, des figures qui ne 
jouent aucun rôle, ailleurs dans Y Iliade', cette particularité confirme



32 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

l’idé que cette épreuve n’est qu’une péripétie secondaire, un moment 
de comédie burlesque auquel fera écho la chute d’Ajax dans la bouse 
des boeufs. Figures non redoublées parce que simples reflets d’autres 
figures, Epeios d’Achille, Euryale de Diomède29.

Sans doute le redoublement vaut-il comme principe organisateur 
d’une construction narrative orale trouvant, dans la reprise de maté­
riaux identiques, un fil conducteur pour l’improvisation. Dans le 
mouvement même d’improvisation des jeux par Achille, un poète a 
inventé, en l’improvisant, le contenu d’un thème narratif dont le dé­
doublement était le principe général: dédoublement des personnages, 
dédoublement du plan de l’expression entre sens manifeste et sous- 
entendu. Entre l’usage de l’ironie et celui des figures dédoublées, il 
y a affinité. Le principe n’est pas que formel: il est en même temps 
l’indice d’un contenu, celui d’une mascarade. Le moment des jeux 
surgit dans un monde déchiré de l’intérieur par l’impossibilité où il 
est encore d’intégrer la revendication de l’individu qui prétend valoir 
plus que tous. Dans sa mise en scène, ce personnage se pose en juge 
et maître de tous, ordonnateur de la comédie de la souveraineté. 
Mais justement, cette souveraineté à laquelle il aspire, il n’est capable 
que d’en étaler la comédie. Le maître du sarcasme est le bouffon de 
lui-même. Il s’est approprié l’usage souverain de la parole: il propose 
les épreuves et il dispose. Il prononce d’autorité les verdicts; s’il est 
pris en flagrant délit de défaut, il n’a aucune difficulté à se ménager 
une sortie honorable; il improvise; il exerce un tel ascendant sur le 
verbe qu’il est capable de lui faire dire le pour et le contre en même 
temps. En tant que maître du verbe, il a un double, le boxeur 
Epeios30: ώδε γάρ έξερέω, τό δε και τετελεσμένον εσται (ν. 672) 
„Cela s’accomplira tel que je le dis“. La vérité est dans les limites de 
la supériorité de ma force. Les faits qui ne respectent pas cette grille 
de lecture mentent: „le dernier est le meilleur.“ „Le meilleur n’est 
pas le vainqueur de la course à pied“. Les traits verbaux d’Achille 
outrepassent toute mesure parce qu’il outrepasse sa compétence. Le 
position d’Agamemnon ne le dérange tant que parce qu’il voudrait 
l’occuper.

29 En revanche, le principe formel du redoublement est brouillé si Ton prend 
en considération les épreuves du lancer du poids, du tir à l’arc et du duel: Diomède et 
Mérion, par exemple, apparaîtraient à trois reprises.

30 S’il est vrai que, comme le suggère Von der Mühll (1952, p. 364), selon la 
tradition narrative, le personnage qui se vante, avant le concours, d’en être le vain­
queur certain est ensuite vaincu, le poète des jeux de Y Iliade procéderait à un renver­
sement ironique en surprenant l’attente de son auditoire. Sous Epeios, il faudrait voir 
une ironisation du comportement d’Achille, de cette assurance qu’il affiche en toutes 
circonstances (voir développement suivant).



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, £ a  44(1994)5-43 33

Il n’est aucune épreuve qui ne soit l’occasion, pour l’un ou l’au­
tre concurrent, d’une articulation verbale31. De ce point de vue, la 
course de char est l’épreuve souveraine: Achille y étale sa générosité 
dédaigneuse (vous avez de la chance que mes chevaux sont en 
deuil); Nestor conseille; Diomède pleure, d’impuissance et de rage, 
sans doute, lorsque le fouet lui tombe des mains; Ménélas admone­
ste, puis juge; Antiloque proteste, puis se récuse, Idoménée et Ajax 
contestent. Seul Eumèle se tait: Achille prend la parole pour lui. 
Figure silencieuse du double, ombre portée parmi les hommes, du 
mort. Eumèle est le fils d’une mère qui est morte pour un autre. Avant 
d’entrer en lice, Epéios prononce le verdict de l’épreuve, redoublant 
ainsi les propos d’Achille invitant les concurrents à la course de char. 
Ainsi, par ce redoublement, ironiquemet, le poète remet-il à sa place 
l’assurance dédaigneuse du personnage. Analogue à celle du fier-à- 
bras. Dans la lutte, Ajax32 propose la règle qui devrait permettre de 
débloquer le combat; étrangement, c’est ici Ulysse qui lutte en silen­
ce. Lors de la course à pied, l’un proteste avec dépit, l’autre flatte, 
Ulysse adresse une prière à Athéna. C’est la seule parole qu’on 
entend de lui. Cette particularité doit nous induire à reprendre notre 
examen des comportements verbaux: Eumèle, explique Antiloque, a 
perdu parce qu’il n’a pas invoqué les dieux. C’est insuffisant: Diomè­
de a gagné quoique rien ne laisse supposer qu’il ait invoqué Athéna. 
Mais justement, la défaite d’Euryale ne lui est-elle pas un avertisse­
ment? Ajax s’en remet à Zeus pour la victoire, mais ne l’invoque 
pas. La seule invocation est celle qu’Ulysse adresse à Athéna; la 
seule parole d’Ulysse est une prière. Sans commentaire, il emporte 
le cratère qui a payé la délivrance de Lycaon, le fils de Priam retom­
bé entre les mains d’Achille et à la prière de qui l’homme qui exécu­
tait une vengeance a répondu par la cruauté la plus froide33. Pour 
ceux qui n’auraient pas compris, Antiloque appose un commentaire

31 Encore une autre caractéristique qui met à part duel, lancer du poids, tir à 
l’arc: le poète ne donne la parole à aucun des concurrents. Débat, dispute, prière, 
jeux de l’ironie, etc., en sont totalement absents. Ils ne sont pas un moment du „pro­
cès“. C’est que les prises de parole à l’intérieur de chaque épreuve sont l’élément par 
lequel le poète fait jouer l’un avec l’autre „concours“ et „procès“, sous le concours fait 
entendre le procès.

32 Richardson (1993), au vers 724, remarque: „Aias’ speech is typically brief...“ 
Dans l’ensemble des concours, il est un personnage qui en dit encore moins que lui: 
la prière qu’Ulysse adresse à Athéna occupe l’espace d’un vers. Je ne serais pas étonné 
qu’il y ait là, encore, quelque ironie de poète. Dès avant les Euménides, la „voix“ de 
la déesse décide de quel côté est le droit.

33 Qu’Ulysse reçoive pour récompense le prix de la rançon de Lycaon me paraît 
l’effet d’une ironie de poète. A Ulysse, Achille a affirmé son refus d’accepter toute 
proposition de réparation venant de la part d’Agamemnon; devant Lycaon, tombé une 
seconde fois entre ses mains et le suppliant de lui laisser la vie sauve contre la promesse 
d’une forte rançon, il s’est montré intraitable. Le prix d’un homme qu’il a refusé de 
prendre en pitié revient à un homme qui lui demandait de prendre en pitié les troupes 
dans leur ensemble et à qui il a opposé une fin de non-recevoir. Achille ne subit-il pas 
là l’effet d’un retournement ironique?



34 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

sur l’action verbale d’Ulysse, la prière qui appelle à l’aide, d’une 
autre manière que les rodomontades d’Epeios. Il ne suffit pas de la 
valeur personnelle pour gagner; il y faut encore la puissance capable 
d’articuler les parties dans un tout, de „délier les membres“. Déjà 
Athéna, dans Y Iliade, est là, au coeur du système dont elle est capa­
ble de composer les parties entre elles. La souveraineté est à la paro­
le qui articule correctement un moment du visible à l’invisible.

Diomède et Ulysse, vainqueurs, déçoivent l’attente d’Achille34. 
Les propos exprimés par les personnages détachent, avec la particula­
rité de la prière d’Ulysse, le caractère décisif des interventions d’A­
théna en faveur des deux héros. Cette intervention d’Athéna répond 
à l’aide que la déesse apportait à Achille pour sa victoire sur Hector, 
mais, ici, en renverse les effets. Achille n’en est plus le bénéficiaire. 
N’y aurait-il pas là une leçon à l’adresse du fils de Thétis? Je suggé­
rais, plus haut, que les prix offerts par Achille n’étaient peut-être pas 
dénués d’intentions secrètes. Au chant 19, lorsqu’Agamemnon, au 
moment de rendre Briséis, prête serment, la captive est accompagnée 
de „sept trépieds“, „vingt chaudrons“ (λέβης), „douze chevaux“, les 
„sept captives“ promises lors de l’ambassade (9, 128) et enfin „dix 
talents d’or“ (19, 243-247). Sauf la φιάλη, les prix offerts pour la 
course de chars (captive et trépied, jument, chaudron, deux talents 
d’or) sont une restitution, fort parcimonieuse, de ce qu’Achille a reçu 
d’Agamemnon. Etant donné la correspondance stricte entre les objets 
offerts en réparation et ceux offerts à titre de prix pour le concours, 
on peut faire l’hypothèse que la φιάλη a une double fonction: elle 
tient lieu de Briséis, la captive qui était l’objet du litige entre Aga­
memnon et Achille et elle rappelle celle dans laquelle ont été déposés 
les restes de Patrocle. La φιάλη établit une équivalence et elle signi­
fie: l’enlèvement de Briséis a coûté la mort de Patrocle. Croit-on que 
la restitution de Briséis puisse vraiment réparer la mort de l’ami dé­
voué? En une sorte de message symbolique, les jeux sont une répon­
se, non dénuée d’intentions parodiques, à la prestation de serment. 
Agamemnon a donné sans compter en réparation. Achille lui répond: 
„Rien ne compensera la mort de Patrocle, qui a été la conséquence 
d’une mauvaise décision royale. En outre, en vérité, Agamemnon 
a-t-il fait autre chose que de rendre ce qu’il avait enlevé lors des 
partages comme parts royales de butin conquises par d’autres?“ 
Achille n’a pas oublié l’opposition qu’il marquait, dans se réponse à 
Ulysse, lors de l’ambassade: il y a d’un côté les βασιλείς, les rois ou

34 Au chant 19, au moment où Achille retourne parmi les Achéens, nous appre­
nons que Diomède et Ulysse ressentent encore les suites de leurs blessures au combat. 
Aucune trace de ces blessures ne paraît plus subsister lors des jeux. Le poète les 
aurait-il oubliées? Au contraire, suppose-t-il la connaissance implicite de cette donnée 
dans son auditoire? Les victoires de Diomède et d’Ulysse (qui gagne une course après 
un rude combat) n’en doivent-elles pas paraître plus extraordinaires?



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÏA  44(1994)5-43 35

conseillers, qui accumulent des biens sans se dépenser eux-mêmes à 
la tâche, il y a de l’autre les άριστεις, dont les biens mesurent, trop 
mal hélas, la valeur, les efforts qu’ils ont dû fournir pour les conqué­
rir. Au cours des jeux, deux personnages ont reçu des „prix“ sans 
avoir eu à se dépenser, ce sont Nestor, le vieux conseiller, et Aga­
memnon, le roi qui décide en dernière instance. Ainsi l’épisode des 
jeux comporte, à l’adresse de l’auditoire, un double message. Il est 
une mise en scène par laquelle Achille maintient une revendication et 
émet une protestation: l’essentiel de la situation présente, la mort de 
mon ami dévoué, l’obligation où j ’ai été de la venger en tuant le 
meurtrier, ce qui entraînera ma propre mort dans de brefs délais (à 
la mort d’Hector doit, dans l’ordre des choses, suivre la mienne), 
tout cela découle d’un mauvais exercice de la fonction royale de paro­
le: d’abord un roi, qui décide en dernière instance, porte atteinte à 
l’honneur du meilleur de ses guerriers. On a vu à quelles conséquen­
ces catastrophiques cela a conduit. Ensuite un conseiller suggère sans 
doute à l’ami dévoué une solution qui lui coûte la vie. En outre, ces 
gens-là, sans prendre de risques, s’enrichissent grâce à la valeur des 
guerriers. Et il faudrait leur marquer de l’estime? Soit! Les voici mes 
marques d’estime: à l’un j ’offre une φιάλη qui lui rappellera ce que 
valent ses conseils, à l’autre une marmite à titre de compensation 
pour la „perte“ d’une captive; qu’elle lui soit désormais la marque 
d’honneur qui revient à un roi. Tel est le premier message. Le second 
constitue une réponse à la revendication achiliéenne: deux vainqueurs 
des jeux, Diomède et Ulysse, offrent à Achille, à travers des signes, 
une réponse divine à sa protestation. Les ainos de Nestor et d’Antilo­
que vont dans le même sens: ce qui est en cause dans la mort de 
Patrocle, ce n’est pas, seulement du moins, une mauvaise décision 
royale, c’est une illusion d’Achille. Il ne suffit pas de la valeur indi­
viduelle pour vaincre; la collaboration, l’articulation entre compéten­
ces différenciées sont des conditions indispensables à la victoire. Pour 
que l’un donne efficacement du fouet, il faut qu’un autre conduise.

On voudra bien me permettre ici de reprendre une proposition 
de lecture que je faisais pour la modifier et la compléter dans ce 
qu’elle avait d’insuffisant. C’était un des aspects d’une thèse que j’ai 
exposée de suggérer que la formule de serment que prononce Aga­
memnon lorsqu’il restitue Briséis, ϊστω Ζευς, signifie „Que Zeus attes­
te“ (en le „faisant voir par un signe“) que la décision d’enlever 
Briséis avait été prise, de la part du roi, dans la logique de son rôle 
de souverain; elle n’avait pas été un détour pour avoir en sa posses­
sion une femme qu’il désirait. En invoquant Zeus, Agamemnon invo­
que le souverain des dieux pour qu’il confirme, par un signe, sa 
compétence royale et sa primauté35. Je suggérais alors que le signe

35 A. Sauge, De Γépopée à Vhistoire. Fondement de la notion d ’historié, Peter 
Lang, Frankfurt am Main, 1992 (notamment le chapitre II de la première Section, p. 65-99).



36 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

de Zeus était la victoire d’Achille sur Hector. La lecture présente 
m’oblige à réviser l’affirmation. Du point de vue d’Achille, la victoire 
qu’il a remportée sur Hector est „sa“ victoire. Le corps d’Hector lui 
appartient. La mise en scène des jeux a aussi pour motif de contester 
ce qui est implicite dans le serment d’Agamemnon, la prétention du 
roi à user avec droiture de sa compétence de „preneur de décision“. 
Mais en vérité, la démonstration se retourne contre Achille: les vain­
queurs des épreuves, à l’exception de la boxe, ne sont pas ceux qu’il 
attend, mais, à chaque fois, des guerriers en meme temps alliés et 
conseillers d’Agamemnon (Diomède et Ulysse; que Diomède soit peu 
à peu intronisé dans un rôle de conseiller, c’est ce que montrent ses 
interventions au début et à la fin du chant 9, au début du chant 14). 
Les vainqueurs des épreuves déçoivent l’attente d’Achille; en revan­
che, ils sont autant de signes qui confirment l’appel que faisait Aga­
memnon au témoignage divin. Ils ne le confirment pas définitive­
ment, toutefois; comme par un refus de se rendre à l’évidence, Achil­
le escamote l’épreuve du dernier concours où Agamemnon se pro­
posait de démontrer que ce sont bien „ses traits“ qui portent „le plus 
loin“. L’ultime signe qui attestera, aux yeux d’Achille, le légitimité 
de la primauté qu’il faut accorder à la parole souveraine36, seule ca­
pable de composer des compétences, des forces et des valeurs entre 
elles, ce sera l’apparition, dans sa baraque, de Priam θεοειδής (24 
483), de Priam, pardon d’insister, „par qui se fait voir le divin“.

Pour la valeur spécifique de cet adjectif, un bref examen de la 
manière dont il est „distribué“ dans Ylliade peut nous éclairer. Les 
occurrences en sont les suivantes: Il 2 623 (Polyxène, l’un des chefs 
de l’Elide, descendant d’Augias); Il 2 862 (du côté troyen, Ascanios); 
Il 3 16 et suivants, Pâris sous le nom d’Alexandros: Il 3 27; Il 3 30; 
Il 3 37; Il 3 58; Il 3 450; Il 6 290; Il 6 332; Il 6 517; Il 11 581: Pâris 
atteint Eurypyle d’une flèche; Il 12 94 (Attaque troyene; Deïphobe, 
à la tête de l’un des groupes, avec Hélénos, est qualifié de θεοειδής. 
Pâris est nommé dans le contexte); Il 13 774 (Pâris); Il 17 494 (Ara­
tos) et II 17 534 (après la mort d’Aratos, auquel il était associé, 
Chromios; dans un contexte où Hector tente de conquérir les che­
vaux d’Achille; Aratos, du côté troyen, est tué par Automédon); Il 
24 217 et suivants: Priam; Il 24 299; Il 24 372; Il 24 386; Il 24 405: Il 
24 483; Il 24 552; Il 24 634; Il 24 659. Il 24 763: Pâris.

Dans la première partie de l’épopée, jusqu’au chant 13, l’adjectif 
s’applique avant tout à Pâris; la qualification a par ailleurs de fortes

36 Souveraineté de la parole qui lui permettra de se résigner à sa mort jeune 
parce qu’il comprendra,, en même temps, qu’elle seule confère à un „mortel“ la part 
d’immortalité à laquelle il peut aspirer.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ΪΛ  44(1994)31-69 37

chances d’être pertinente pour quatre personnages37: son association à 
Polyxène peut être motivée par le thème que comporte le nom (l’ho­
spitalité généreuse ou, selon une valeur complémentaire, ,,1’étranger 
à plus d’un titre“, l’étranger et l’hôte par excellence). Le premier· 
emploi de l’adjectif coïnciderait avec l’introduction d’un thème qui 
conclura le poème, l’accueil du suppliant qui s’en remet à la générosi­
té de son ennemi. La qualification de Déïphobe est une annonce: 
elle coïncide, elle, avec le premier moment de l’attaque troyenne 
décisive, qui conduira Hector jusqu’aux navires, ce qui entraînera 
donc, avec la mort de Patrocle, sa propre mort. Or, sous les traits de 
Déïphobe, c’est Athéna qui se montrera à Hector. A ce signe, 
le héros reconnaîtra que sa mort est venue (voir 22, 224-305). Son 
allié Aratos, tué dans un contexte où Hector prétend conquérir les 
chevaux d’Achille, doit aussi constituer à ses yeux un avertissement. 
Dans le même épisode, la qualification est reprise pour Chromios, le 
compagnon d’Aratos, après que ce dernier a été tué par Automédon. 
Un couple de personnage peut se lire comme un syntagme nominal38: 
„aratos chromios“ peut s’entendre comme „invocation de celui qui 
fait entendre un grondement“ (de tonnerre) θεοειδής, à titre de signe 
qui permet de ,,se faire voir le divin“, d’en construire une représenta­
tion39. L’épisode dans lequel Hector échoue à s’emparer des che­
vaux d’Achille et ne réussit qu’à provoquer la mort d’un de ses alliés 
coïncide avec le moment du retournement de son avancée victorieuse. 
Il vaut comme un présage, un avertissement qui lui est adressé. La 
mort d’Aratos se déroule en deux temps qui annoncent, dans un 
ordre inversé, le déroulement du combat où Hector perdra la vie. 
Premier moment: Automédon jette la lance et atteint Aratos (17, 
515); deuxième moment: Hector vise Automédon et le manque (524- 
25). Lors du second combat, Achille vise Hector et le manque (22, 
273-75); Hector vise Achille, atteint son bouclier, comme Automé­
don atteignait le bouclier d’Aratos. Mais si, alors, la lance transperçait

37 J’entends cette pertinence dans le sens d’un usage de l’adjectif conformément 
à une intentionnalité poétique que la majorité de ses emplois permet de dégager. Rien 
ne motive l’application de l’adjectif à Ascanios dans le catalogue troyen; or il s’agit-là 
d’une section probablement rédigée après le catalogue Achéen (voir Kirk, 1985, p. 
262-63) et en imitant plus ou moins bien le modèle. Quant au vers 327 du chant 19, 
dans lequel Achille évoquerait Néoptolème θεοειδής, il est athétisé par Aristarque et 
Aristophane, entre autres raisons, à cause de l’emploi inapproprié du qualificatif! 
(Une analyse plus détaillée pourrait montrer que le vers 19, 309 est un raccord qui a 
permis de ménager une interpolation de tout le passage dans lequel Achille évoque 
avec Pélée, son fils Néoptolème, jusque, donc, au vers 338. On voudra bien me per­
mettre, dans la circonstance, de m’en tenir à la suggestion d’une telle possibilité).

38 Pour ce type de lecture, voir von KAMPTZ (1982), p. 273 sq., § 75 b
39 Le nom de Chromios est doublement motivé en contexte: le verbe du radical 

sur lequel est formé le nom, χρεμετίζω évoque le „hennissement“ du cheval aussi bien 
que le „grondement“ du tonnerre. L’échec dans la conquête des chevaux constitue 
pour Hector un „présage“ au même titre que le serait le grondement du tonnerre.



38 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

le bouclier et pénétrait jusqu’à Aratos, la lance d’Hector rebondit 
sur le bouclier d’Achille. A ce moment où sa lance lui est retournée, 
Hector appelle Déïphobe qu’il croit près de lui et découvre la ruse 
dont il a été victime de la part d’Athéna. Entre Déïphobe, Aratos, 
Chromios le lien est continu; les trois noms appartiennent à un même 
syntagme nominal.

Au chant 24, l’adjectif θεοειδής qualifie sytématiquement Priam, 
puis, une dernière fois, Pâris! Une organisation aussi unitaire des em­
plois a sans doute quelque rapport avec le sens. Si le mot signifiait „à 
l’apparence divine“ comme on le traduit habituellement, on ne voit 
pas pourquoi une telle qualification, même pour des raisons formulai­
res, devrait être presque systématiquement réservée (c’est le cas dans 
le chant 24) à deux personnages, troyens qui plus est, et cela dans un 
contexte, pour Priam du moins, hautement chargé de sens (l’ensem­
ble des manipulations divines qui permettent de conduire le vieux 
roi, de manière totalement inattendue, jusque dans la baraque d’A­
chille). Dans le même travail de thèse signalée ci-dessus, je suggérais 
que le thème *Ρειδ- comporte une valeur factitive. L’organisation par­
ticulière des emplois de l’adjectif θεοειδής dans Y Iliade ne confirme- 
t-elle pas l’hypothèse? Pâris et Priam ne sont-ils pas deux figures 
„par qui se fait voir“ (se donne à identifier) le divin40, l’emploi de la 
formule, pour le premier, étant une ironie par antiphrase? La qualifi­
cation de Déïphobe au chant 12, au début d’une attaque qui conduira 
Hector jusqu’à s’emparer du casque d’Achille et le rôle que fait jouer 
à la „figure“ du personnage Athéna au chant 22 ne sont-ils pas com­
me un commentaire du sens de l’adjectif?

Eumèle n’est pas le seul à rester totalement silencieux, à ne rien 
exprimer; il a un double; le dernier, c’est le meilleur, le premier est 
traité comme le dernier. Agamemnon a été réduit à l’incapacité de 
rien dire par Achille, qui, le temps d’une démonstration tapageuse, 
s’est approprié la parole souveraine, sans réplique. Agamemnon se 
tait, et cela non seulement lors des jeux, mais depuis qu’il a prêté 
serment, parce qu’il est interdit de parole: il est encore en attente du 
verdict de Zeus. Comme Achille, après son serment, se condamnait à 
l’inactivité pour prouver qu’il était la cheville ouvrière de la victoire, 
Agamemnon, après le sien, est condamné au silence. Achille le sait 
qui somme, en quelque sorte, Zeus de prononcer un verdict en sa 
faveur. Sur la plan humain, la situation est donc bloquée: la solution 
requiert un déplacement du regard du côté du monde des dieux, 
certes. Agamemnon se tait parce que la parole est à Zeus: celui-ci 
pouvait-il donner de „construire une représentation“ de sa souverai­

40 II faudrait dire plus exactement: deux êtres qui, par certains des traits qui les 
distinguent, permettent à l’invisibilité divine-aux hommes, le divin en tant que tel 
n’est pas visible- de „figurer dans le monde visible“.



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÈA 44(1994)5-43 39

neté de dieu qui soumet sa force à la parole mieux qu’à travers la 
figure d’un vieux roi suppliant, dont l’apparition évoque immédiate­
ment, aux yeux d’Achille, son père?

Remerciement
J'ai soumis ce texte à la lecture de mon ami et collègue au Collège 

de Saussure, Claude Poux, Il regrette, quant à lui, le caractère d'affir­
mation trop tranchée de l'analyse développée. Je procède avec la tradi­
tion philologique, paradoxalement, de manière achilléenne, avec ce 
tone d'un revendication qui tendrait à condamner l'autre au silence. Si 
Claude Poux n'exclut pas l'ironie (notamment dans l'échange entre 
Achille et Nestor) ou le sous-entandu dans les propos d'Achille lor­
squ'il arrête le combat entre Ulysse et Ajax, pour l'ensemble des jeux, 
il proposerait des nuances. Il lui paraît important que je n'entende pas 
que rage et sarcasme, mais que j'entende également en Achille une 
douleur véritable. Ainsi se peut-il qu'il coupe court au concours du 
javelot pour retourner à la solitude et aux soins de son chagrin. Plus 
radicalement, encore, c'est à une dimension poétique que je ne prête 
pas assez attention: l'ambiguïté d'un propos participe de l'élaboration 
du texte poétique. Ainsi, dans le chant 23, si l'ironie est possible, cela 
n'exclut pas que le poète ait également voulu faire entendre qu'il y 
avait dans le déchirement d'Achille et dans son désir de réconciliation 
quelque chose de vrai. J'aurais personnellement tendance à considérer 
que le surgissement de Priam, plus tard, constitue un véritable retour­
nement et à voir en Achille un personnage d'un bloc, passant d'une 
attitude à une autre par rupture radicale. Mais il s'agit bien là d'une 
lecture et je reconnais que celle qui m'est proposée a le mérite d'intro­
duire dans le texte une plus grand épaisseur, faisant mieux sa part à ce 
qu'il y a d'indécidable dans la sensibilité humaine et son élaboration 
poétique. J'en accueille volontiers la leçon.



40 A. Sauge,Iliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43

OUVRAGES CITÉS

CHANTRAINE P. / GOUBE H. (1972) Homère, Iliade, Chant 
XXIII, édition commentée, Paris, PUF

KIRK G. S., (1985) The Iliad : A commentary, Volume I : books 
1-4, Cambridge, University Press

NAGLER M. N. (1974) Spontaneity and Tradition : A Study in 
the Oral Art of Homer, Berkeley

NAGY G. (1990) Pindar’s Homer, The Lyric Possession of an 
Epic Past, Baltimore et Londres, Johns Hopkins University Press 

RICHARDSON N. (1993) The Iliad : A commentary, Volume 
VI : books 21-24, Cambridge, University Press

VON DER MUEHLL P. (1952) Kritisches Hypomnema zur 
Ilias, Basel, F. Reinhardt

ANNEXE : „LES NEFS CREUSES" : ÉCONOMIE FORMULAI­
RE ET CONNOTATION

Certes, l’emploi du groupe κοίλας επί νήας obéit aux règles de 
la poésie formulaire. Il est utilisé en fin de vers, le plus souvent; sa 
position en début de vers est exclue. Il faut cependant préciser que le 
groupe au datif n’est pas formulaire: ses occurrences sont rares; les 
deux premières obéissent à des constructions différentes; elles ren­
voient explicitement l’une à l’autre; enfin partout la présence de γλα­
φυρής ou γλαφυρησιν était possible; l’emploi de κοίλης n’obéit donc 
pas à la règle d’économie formulaire.) Je voudrais simplement suggé­
rer après d’autres (voir notamment NAGLER, 1974) que l’emploi 
d’une épithète à l’intérieur d’un syntagme nominal prépositionnel 
adjeclif H- prépositon + nom, en l’occurrence) peut relever de 
plus d’une motivation; il peut être d’ordre formulaire et sémantique 
par exemple. L’épithète peut ne pas jouer simplement la fonction de 
„module" pour le remplissage d’une mesure, mais son contenu sé­
mantique spécifique,, ou une valeur de connotation, peuvent motiver 
son apparition. J’entends par là que l’emploi de l’adjectif peut être 
motivé non seulement par le contexte immédiat de son emploi, mais 
également en raison d’une connotatin qui lui est associée dans l’en­
semble du poème. De ce pointe de vue, il serait possible de distin­
guer entre un emploi non marqué de l’adjectif et un emploi marqué 
(d’un côté, par exemple, γλαφυρός, qualification non marquée, s’op­
poserait à κοίλος, terme marqué, d’un autre, θοός à ώκύπορος).

Soit à examiner les occurrences de ce dernier adjectif (neuf en 
tout) : Il 1 421 (Thétis à Achille : maintenant exerce ta colère contre 
les Achéens en restant assis auprès des navires rapides); Il 1 488



A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43 41

(Ulysse revient d’auprès de Chrysés à qui il a rendu sa fille; Achille 
en colère, de son côté, reste auprès de ses navires rapides: il lui 
manque, à lui, une captive); Il 2 351 (Nestor, intervenant après Ulys­
se: je prétends que Zeus nous a donné un signe favorable le jour où 
nous avons embarqué dans les navires rapides pour apporter le meur­
tre et la mort; Nestor ne croit pas si bien parler, sans doute: les 
événements qui vont suivre lui donneront raison, non sans que l’on 
fasse d’abord l’épreuve d’un retournement ironique); Il 10 308 et II 
10 320 (Hector promet des chevaux achéens à celui qui osera s’appro­
cher des nefs rapides; Dolon consent à le faire s’il lui donne les che­
vaux d’Achille); U 10 442 (Dolon demande à Diomède et Ulysse de 
l’emmener, vivant, auprès des navires); Il 12 156 (Attaque d’une 
porte par Asios; Polypoitès et Léontée résistent; derrière eux, sur le 
mur, les troupes jettent des pierres contre les Troyens pour protéger 
les navires); Il 13 58 (Poséidon en habit de Calchas invite les deux 
Ajax à résister à Hector et le retenir loin des navires); Il 13 110 
(Poséidon encourageant d’autres chefs: des troupes, solidaires d’A­
chille, ne veulent plus intervenir en faveur des navires).

Les deux premières occurrences associent l’adjectif à une consé­
quence de la colère d’Achille: Thétis invite son fils, en signe de colè­
re, à rester auprès des „navires qui fraient un passage rapide“ (sur la 
mer). Est-il exclu que le poète ait transféré aux navires un trait carac­
téristique de la qualification réservée à Achille parmi les hommes, 
πόδας ώκύς ou ποδώκης? N’est-il pas remarquable, en tous les cas, 
que la qualification revienne, pour la dernière fois, au chant 13, dans 
un cotexte où sont évoquées des troupes qui, cherchant querelle au 
roi pour avoir outragé Achille, „ne veulent pas intervenir en faveur 
des navires rapides“? Quatre autres emplois sont associés à l’histoire 
de Dolon, qui veut bien s’approcher des „navires qui fraient un pas­
sage rapide“ en échange des chevaux d’Achille. Or Dolon est le seul 
personnage humain qui soit dit, comme Achille, ποδώκης. Nous re­
viendrons à lui après un détour par la qualification suivante.

L’emploi de l’adjectif ποντόπορος nous apparaîtra, en effet, plus 
nettement centré autour d’un thème. Il 439 (Chryséis descend du 
navire avec lequel Ulysse l’a reconduite auprès de son père; de part 
et d’autre du parcours, ποντόπορος, pour marquer le terme d’un 
éloignement -arrivée du navire chez Chrysès- et ώκύπορος, pour 
marquer le point d’aboutissement d’un parcours en boucle -retour au 
camp- se font écho); Il 2 771 (conclusion du catalogue des contin­
gents: le poète remarque qu’Achille en colère ne quitte pas ses navi­
res; entre les deux adjectifs, l’équivalence est remarquée); Il 3 46 
(Hector provoque Pâris: tu n’es bon qu’à voyager avec tes navires et 
à ramener de l’étranger une femme enlevée); Il 3 240 (Hélène pense 
à ses frères, Castor et Pollux, qu’elle ne voit pas sur le champ de 
bataille: seraient-ils venus avec leur navire, mais n’oseraient-ils pas 
se montrer à cause d’elle? Nous auditeurs nous savons que les deux



42 A. Sauge, Iliade 23 : Les jeux, un procès, ÎA  44(1994)5-43

frères sont vraiment absents, qu’ils sont morts, soit à la suite d’une 
tentative d’enlèvement des jeunes épouses de leurs cousins, soit à la 
suite d’une dispute avec ces mêmes cousins pour le partage d’un 
butin. L’allusion aux Dioscures est donc doublement motivée: sous 
leur absence, c’est celle d’Achille et Patrocle que nous sommes invi­
tés à évoquer; sous cette absence, le thème de la dispute, à la suite 
d’un enlèvement, aux conséquences mortelles.); Il 3 283 (Un des 
termes du pacte : si Pâris gagne, les Achéens repartiront sur leurs 
navires); Il 3 444 (Evocation des navires de Pâris, qui ont emporté 
Hélène); Π 7 72 (Elector propose un accord: Zeus nous prépare des 
malheurs, dit-il aux Achéens, jusqu’à ce que vous preniez Troie ou 
bien jusqu’à ce que vous soyez vaincus près des navires); Il 7 229 = 
Il 2 771 (Achille en colère); Il 11 277: (Agamemnon blessé, contraint 
de retourner au camp, s’adresse aux troupes: défendez les navires, 
leur dit-il; la blessure d’Agamemnon inaugure le temps de la plus 
grande détresse); Il 13 381 (Othrynéus, qui se faisait fort de chasser 
les Achéens de Troie, avait obtenu promesse de la main de Cassan­
dre; Idoménée vient de le tuer et de le dépouiller: „Si tu avais 
demandé une fille d’Agamemnon, tu l’aurais obtenue plus certaine­
ment, lui dit-il sardoniquement. Allons viens près des navires, que 
nous célébrions ton mariage.“) 13 628 (Ménélas vient de tuer Pisan- 
dre -un double de Pâris; ce lui est un signe que Zeus n’abandonnera 
pas les Achéens. Les Troyens mettent toute leur ardeur à jeter le feu 
sur les navires, qui représentent pour les Achéens la possibilité du 
retour; mais ils ne pourront pas ne pas payer pour avoir manqué à 1’ 
hospitalité.; Il 15 703 (Hector touche la proue du navire de Protési- 
laos, navire, précise le poète, qui l’a conduit jusqu’à Troie mais ne le 
ramènera pas dans sa patrie); Il 16 205 (Avant de les envoyer au 
combat, Achille évoque les reproches que lui faisaient ses compa­
gnons: „Quel homme obstiné tu es; tu retiens tes compagnons, contre 
leur gré, près des navires. Retournons dans notre patrie sur nos navi­
res9 qui fraient un passage sur la mer9“. „Eh bien, sous-entend-il 
ensuite, voilà, je vous offre satisfaction: je vous autorise à combat­
tre“. L’évocation, dans ce contexte, des navires „qui fraient un passage 
sur la mer“ ne manque pas d’ironie: l’envoi de Patrocle au combat 
est un arrêt de mort; ni l’ami ne trouvera le „passage“ du retour, ni 
Achille n’aura plus besoin de ses navires pour traverser la mer. Or 
quel besoin le poète avait-il d’évoquer les propos des compagnons 
d’Achille, propos dont il ne nous est rien dit par ailleurs, au moment 
de leur envoi au combat, si ce n’est pour attirer l’attention de l’audi­
teur sur un thème, celui de l’acte aux conséquences irréversibles que 
connote justement l’emploi de l’adjectif ποντόπορος. L’adjectif con­
note, dans le monde des échanges humains, un acte aux risques mor­
tels, métaphoriquement, une trans-gression (une infraction à la règle 
de l’hospitalité par enlèvement d’une femme, par exemple ou un



A. Saugejliade 23 : Les jeux, un procès, Î A  44(1994)5-43 43

engagement inconsidéré encore pour obtenir la main d’une femme 
ou le refus d’accepter réparation, pour un enlèvement encore: en 
filigrane sour le cortège nuptial, il donne à lire le cortège funéraire). 
Quelqu’un doit payer pour cette transgression (Protésilaos paie le 
droit de mettre pied sur le territoire troyen; Agamemnon paie pour 
avoir refusé de rendre Chryséis contre une rançon; Othrynéus paie 
de sa mort un engagement inconsidéré; Achille perd Patrocle pour 
avoir refusé la réparation qu’on lui proposait et paiera l’excès de sa 
colère d’une mort rapide. Troie paiera de sa destruction l’abus de 
Pâris.). Faut-il compter pour rien que le dernier emploi de l’adjectif 
coïncide avec le moment de l’envoi de Patrocle au combat? Franchir 
la mer, c’est franchir une limite dangereuse. L’au-delà dont elle sépa­
re est aussi bien celui de la mort.

Subissant l’attraction de la colère achilléenne, les navires devien­
nent également ώκύποροι; Dolon ποδώκης, qualifié d’un adjectif 
éminemment achilléen, qui voulait s’approcher des navires „rapides“, 
en fera l’amère expérience; subissant immédiatement le retourne­
ment d’une ruse à courte vue, au lieu des chevaux d’Achille, au lieu 
d’un honneur qui ne lui revenait pas, c’est un passage rapide vers 
l’au-delà qu’il gagnera. Achille vient d’apprendre la mort de Patrocle; 
ses pleurs attirent sa mère à qui il explique qu’il se rendra sur le 
champ de bataille pour tuer Hector „afin qu’il paie pour avoir dé­
pouillé Patrocle“ (de ses armes à lui, Achille), „ώκύμορος δή μοι, 
τέκος, εσσεαι, οΡ αγορεύεις“ (18, 95). A lui aussi, les navires auprès 
desquels la colère l’a retenu lui seront ώκύπορος: ils lui auront frayé 
un passage rapide vers un au-delà sans retour. Ποδώκης, Achille ne 
l’est-il pas essentiellement parce que la confiance excessive qu’il a 
mise dans sa force est justement ce qui le précipitera dans la mort? 
Oui, Nestor avait raison: c’est le meurtre et la mort qu’apportent les 
nefs „qui fraient un passage rapide sur la mer“. Quant à ceux qui, 
querellant Agamemnon, refusent de se battre pour lui près des nefs, 
αλλά κτείνονται αν9 αύτάς (13, 110), „ils se laissent massacrer au 
milieu d’elles“ (Trad. P. Mazon).


