
F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . 2.A 43(1993)31-46 31

FANOULA FAPAZOGLOU UDC 938
ul. Cara Lazara 11
Beograd

SUR LE CARACTÈRE COMMUNAUTAIRE DE LA PROPRIÉTÉ 
DU SOL ET DE L’HILOTIE À SPARTE 

A propos d’une thèse de J. Ducat

Jean Ducat compte sans aucun doute parmi les savants moder­
nes qui ont beaucoup contribué aux études sur la Sparte préhellénisti­
que. Ses articles “Le mépris des Hilotes” (Annales E.S.C. 30, 1974, 
1451-1464) et “Aspects de l’hilotisme“ ( Ancient Society 9 "1978, 5 -  
46). ainsi que la revue de la production scientifique actuelle sur 
“Sparte archaïque et classique. Structures économique, sociale, politi­
que (1965-1982)” qu’il a présentée dans le “Bulletin de bibliographie 
thématique”, REG  1983, 194-225, ont été dûment appréciés par de 
nombreux chercheurs.

Un article paru également en 1983, intitulé “Le citoyen et le 
sol à Sparte à l’époque classique” (Mélanges M. Bordes. Annuaire 
de la Faculté des lettres de Nice 45, 1983, 143-166), marqua une 
nouvelle étape dans le travail de Ducat sur la Sparte classique. Dans 
cet article le savant français a fait sienne une ancienne thèse de G. 
Grote, selon laquelle la Sparte classique n’aurait pas connu la pro­
priété communautaire du sol ni le partage de la politikè chôra en 
klèroi égaux et inaliénables. Selon Grote, le système du klèros serait 
une innovation de l’entourage idéologique des rois réformateurs du 
IIIe siècle. Ducat reprend l’examen des textes pertinents pour mon­
trer que, „comme c’était la norme en Grèce“, la propriété foncière à 
Sparte était privée. Il conclut (p. 166): “il est donc probable que, 
comme l’avait soutenu Grote il y a quelque cent trente ans, le systè­
me décrit par Plutarque est un modèle théorique élaboré à l’époque 
d’Agis et de Cléomène” (souligné par moi).



32 F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Î A  43(1993)31-46

Comme le montre le titre, la recherche de Ducat dans cet artic­
le est essentiellement limitée au problème de la propriété du sol. 
L’auteur reconnaît pourtant qu\,il y a eu un lien direct entre le statut 
des hilotes et celui de la terre44 (p. 149), que „d’une certaine façon le 
sentiment des Spartiates était qu’ils dominaient en tant que collectivi­
té la collectivité servile44 (p. 150) et que Platon et Aristote font de ce 
caractère colectif le principal „inconvénient44 de Fhilotisme (ibid. n. 21), 
Cela n’empêche pas Ducat d’affirmer: „il est clair qu’à l’époque où 
la relation Spartiate -  Hilote était une réalité vécue, elle était surtout 
comme une relation de propriété privée, parce que, probablement, 
la terre que travaillaient les Hilotes était possédée comme une pro­
priété privée44 (ibid.). Nous reviendrons sur cette affirmation, atté­
nuée par les deux adverbes que j’ai soulignés. Signalons toutefois dès 
maintenant que Ducat n’a pas toujours raisonné de la même façon. 
Dans „Le mépris des Hilotes44 (1974). 1453. il considère les hilotes 
comme „propriété de la communauté civique44, dans „Aspects de l’hi- 
lotisme44 (1978), 13 s., il présume que la relation entre les hilotes et 
„leur maître44 n’était pas une relation de pfopriété, „car, à propre­
ment parler, ils ne lui appartenaient pas44. Il est d’autant plus intéres­
sant de voir pourquoi il a changé d’avis.

La thèse selon laquelle les hilotes étaient des esclaves privés et 
non des esclaves d’état, comme on le pense d’ordinaire, est étalée 
par J. Ducat, dans sa récente mongraphie „Les Hilotes“ (Bulletin de 
correspondance hellénique. Suppl. XX, Athènes -  Paris, 1990), ou­
vrage qui suscitera sans aucun doute le plus vif intérêt de tout histo­
rien de la société Spartiate et dont on ne pourra plus se passer dans 
l’étude de Thilotisme. L’analyse systématique et une discussion ex­
haustive des textes à l’appui amenèrent Ducat dans cet ouvrage à 
une conclusion qui renverse l’idée qu’on se fait d’habitude de l’évolu­
tion de l’hilotisme. Propriété privée de leurs maîtres à l’époque clas­
sique, les hilotes ne seraient devenus propriété communautraire qu’au 
IIIe siècle! Si, dit Ducat, le système des klèroi a été conçu à l’époque 
d’Agis et de Cléomène pour justifier. . . une nouvelle distribution 
des terres, „il en fut naturellement de même pour la propriété com­
mune des Hilotes; de fait, ceux-ci suivirent le sort des propriétés 
qu’ils tavailîaient et, au moment de la réforme, ce n’est pas seule­
ment l’image de leur statut qui a été remodélée, mais aussi leur statut 
réel. . . (souligné par moi). C’est à partir de cette époque que les 
pratiques communautaires sont présentées comme le fondement des 
institutions Spartiates. . (p. 25). Plus loin (p. 27), d’une manière
de voir quelque peu différente et passablement ambiguë, il ajoute: 
„II serait possible, que les rois réformateurs aient renforcé à un tel 
point les pratiques communautaires relatives aux Hilotes, que ceux-ci 
aient désormais été considérés plus comme une propriété collective 
que comme des biens privés.44



F. Papazogloii, Sur le caractère communautaire . . . ZA 43(1993)31-46 33

Voyons sur quoi s’appuie la thèse de Ducat.1 Je parle d’une 
thèse et non de deux, puisqu’il est évident que la propriété privée du 
sol devait avoir comme corollaire la propriété privée des hilotes et 
inversement. Les deux phénomènes doivent être discutés ensemble.2

Commençons par la terminologie. Les hilotes sont désignés tou­
jours par le terme collectif „les hilotes“. Le singulier τον Είλωτα 
chez Hérodote (VII 229) est extrêmement rare. Dans (1983), 149 s., 
Ducat se réfère à la formule utilisée par Hérodote pour renier l’a­
spect communautaire de la relation de propriété dans la servitude 
hilotique. Il a pourtant changé d’avis. Dans (1990), 20, il dit fort 
justement que cette expression „implique certes l’idée d’un lien per­
sonnel entre le maître Spartiate et ses Hilotes mais lien personnel ne 
signifie pas propriété privée (souligné par moi), il en va de même 
des expressions δεσπότης (Pausanias), δεσπόται (Polybe), δεσποσύ- 
ναι (Plutarque), κεκτημένοι (Myron), τον εχοντα (Ephore). Ducat 
ne pense plus que ces expressions „renvoient à une conception de 
l’hilotisme comme système de propriété privée“ (ibid.). Ajoutons que 
si les hilotes étaient considérés comme une propriété privée du Spar­
tiate dont ils labouraient la terre et au service duquel ils étaient assig­
nés, leur maître en aurait sans doute tenu compte autrement et n’au­
rait pas été indifférent à leur nombre. Or. il n’est nulle part question 
du nombre d’hilotes appartenant à tel ou tel Spartiate. Ce qui intéres­
se le Spartiate, c’est la redevance en nature qui lui est versée. Elle 
pouvait être le produit du travail de cinq, de dix ou de vingt hilotes, 
cela lui était égal, puisqu’il ne pouvait disposer de ceux-ci à son gré. 
Les hilotes suivaient le destin du sol qu’ils travaillaient. Ce lien entre 
terre et hilotes est d’ailleurs, comme nous l’avons dit, reconnu par 
Ducat.

Il est également significatif que nous ne connaissions aucun 
nom propre d’hilote.3 Pour les Spartiates, les hilotes ne sont pas des

1 Dans ce qui suit je renvoie aux deux travaux de J. Ducat par la seule année 
de leur parution. Ainsi, (1983) désigne l’article des Mélanges M. Bordes, et (1990), sa 
monographie.

2 Cf. J. Buckler, „Land and Money in the Spartan Economy -  A Hypothesis“, 
Research in Economic History, 2 ( 1977)v 252: „The importance of the Helots to the 
system of landholding is so great that the two topics cannot be discussed separately“.

3 Voir, pour cette observation, cf. R. J. A. Talbert, „The Role of the Helots in 
the Class Struggle at Sparta“, Historia 38 (1989), 36: („it was easy for masters not 
even to think of their helots as individuals, since technically the whole class belonged 
to the state and Spartiates held property in common“) et n. 81. Ducat (1990), p. 11, 
reconnaît le „rigoureux anonymat“ dans lequel les textes maintiennent les hilotes, sans 
en tirer la conclusion qui s’impose. Il renvoie, avec réserve, aux actes de Ténare, dans 
lesquels les esclaves affranchis portent des noms qui n’ont rien de servile (voir la note 
suivante).



34 F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Î A  43(1993)31-46

individus,4 ils sont une classe. Le „maître“ n’a pas le droit de les 
affranchir ni de les vendre (Éphore. frag. 117: τον εχοντα μήτ5ε­
λεύθερου v έξεΐναι μήτε πωλεΤν εξεο των όρων τούτους). Cette inter­
diction, confirmée par l’absence complète d’actes privés d’affranchis­
sement d’hilotes, ainsi que d’actes de vente d'hilotes, est un des argu­
ments les plus forts contre la thèse de Ducat. Le fragment d’Éphore 
qui en parle est bien clair. On a eu tort à compliquer son interpré­
tions Cf. (1990), 21 s., la remarque de Ducat: „Si Éphore avait 
considéré l’État Spartiate comme le propriétaire des Hilotes, il aurait 
dit que la vente était impossible sous toutes les formes“. Il ne me 
semble pas que cela fut nécessaire. Πωλεΐν εξω των ορών signifie, 
naturellement, „vendre hors des frontières“ (du pays et non du do­
maine). La vente à l’intérieur du territoire de Sparte n’avait pas de 
sens puisque terres et hilotes étaient propriétés communautaires. Il 
n’y avait aucune raison de la mentionner.

„Les seuls affranchissements que nous connaissions (à Sparte), 
dit Ducat (1990), 26, sont des affranchissements collectifs, qui résul­
tent de décisions prises par la cité“. C’est un fait généralement admis 
dans lequel nous voyons une des principales preuves de la propriété 
communautaire des hilotes. Or Ducat se demande: „Le caractère pu­
blic de la décision prouve-t-il que l’État était le propriétaire des hilo­
tes?“ et répond catégoriquement: „Nullement“. Il pense que cela n’a 
rien à voir avec la relation de propriété (!). mais „signifie seulement 
que, même affranchi, l’hilote n’accède pas au statut d’individu“ (!). 
J’ai peine à suivre son raisonnement.6 Lui. il se tire d’affaire en insis­
tant sur le caractère militaire des affranchissements collectifs. L’en­
rôlement suivi de raffranchissement serait au fait une réquisition dic­
tée par les nécessités de guerre, qui incombait naturellement à l’État. 
Admettons. Mais le premier cas d'un affranchissement collectif qui 
nous soit connu, celui dont parle Thucydide IV 80.4. ne peut être 
expliqué de cette façon: il fut suivi du meurtre des affranchis et non 
de leur enrôlement. Il en va de même de l’affranchissement des 6000 
hilotes sous Cléomène, qui achetèrent leur liberté en versant à l’État

4 Les actes d’affranchissement de Ténare ne les concernent pas apparemment. 
Ducat laisse dans (1990), p. 25 s., la question ouverte. Il renonce heureusement à la 
bizarre hypothèse de (1983), p. 150. selon laquelle la série „très limitée“ des actes 
privés de Ténare „peut-être correspond-elle au sommet de l’évolution de l’appropria­
tion privée de l’hilotie“.

5 Je ne vois pas pourquoi Ducat tient comme „absolument impossible“ de voir 
dans ce fragment „la preuve qu’Êphore pensait la relation de propriété comme com­
munautaire dans son intégralité“ (p. 22). Le cas des Mariandyniens auquels il se réfère 
n’était pas indentique à celui des hilots.

® Voir aussi la conclusion du chapitre (p. 27): „Les pratiques de l’affranchisse­
ment à Sparte ne reflètent pas une perception de la relation de propriété comme plus 
collective que dans les autres cités“ (où les affranchissements privés sont toutefois 
habituels!).



F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Ï A  43(1993)31-46 35

cinq mines par tête. Quel était leur rapport avec leurs „maîtres“? 
Faut-il supposer que Cléomène avait transformé tous les hilotes d’es­
claves privés en esclaves communautaires? C’est ce que Ducat dit 
ailleurs. Ici, (1990), 27, il propose une autre explication: les 6000 
hilotes auraient acheté à l’État „moins leur liberté que la faculté de 
se faire remplacer à son service par des professionnnels“. Étrange 
explication, d’autant plus étrange qu’un peu plus haut (p. 26) Ducat 
affirme que „à Sparte, les affranchissements produisent non des indi­
vidus, mais des catégories nouvelles“. Ce n’était sans doute pas le 
cas avec les six mille affranchis de Cléomène. A noter, en plus, que 
Cléomène enrôla deux mille autres hilotes et les équipa à la macédo­
nienne. La libérté des 6000, accordée au prix de cinq mines ne pou­
vait être qu’une transaction financière. Cléomène avait besoin d’ar­
gent pour mettre son armée sur pied, et les affranchis en l’occurence 
devenaient sûrement des individus et non une nouvelle catégorie.7

Les Spartiates n’étaient apparemment pas tous égaux, ni dans 
les tout premiers temps, ni plus tard. Mais ils étaient tous affranchis 
par la loi des soucis économiques, tous soumis obligatoirement à la 
même agogè et la même diaita, tous en situation à se consacrer exclu­
sivement aux activités militaires et politiques. Cette façon de vivre 
est incompatible avec la propriété privée du sol et des esclaves. S’il 
étaient propriétaires de leurs biens-fonds, les Spartiates auraient pu 
non seulement en disposer librement, mais ils auraient dû s’occuper 
de leur mise en valeur et veiller au bon fonctionnement de la main- 
d’oeuvre servile. Ils n’auraient pu jouir de la σχολή των αναγκαίων, 
du moins non tous, comme une classe.

Passons brièvement en revue les sources invoquées par Ducat à 
l’appui de la thèse sur la propriété privée du sol à Sparte à l’époque 
classique. Ducat observe d’abord, que la thèse opposée, qui admet le 
„système du klèros“, c’est-à-dire la propriété communautaire des 
biens-fonds, se réclame le plus souvent des textes les plus récents, 
ceux de Polybe et de Plutarque, postérieurs aux réformes d’Agis et 
de Cléomène. Or, le fonctionnement du „système du klèros“ pose 
d’énormes problèmes et sa viabilité a été mise en question par nom­
bre de savants. Ducat jugea donc nécessaire, pour apporter une con­
tre-épreuve, d’examiner ce que nous disent sur ce sujet les textes de 
l’époque classique dont nous disposons.8 Ces sources s’avèrent peu 
nombreuses et plutôt réticentes. Elles vont de Tyrtée à Aristote. En 
discutant les renseignements sur la propriété foncière que Ducat a 
cru pouvoir en tirer, nous y joindrons les informations chez ces

7 La situation des affranchis à Sparte n’a pas été jusqu’ici suffisamment éluci­
dée. Je prépare une petite étude sur ce sujet.

8 C’est, comme nous l’avons dit, le sujet de l’article (1983).



36 F. Papazaglou, Sur îe caractère communautaire . . . ÈA 43(1993)31-46

mêmes auteurs sur Fhilotie, exposées et étudiées dans Fautre ouvrage 
de Ducat (1990), car, il n’est pas inutile de le répéter, les deux 
aspects de la structure socio-économique lacédémonienne s’éclairent 
réciproquement.

D’après Aristote Fol 1306 b 27-1307 a 2, un poème de Tyrtée 
atteste le revendication d’un nouveau partage des terres pendant la 
guerre de reconquête de la Messénie. „On pourrait imaginer, dit 
Ducat, que c’est à cette occasion, et en Messénie seulement, que fut 
créé le „système du klèros“, mais il est aussi possible et finalement 
plus probable (car c’est l’usage normal) que ce partage, égal ou non, 
fut fait sous la forme de propriété privée“ [(1983), 148] (souligné par 
moi). L’analyse de ce premier témoignage ne permet de parler, com­
me on le voit, de la propriété privée que comme d’une possibilité et 
d’une probabilité fondée sur ,,1’usage normal“. La création du systè­
me des klèroi n’en devient pas moins probable. Dans (1990), 61 et n. 
21, Ducat traite des vers de Tyrtée. cités par Pausanias (IV, 14, 4-5; 
Tyrtée frag. 5 D), dans lesquels le poète décrit la condition des Mes- 
séniens après la conquête lacédémonienne. Est mentionnée, entre 
autres, l’obligation imposée aux vaincus de verser à leurs maîtres la 
moitié de tous les produits de la terre. Ducat souligne que le terme 
„hilotes“ ne figurait sans doute pas dans l’oeuvre de Tyrtée et que 
Fhilotisme n’existait pas à cette époque.9 Il en conclut que „nous 
n’avons aucune source présentant Fhilotisme comme un métayage“ 
(1990), 61. Malgré l’incertitude qui domine dans cette discussion, on 
peut accepter cette conclusion. Ce qui importe pourtant en l’occur­
rence, c’est que les Messéniens ont été réduits à l’esclavage commu­
nautaire et à un tribut fixe individuel.

L’“usage normal“ est invoqué aussi à propos du témoignage 
d’Hérodote. L’absence de toute précision indiquant le contraire, ob­
serve Ducat, „donne à penser qu’Hérodote se représenter la proprié­
té à Sparte selon le modèle habituel“ (souligné par moi). Quant à la 
condition des hilotes, cf. ce qui est plus haut, p. 3, pour le singulier 
τον Είλωτα dans Hérodote VIL 229.

Chez Thucydide, Ducat (1983), 148. s’arrête sur l’indication (V 
34,2) que Fatimie infligée aux Spartiates qui avaient capitulé à Sphac­
iérie consistait à „la privation de la capacité d’acheter ou de vendre 
des biens immobiliers“. Cette information pouvait se rapporter, selon 
Ducat, non pas aux klèroi. mais à d’éventuelles parcelles de terre 
que certains Spartiates avaient en propriété privée. Qui plus est, elle

9 A la p. 170 ibid., discutant la correction d’un autre passage de Pausanias (IV, 
16, 6) concernant Tyrtée et la guerre de Messénie, dans lequel il est question du 
recrutement des hilotes, Ducat n’élimine pas ce mot, mais pose la question de savoir 
s’il y avait des hilotes à cette époque.



F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Ï A  43(1993)31-46 37

serait en contradiction avec Aristote selon lequel le commerce de la 
terre était à Sparte considéré comme déshonorant. Or, il n’y a dans 
le passage cité de Thucydide aucune allusion aux „biens immobi­
liers“10 (ατιμίαν δέ τοιάνδε ώστε μήτε άρχειν μήτε πριαμένους τι ή 
πωλουντας κυρίους είναι). îî s’agit du droit d’acheter ou de vendre 
n’importe quoi, et non la terre.11 C’est dans (1990), 20, que Ducat 
énonce l’idée qu’il se fait de l’opinion de Thucydide sur le caractère 
de la propriété foncière à Sparte: „Thucydide semble concevoir la 
terre, à Sparte, comme un objet de propriété privée64 (souligné par 
moi). On ne voit pas bien sur quoi elle se fonde. Quant à l’opinion 
de Thucydide sur le statut des hilotes, Ducat reconnaît qii’„un point 
ressort clairement de toute son oeuvre . . . c’est qu’il y a, pour Spar­
te, un problème des Hilotes et que c’est un problème d’État66, car 
c’est l’État qui décide des mesures de répression et des récompenses 
éventuelles.12 il écarte pourtant la conséquence qui en découle et nie 
la relation de cette importante constatation avec le caractère de la 
propriété, en l’attribuant à l’homogénéité ethnique des hilotes. Mais, 
comment expliquer par l’homogénéité de la part de leurs maîtres, 
qu’ils partagaienî en tout le même sort, qu’ils ne pouvaient être af­
franchis, vendus, etc.? Pourquoi, le traitement des hilotes serait dur 
en général, s’il s’agissait d’esclaves privés? La condition des hilotes 
constituait un problème d’État parce qu’il ne s’agissait pas de pro­
priété privée, mais seulement d’une possession soumise à des restric­
tions dictées par le propriétaire -  État, restrictions égales pour tous 
les détenteurs des lots travaillés par les hilotes.

10 Cest une déduction de Fustel de Coulanges, cf. (1982), 148, n. 17, que 
Ducat fait sienne, en ajoutant que le commerce des biens mobiliers était interdit à tout 
Spartiate. Je me trompe peut-être, mais je ne vois pas sur quoi il fonde cette affirma­
tion. On ne se représente pas une société où tout commerce serait interdit. A quoi 
bon servait la fameuse monnaie Spartiate en fer, si on ne pouvait rien vendre et 
acheter?

11 Dans ce sens on pourrait peut-être interpréter l’unique clause unilatérale 
dans le traité d’alliance entre les Athéniens et les Lacédémoniens de l’an 421 (Thuk. 
V, 23, 3): Ήν δέ ή δουλεία έπανιστήται, έπικουρείν ’Αθηναίους Λακεδαιμοινίοις 
παντί σθένει κατά τό δυνατόν. Certes, les Athéniens n’avaient pas à craindre un 
soulèvement de leurs esclaves. 11 est nonobstant indicatif que l’État Spartiate pose ce 
problème devant les alliés. Je me demande si cela aurait été possible si les hilotes 
n’étaient pas sa propriété.

12 La traduction de la fin du passage V, 34, 2, telle qu’elle est formulée par 
Jacqueline de Romilîy (Collection des Universités de France, Paris 1973), p. 126: „en 
leur donnant un statut qui ne leur laissait ni l’exercise des fonctions publiques ni 
l’autorité pour conclure aucune transaction -  tous droits qu’ils retrouvèrent ultérieure­
ment“, rend mieux le sens de la pensée de Thucydide.



38 F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Î A  43(1993)31-46

A propos de Xenophon, Ducat (1983), 149, souligne d’abord, 
avec raison, l’absence de toute mention spéciale de la propriété ter­
rienne dans la Lakedaimonion Politeia. Évidemment, si la propriété 
terrienne à Sparte différait de celle qui était considérée normale en 
Grèce, on s’attendrait à ce que cela fut mis en relief dans un écrit 
traitant de la société lacédémonienne. Il y a pourtant dans cet opus­
cule de Xénophon un passage très éloquent, que Ducat a tort de 
minimiser. Au chapitre VI, 3, il est dit que Lycurgue prescrivit, entre 
autres, que chaque Spartiate pouvait utiliser les esclaves d’autrui en 
cas de besoin (έποίησε δέ και οίκέταις, εϊ τις δεηθείτ ,̂ χρήσθαι και 
τοις άλλοτρίοις). Si les hilotes étaient objets de propriété privée, 
cela aurait été impossible. Assignés à un Spartiate avec la terre qu’ils 
labouraient, les hilotes appartenaient à l’État qui seul pouvait en 
disposer à son gré. A la fin de ce passage Xénophon dit (VI, 4): „II 
résulte, de cette communication mutuelle de biens que même ceux 
qui ont peu ont part à tout ce qui est dans le pays, lorsqu’ils ont 
besoin de quelque chose“.13 Force est d’admettre qu’il s’agit d’un 
phénomène social unique qui ne peut être expliqué par le même 
mode de vie, comme essaie de le faire Ducat.14 La communication 
mutuelle des biens n’a été possible que sur une terre possédée en 
commun. Y. Garlan a très bien définit ce double rapport de posses­
sion: „C’est . . .  en tant que membres de la communauté civique que 
le Spartiate avait d’une part accès au lot de terre auquel étaient 
attachés les Hilotes et d’autre part dominait la collectivité sujette à 
laquelle ils appartenaient . . . Dans ces conditions, la propriété indi­
viduelle ne pouvait pas revêtir le caractère d’une propriété privée“.15

En ce qui concerne Platon et la structure socio-économique de 
la Magnésie élaborée dans les Lois (736 c sqq.), Ducat a sans aucun 
doute raison de contester que le Philosophe se soit en tout inspiré du

13 J’emprunte la traduction citée par J. Ducat.
14 Dans (1990), 21, Ducat conclut l’analyse de l’information de Xénophon par 

cette idée factice: „Une pratique comme la mise en disposition de tout Hilote à tous 
les membres de la communauté supérieure ne pouvait manquer de donner à ceux-ci le 
sentiment qu’ils en étaient tous, à un degré égal, les maîtres“. Je ne crois pas qu’une 
telle pratique et un tel sentiment auraient été possibles si les hilotes étaient propriété 
privée. Cf. aussi (1990), 95, où Ducat exprime quelque réserve: „Xénophon a relevé 
quelques-unes des pratiques communautaires qui s’insèrent dans une relation de pro­
priété qu’il semble voir comme essentiellement privée“ (souligné par moi).

15 Y. Garlan, Les esclaves en Grèce ancienne, Paris 1982, p. 122. A propos de 
la permission de se servir des domestiques d'autrui, dont parle Xénophon, Ducat, 
(1983), 149 s., essaie de contredire l’aspect communautaire de la relation de propriété 
dans la servitude hilotique en alléguant qu’elle n’apparaît que chez Strabon et Pausa­
nias, auteurs postérieurs à la révolution du IIIe siècle. Cf. ci-dessus, p. 3. Nous revien­
drons sur ce problème.



F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . ZA 43(1993)3146 39

système lacédémonien, malgré les ressemblances. La cité idéale, se­
lon Platon, serait celle où tout serait commun comme entre les amis, 
où la notion même de propriété serait complètement extirpée de la 
vie (739 c). La cité qu’il projette dans les Lois est autre chose. Il 
s’agit d’une colonie que le Législateur veut doter de bonnes lois afin 
qu’elle se rapproche le plus possible de la cité modèle. La terre est 
divisée en 5040 lots égaux inaliénables. Chaque lot est apparemment 
conçu comme une propriété privée.16 Platon ne précise pas directe­
ment quelle forme d’esclavage il recommande pour la cité des Mag- 
nètes. D ’après ce qu’il dit pourtant à propos des problèmes soulevés 
par l’esclavage du type hilotique17 -  les esclaves ne doivent pas être 
originaires de la même patrie afin qu’ils soient hors d’état de se con­
certer -  on dirait que son choix est fait en faveur de l’esclavage-mar- 
chandise.

Remarquons, toutefois, que si Platon ne prit pas Sparte pour 
modèle de la société qu’il imagina, il ne s’ensuit pas qu’il ne connais­
sait pas la structure socio-économique lacédémonienne. De son 
temps, Sparte n’avait plus la stabilité qui faisait sa gloire d’autrefois, 
ce qui était une raison suffisante pour qu’il n’approuva pas sa consti­
tution, quoique, selon toute évidence, il la préférât à celle d’Athènes. 
Lorsque dans le passage 777a des Lois il décrit le cruel traitement 
auquel sont soumis les esclaves dans certaines cités, il vise sans doute 
les Spartiates [cf. (1990), 87]. Lui-même croyait qu’il fallait bien trai­
ter les esclaves dans l’intérêt de la communauté.

Éphore est sans aucun doute une des principales sources sur 
lesquelles s’appuient les adhérents du „système du klèros“. Ducat a 
déployé beaucoup d’habilité pour tirer de ses informations une con­
clusion opposée.18 Il observe d’abord que. d’après Polybe VI, 45-46, 
Éphore considérait les institutions traditionnelles de Sparte et de la

16 Au début même de son développement sur le partage de la terre, Platon 
souligne que le travail de celle-ci ne devrait pas être fait en commun, . . . mais que, 
tenant compte du fait que chaque lot représente une partie de la propriété commune 
de tout l’État, de la patrie, (souligné par moi) les détenteurs des lots auront pour leur 
terre plus d’obligation et plus de respect que les enfants envers leur mère.

17 Lois 77: „A presque tous les Grecs, l’hilotisme tel qu’il est pratiqué par les 
Lacédémoniens offre un sujet de discussions et de querelles, les uns trouvant cette 
institution bien venue, les autres non. On se querelle déjà moins sur l’esclavage prati­
qué par les Héraciéotes, depuis la réduction des Mariandyniens en servitude, et sur le 
peuple péneste des Thessaliens“. Traduction de P. Vidal-Naquet, Réflexions sur l’hi­
storiographie grecque de l’esclavage, Le Chasseur noir (Paris 1981), p. 228, que je 
préfère à celle de Ducat (1990), 84-85. Apparemment, Platon considère Thilotisme 
plus discutable non seulement en comparaison avec les deux autres formes de l’esclava­
ge du type hilotique, mais aussi en général. Cf. la suite du passage cité, (μήτε πατριώ- 
τας άλλήλων είναι τους μέλλοντας φαον όουλεύειν).

18 Cf. (1983), 152-156.



40 F, Fapazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Î A  43(1993)31-46

Crète -  dont „les aspects égalitaires et communautaires faisaient sû­
rement partie“ [(1983), 153] -  comme très semblables. Mais lorsque 
Polybe, voulant montrer la différence entre les deux constitutions, 
lacédémonienne et crétoise, écrit (VL 45, 3): τής μέν δέ Λακεδαι­
μονίων πολιτείας ϊδιον είναι φασι πρώτον μέν τά περί τάς έγγαίους 
κτήσεις, ούδενΐ μέτεστι πλεΐον, άλλα πάντας τούς πολίτας ίσον 
εχειν δει τής πολιτικής χώρας etc., Ducat traduit avec R. Weil -  
Nicole!19 le verbe φασι par „à ce qu’on dit“, rejettani Γancienne 
interprétation (Busolî-Swoboda et autres) d’après laquelle le sujet de 
ce verbe seraient les auteurs cités au début du paragraphe („les plus 
savants des anciens auteurs, Éphore, Xénophon, Callisthène et Pla­
ton“), lesquels, par conséquent, croyaient à une propriété collective 
et égalitaire de la poiitikè chôra à Sparte. La difficulté que Ducat 
cherche de sorte à contourner „concerne surtout l’absence de pro­
priété égalitaire chez Xénophon“ (ce qui est loin d’être sûr). En ou­
tre, observe Ducat, Éphore ne pouvait pas parler de la similitude des 
institutions crétoises et laconiennes et prêter à Sparte une caractéri­
stique (ίδιον) aussi importante que la propriété collective et égalitaire 
du soi. Polybe aurait travaillé „un peu vite“. Il ne se réfère pas à 
Éphore, mais à l’opinion courante sur la Sparte traditionnelle. Ad­
mettons. Mais pourquoi supposer que cette opinion sur la Sparte 
traditionnelle lui aurait été transmise par des sources du IIIe siècle? 
Si le système du klèros et la propriété communautaire des hilotes 
était une invention des rois réformateurs, est-il possible que Polybe, 
un Mégapolitain si proche dans le temps et l’espace de la révolution 
d’Agis et de Cîéomène, n’aurait eu aucune idée de cette „invention“ 
et aurait tenu pour traditionnel le système dont parlait Phylarchos? 
Qu’il n’aurait pas remarqué la différence entre ce que disent sur la 
constitution de Sparte les auteurs tardifs et la tradition notée par les 
auteurs de l’époque classique?

Nous avons vu plus haut (p. 3 et nn. 3-5) que Ducat a eu tort 
de rejetter l’interprétation courante du frag. 117 d’Éphore, selon la­
quelle la loi interdisait aux détenteurs des hilotes d’affranchir et de 
vendre ceux-ci hors des frontières du pays (τον έχοντα μήτ’ ελευθε- 
ρούν έξεΐναι μήτε πωλειν έξω των ορών τούτους). Ce renseignement 
nous confirme la propriété communautaire des hilotes et. indirecte­
ment, la propriété collective du sol. De ce fait, la remarque de Ducat 
(1983), 156: „Je ne vois donc pas comment Éphore aurait pu se re­
présenter à la fois l’hilote comme un objet de propriété privée et 
aliénable, et la terre comme un objet de propriété collective et ina­
liénable“ s’avère déplacée.

19 Édition de la Collection des Universités de France (qui ne m’a pas était 
accessible).



F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire , . , ZA 43(1993)31-46 41

Aristote est le dernier auteur de l’époque classique au témoig­
nage duquel s’adresse Ducat pour la question du caractère de la pro­
priété foncière à Sparte. La Lakedaimoniôn Poliîeia ne nous étant 
pas conservée, il n’y a, à vrai dire, qu’un seul passage de la Politique 
concernant le régime de la terre, celui de ÏI 1270 a 15-32.20 Ducat 
(1983). 157 ss., l’analyse point par point. L’objet concret d’Aristote 
est „l’inégalité de la propriété44 (ανωμαλία κτήσεως). Aristote criti­
que la concentration extrême des biens „qui eut pour résultat de 
faire tomber la terre en un petit nombre de mains44 (trad. Ducat). Il 
attribue ce mal aux lois qui, d’un côté, déclarent déshonorant (ou 
καλόν) l’achat et la vente de la terre, de l’autre, permettent de la 
donner et de la léguer,21 Comme nous avons vu ci-dessus (p. 6), je 
ne trouve pas que la première loi soit en contradiction avec l’informa­
tion de Thucydide V, 34, 2, sur l’atimie que les Spartiates infligèrent 
à leurs concitoyens qui avaient capitulé à Sphactérie. Par contre, je 
trouve très importants pour notre sujet les passages du Ps. -  Héra- 
kléidès Politeiai, II, 7, et de Plutarque Inst. Lac. 22, mentionnant 
l’interdiction de vente de l’ancienne part (τής αρχαίας μοίρας, τής 
άρχήθεν διατεταγμένης μοίρας), qui remontent sans aucun doute à 
la Lakedaimoniôn Poîiteia d’Aristote.22 Malgré le fait que dans le 
texte de la Politique le terme αρχαία μοίρα ne figure pas. c’est vrai­
ment procéder de parti pris que de mettre en doute ces deux témoig­
nages. L’assertion de Ducat qu’„Aristote ne distingue pas entre les 
institutions lycurguiennes, évidemment excellentes, et les déviations 
des Spartiates réels et contemporains44 (p. 158) est simplement ine­
xacte. Nous disposons heureusement, pour en pouvoir juger, du frag­
ment 611.9 Rose: την Λακεδαίμονα πολιτείαν τινές Λυκούργψ προ- 
σάπτουσιν πάσαν, écho de la critique aristotélicienne des auteurs 
qui rendaient Lycurgue responsable de tous les éléments de la poli- 
teia lacédémonienne.23

20 J’utilise l’édition de W. D. Ross (Oxford 1964). Je ne sais pas s’il s’agit d’une 
bévue chez Ducat (1983), 157, qui cite le même passage (en traduction) comme II, 
1270 a 38-b 6.

21 II s’agit apparemment de deux lois différentes: τούτο δέ και διά των νόμων 
τέτακται φαύλως* ώνείσθαι μέν γάρ, ή πωλεΐν την ί'πάρχουσαν, έποίησεν ού καλόν, 
όρθιος ποιήσας, διδόναι δέ και καταλεότειν εξουσίαν έδωκε τοίς βουλομένοις. Ducat 
traduit: „Cette inégalité est due, elle aussi, à une réglementation legale vicieuse. Le 
législateur, en effet, a bien déclaré déshonorant l’achat ou la vente de propriétés 
existantes, en quoi il a eu raison, mais il a accordé toute liberté de les sonner ou de 
les léguer à volonté“, comme s’il s’agissait d’un seul acte législatif. Il me semble que 
la première loi, l’ancienne, était „lycurguienne“, et la seconde, comme le présument 
nombre de modernes, devrait correspondre à la loi d’Épitadeus.

22 Chez Hérakléidès est mentionné non seulement l’interdiction de vendre l’an­
cienne part, mais aussi l’indication que „chez les Lacédémoniens, vendre la terre est 
considéré comme déshonorant (αισχρόν)“, qui montre également l’origine aristotéli­
cienne du fragment.

23 Cf. E. David, „Aristote and Sparta“, Ancient Society 13/14 (1982/83) 81, n. 50.



42 F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . 2 A 43(1993)31-46

Je ne m’attarderai pas sur le rôle des femmes dans l’économie 
Spartiate, sur les systèmes de la dot et de Fépiclérat. qui furent selon 
Aristote une des causes principales de l’oliganthropie. Ducat traite 
de ces questions exhaustivement, mais il ne me semble pas que celles- 
ci éclairent le caractère de la propriété du sol qui nous intéresse. Si 
les femmes ne pouvaient pas être propriétaires au sens propre du 
mot, mais dépendaient de leur kyrios (cf. pp. 162. 164). comment 
pouvaient-elles dépouiller les hommes de leur propriété terrienne, 
comment pouvaient-elles être responsables de leur appauvrissement 
et de leur dégradation sociale, de l’oliganthropie? Ducat a raison de 
dire à la fin de cette discussion que „dans tout cela, il n’est nulle part 
question d’une propriété égalitaire, collective et fixe, même limitée“ 
(p. 165). Mais il n’est nulle part non plus question de la propriété 
privée. La crise qui sévissait à Sparte à l’époque d’Aristote ne peut 
être expliquée que sur le fond du système des klèroi. Il convient 
pourtant de faire la distinction entre „propriété“ et „possession“. Les 
lots de la terre commune attribués aux Spartiates par l’État étaient 
leurs possessions individuelles, héréditaires, soumises au contrôle de 
la communauté des Spartiates qui en demeuraient le propriétaire. 
Comme dit Y. Garlan (ci-dessus p. 8) „la propriété individuelle ne 
pouvait pas revêtir (dans ces conditions) le caractère d’une propriété 
privée“.

Plus importants me semblent pour notre sujet les renseigne­
ments que nous pouvons glaner dans l’oeuvre d’Aristote sur la condi­
tion des hilotes. Il y a d’abord l’observation que les hilotes posent à 
Sparte un problème au niveau de l’État, que nous avons déjà signalée 
chez Thucydide [cf. (1990), 22]. De la gravité de ce problème témoig­
ne l’indication conservée dans la Lakedaimoniôn Politeia (frag. 538 
Rose) selon laquelle les éphores, „dès qu’ils entraient en charge, 
déclaraient la guerre aux Hilotes, pour qu’on pût les tuer sans con­
tracter de souillure“ (trad. Flacelière-Chambry-Jumeaux, empruntée 
ici à Ducat. 1990. 108). Ces deux données impliquent évidemment la 
propriété collective des esclaves à Sparte. Nous avons enfin l’infor­
mation que nous avons signalée chez Xénophon, et qui se retrouve 
aussi chez Plutarque (Inst. Lac. 23). qu’„à Lacédémone, las gens se 
servent des esclaves les uns des autres comme s’ils étaient les leurs“ 
(Pol. II, 1263 a 35-37; έν Λακεδαίμονι τοΐς τε δούλοις χρώνται τοις 
άλλήλων ώς είττειν ίδίοις). Selon Ducat (p. 22), la formulation d’Ari­
stote „renvoie peut-être encore plus nettement à une possession pri­
vée“. Je rappellerai à ce propos l’excellente définition que Ducat 
donne de l’expression „mon esclave“ appliquée à l’hilote: „mon escla­
ve“ pourrait fort bien signifier „l’Hilote qui. tout en appartenant à la 
collectivité, travaille sur les terres qui me sont attribuées et mérite 
de ce fait d’être appelé mon Hilote“.24

24 Cf. (1990), 27-28, la discussion de la phrase de Pseudo-Xénophon, Ath. Poî. 
I, 11: έν δε τη Λακεδαίμονι ό έμός δον/.ος σε δέδοικεν.



F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Ï A  43(1993)31-46 43

* *

Si les auteurs de l’époque classique ne mentionnent pas expres­
sis verbis le „système du k l è r o s les allusions à la propriété commu­
nautaire du sol et des hilotes ne font toutefois pas défaut dans leurs 
ouvrages. Surtout lorsque ces deux aspects de la société Spartiate 
sont considérés ensemble. D ’ailleurs, ces auteurs ne parlent pas non 
plus directement de la propriété privée. Le fait que celle-ci était la 
norme dans les cités grecques en général n'est pas une raison pour 
supposer qu’elle caractérisait aussi la société Spartiate. Au contraire, 
s’il y a un trait qui domine toute la tradition Spartiate, c’est la singu­
larité de sa constitution. Expliquer la structure sociale lacédémonien- 
ne en se référant à ce qui était normal en Grèce, cela signifie à mon 
sens, ne pas tenir compte du fait que de l’avis des anciens et des 
modernes la structure de Sparte était un phénomène unique dans le 
monde grec.

Quatre auteurs plus tardifs, Polybe. Strabon, Plutarque et Pau­
sanias, nous permettent de voir en quoi consistait ces particularités. 
Quoique postérieurs à la révolution d’Agis et de Cléomène, ces écri­
vains avaient à leur disposition les ouvrages de l’époque classique 
dont il a été question plus haut et d’autres écrits qui ne nous sont pas 
parvenus. Ce serait donc de mauvaise méthode que de leur imputer 
qu’ils ne se servaient que de la tradition hellénistique. Ainsi, pour­
quoi souligner que Plutarque „connaissait fort bien les travaux des 
(auteurs) du IIIe siècle, notamment Phylarchos“ [(1983), 144]? Plutar­
que connaissait sans aucun doute tout aussi bien la Constitution lacé- 
démonienne d’Aristote et celle de Dicéarque, (écrite vers 300, donc 
avant les réformes) dont la lecture publique annuelle aux jeunes 
Spartiates ayant atteint l’âge de la majorité était prescrite par la loi 
(La Souda s.v. Dikaiarchos p. 93 [Adler]).25 Pour la biographie de 
Lycurgue et les Institutions laconiennes. Plutarque a dû puiser ses 
informations plutôt dans ces ouvrages que dans Phylarque. qui lui 
servit comme source principale pour les biographies des deux rois 
réformateurs.

Nous avons cité ci-dessus (p. 9) un passage de Polybe, le plus 
ancien des quatre auteurs incriminés par Ducat de ne pas connaître 
la structure traditionnelle de Sparte et de réfléter le mythe inventé 
par les propagateurs des idées révolutionnaires du IIIe siècle. Or in­
dépendamment de l’origine de son information -  Éphore ou la tradi­
tion hellénistique -  l’accent que Polybe met sur la propriété terrienne 
comme principale particularité de la constitution lacédémonienne

25 Cf. Th. J. Figueira, „Mess Contributions and Subsistence at Sparta“, Tran­
sactions o f the Amer. Phil. Association 114 (1984), 88-89.



44 F. Papazogloii, Sur le caractère communautaire . . . Î A  43(1993)31-46

est à lui seul indicatif. Personne, nous dit-il. ne possède plus que les 
autres, tous les citoyens ont une part égale de la politikè cher a, La 
terre était donc politikè, elle appartenait à la cité ou aux citoyens, 
„c’était tout un“, comme dit Ducat (1983), 143, puisque Polybe 
„croyait à un système de kièroi égaux et fixes“» Dans un autre passa­
ge (VI, 48, 3), Polybe attribue au „sage Lycurgue“ les lois qui assu­
rèrent la stabilité de Sparte et insiste sur deux particularités de sa 
constitution: ή περί τάς κτήσεις ίσότης (l’égalité des propriétés) et ή 
περί την δίαιταν αφέλεια καί κοινότης („la vie simple menée en 
commun“, trad. Ducat). Selon Ducat, la κοινότης ne concernerait 
que le mode de vie, „les pratiques communautaires“. Mais il est diffi­
cile d’expliquer ces „pratiques“ sur le fond de la propriété privée. 
Un historien comme Polybe pouvait-il être le dupe de la propagande 
des adhérents d’Agis et de Cléomène?

Strabon nous fournit la première définition des hilotes: (VIII, 
5, 4) τρόπον γάρ τινα δημοσίους δούλους εϊχον οί Λακεδαιμόνιοι 
τούτους, κατοικίας τινάς αύτοΐς άποδείξαντες καί λειτουργίας ι­
δίας („les Lacédémoniens avaient là en quelque sorte des esclaves 
publics, astreints à une résidence forcée et à des services particu­
liers“, trad. R. Baîadié).26 Selon Ducat (1990), 23, cette définition 
met l’accent exclusivement sur l’aspect collectif. En effet, même avec 
l’atténuation τρόπον τινά, les dèmosioi doutoi ne peuvent être des 
esclaves privés. Ils étaient la propriété de la cité, mais différaient des 
esclaves publics proprement dits des cités grecques „normales“ qui 
exerçaient diverses tâches matérielles ou administratives pour la cité. 
Les hilotes étaient liés aux lots assignés aux Spartiates et astreints à 
l’exploitation du sol dont ils tiraient Yapophora fixe, que leurs maî­
tres n’avaient pas le droit de rehausser, et leurs propres moyens de 
vivre. Certains d’entre eux se trouvaient au service personnel des 
Spartiates et de leurs familles. C’est pour cela que Strabon dit τρόπον 
τινά. La source de l’information de Strabon ne nous est pas connue. 
Il ne faut pas exclure, peut-être, que c’était Éphore.

Pausanias désigne les hilotes comme δούλοι τού κοινού (III, 
20, 6), „esclaves de la communauté“, „esclaves possédés en commun“ 
[Ducat (1990), 24], ce qui revient au même. Pour Ducat, Strabon et 
Pausanias formulent une nouvelle conception de l’hilotisme. Consi­
dérée avant le IIIe siècle comme fondamentalement privée, cette rela­
tion de propriété devint à cette époque essentiellement communautai­
re. Cette transformation serait en rapport, d’un côté, avec la formule 
metaxy eleutherôn kai doulôn. „qui a toutes chances d’avoir été in­
ventée par Aristophane de Byzance“ (fin du IIIe siècle -  début du 
IIe), de l’autre, avec le système de kièroi, „qui a été conçu à l’époque

26 Cf. Strabon Géographie, Tome V (Livre VIII), CUF Paris 1978, p. 139.



F. Papazogîou, Sur le caractère communautaire . . . Ï A  43(1993)31-46 45

d’Agis et de Cléomène pour justifier, en la projetant dans le lointain 
passé de la Sparte lycurguienne, une nouvelle distribution des terres“ 
(ibid., p. 25).

Ainsi, le système du klèros, l’apophora, le caractère commu­
nautaire de la propriété des hilotes, tout ce qui fait le fondement 
socio-économique de la société Spartiate, tout ne serait qu’„une in­
vention de l’entourage idéologique des rois réformateurs du IIIe sièc­
le“ [(1983), 147]. Car, on ne sait même pas si la réorganisation socio­
économique a eu réellement lieu [cf. Ducat (1990), 27: „même si 
Cléomène a réellement institué un système quelconque de klèroi, ce 
qui n’est pas prouvé“]. L’activité révolutionnaire des deux rois qui 
prétendaient restaurer le système de Lycurgue ne pouvait duré en 
tout que quelques années. Cela aurait-il suffi à tromper des généra­
tions d’historiens, à commencer par Polybe, sur la structure tradition­
nelle de la société lacédémonienne? Mais l’ordre „lyeurguien“, tel 
que nous le présente la tradition est un ensemble cohérent. Enlevez 
lui ou modifier y un élément et toute la construction s’écroule. Si 
nous admettons la propriété privée des klèroi dès le VIIe siècle, nous 
nous trouvons dans l’impossibilité de comprendre le caractère de l’hi- 
lotie. Le propriétaire du klèros était-il aussi propriétaire des hilotes? 
Si oui, comment l’État pouvait-il disposer de ceux-ci, les affranchir, 
les enrôler dans l’armée, les massacrer? La concentration des klèroi 
en peu de mains, avait-elle pour conséquence la propriété privée des 
milliers d’hilotes? etc. etc.

Ducat ne nie pas l’importance des „pratiques communautaires“. 
Tout au contraire. Or, comme nous l’avons dit, celles-ci présupposent 
la propriété communautaire. A ce sujet, un passage de Ducat (1990), 
29, est caractéristique de sa manière de voir et d’interpréter le pro­
blème: „Elles (les pratiques communautaires) ont pu faire que tout 
en étant économiquement et juridiquement surtout privée, la relation 
propriété, en tant que relation sociale, ait été vécue comme essentiel­
lement collective. Elles ont pu donner à tous les Spartiates le senti­
ment qu’ils étaient les maîtres de tous les Hilotes, et à tous les Hilo­
tes celui qu’ils étaient au pouvoir de tous les Spartiates. Et, en un 
sens, iS en était bien ainsi“ (souligné par moi). La elè du problème 
réside me semble-t-il dans le fait que D ucat néglige la distinction  
entre „propriété“ et „possession“. Le klèros et les hilotes qui y vi­
vaient se trouvaient dans la possession héréditaire d’un Spartiate, 
sans pourtant être sa propriété. C’est la communauté des Spartiates, 
l’État, qui en était le maître suprême.



46 F. Papazoglou, Sur le caractère communautaire . . . Ï.A  43(1993)31-46

Les deux travaux de Ducat dont nous avons parler plus haut 
témoignent d’une extraordinaire finesse d’esprit et de larges connais­
sances, et ils rendront, sans aucun doute, de nombreux services. Li­
mitant pourtant ici ma critique sur le problème de la propriété, je 
dois conclure qu’il est dommage qu’il se soit laissé séduire par une 
thèse insoutenable.

18.X. 1993


