
A. M. Петровић, Систематизација антинке мисли... ЖА40(1990)179-191 179

АЛЕКСАНДАР М. ПЕТРОВИЋ У Д К  1 (37 /38 ):1 (= 773)
Нови Сад

СИСТЕМАТИЗАЦИЈА АНТИЧКЕ МИСЛИ КОД ПРОКЛА 
ДИЈАДОХА, ТЕ ЊЕН БАЛКАНСКО-БЛИСКОИСТОЧНИ

УТИЦАЈ

\ \  0Ч[ЗрИМ С€. €ЦЈ€ MOBWBN^ А ^  СВ^АИНИМ С«”
-СТ€г|Т№ A^enOTL, Cm VBO ΛΚ)ΒΒ€

„Да ce одомаћи философија“
Caesar Marcus Aurelius, I, 6

По приспевању из Александрије и Рима y Атину, Про- 
кло Дијадох je, no казивању његовог животописца Мариноса 
Неаполитиса1, пррпсватио академски начин приступања те- 
мел>ним философским питањима, разрадивши y дугом низу 
година и себи својствен начин њихове обраде. Дуги живот 
(αιών) и посвећеност y βίος θεωρετικώς (και 'θεουργικώς) омогу- 
ћили су Проклу да проучи и промисли важне теме зачете y 
повести грчке философије и одважи ce на стваралачке ин- 
терпретације. Његов узор философствовања -  божански Пла- 
тон -  први je успоставио задатак за философију, којем je су- 
шаствено управљала црта херменеутичког докучивања сми- 
сла наслеђених философема. Досократске природословце ко- 
ји су многозначно промишљали тајну природе, он je следећи 
Сократов метод мајеутичке расправе спрегао y јединство су- 
простављених говора о истој ствари (διαλεκτική τέχνη), подра- 
зумевајући интерпретативни хоризонт предметности, на који 
ce претпоставке расправе односе. Обимни написи Аристоте- 
лови премештају Платонове ерминије са на-именовања, уз 
која je ишао моменат разврставања и подела појмова (као 
начела обликоване самосвести), што ce под-мећу мишљењу

1 Marinus Neapolitus, Vita Procli sive de felicitate (Proclus Philosophus, Opem 
inedita, Parisiis; Francofurtus ad Moenum, 1967. Cousin). За Проклова проучава- 
н>а и наставу y Академији, једна од најбољих стидија je Procliana y књизи 
огледа о грчкој философији А. Фестижјера. (Оглед „Философска контемпла- 
ција и теургијска уметност код П рокла“, из A. J. Festugière, Etudes de Philosop­
hie Grecque, Paris, 1972., превела je Мирослава Бугарски y часопису „Поља“, 
април, 1989, бр. 362,; стр. 161-163.)

12*



180 A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191

при тумачењу и одређују област, предметност, поделу приде- 
нућа прироке -  καθηγορέματα и општост Ствари. Приступ 
Стварима одређен je као разлажући размештај твари и обли- 
ка y сведеним својствима умности; -  наиме, на такве предме- 
те умовања y којима мисли могу саме да мисле, што претпо- 
ставља идеје сведене на појавне облике свести спољашњих 
калупа стварности. У таквој онтологији испарчаној на вред- 
носно уређен склоп посебних наука, изгубљена je телестичка 
висина философствовања, a супггаство ce само привидно од- 
ржавало на окупу, док ce заправо расипало y многовитости и 
сабирало само y спољашњим димензијама, као нека претеча 
доминанте рационализма -  „логистике“ (прорачунатог стано- 
вишта свести2.

Разна стремљења и опредељења држала су Платонову 
школу до појаве Амонија Сакаса и његовог чувеног заузима- 
ња за идејност ка виши ред бивствености, преко разгранича- 
вања ерменевтичког начела предметности на спољашњи и 
унутрашњи смисао појава (вода ce хлађењем заледи, али оно 
по чему je вода -  вода -  никако (Nemesius, De natura homini, 3 
ff/). Ова Сакасова „ноетичка феноменологија“ дала je подсти- 
цаја да ce обнови изворније Платоново мишљење, превазила- 
жењем емпиријске аналитичности метода аналогија са при- 
родом, које je разрадио Аристотел са читавим низом штетних 
последица по висину философског подухвата, пре свега као 
прикривени натурализам и физиологизам који je метафизич- 
ки опремљен.

Ово силно категоријално повезивање и слепљивање, 
тражило je своје преиспитивање, те су новоплатоничари по- 
чев од Ш века кренули на извршавање тог задатка. Први за 
којим су остали целовити списи јесте Плотин, који je низом 
својих предавања (од Порфирија сређених y чувене Девети- 
де), разграничавао равни Аристотелове интерпретације суже- 
не повести философије, a том ce мишљу служећи на тај на- 
чин, да je постала предворје философије или тзв. „мале ми- 
стерије“3. Област коју je захватао Аристотелов рационалитет 
практичних силогизама y науци, теорији je одузело самобит-

2 За Аристотелове рефлексивне невоље y вези са „мишљењем“ види 
студију Marijan Cipra, Metamorfoze metafizike, Cakovec, 1972., нарочито послед- 
ње посвећено Аристотеловој философији. У том погледу инструктивна je и 
књига Владимира Соловјова, Критика апстрактних начела, y „Сабрана де- 
ла“, Петровград, 1880, T. II; премда не тематизује непосредно тему о којој je 
реч.

3 Што ce тиче Прокла, он je ову поделу сасвим уважио, држећи попут 
Плотина Аристотелову душу полубожанском / δαιμόνια/, a Платонову божан- 
ском /θεία/. О томе сведочи и Маринос, казујући да je Прокло вршио увођења 
y философију Аристотелову: δία προτεχείων και μικρών μυστηρίων /кроз пре- 
драдње и мале тајанствености/; док -  εις την Πλάτωνος ήγε μυσταγωγίαν /a y 
Платонове уводише посвећивањем y тајне/ (M. Neapolitus, Vita Procli, XIII, 
44-46 /Cousin/).



A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191 181

ност и упрегао je y сужањство логике апофантитета, на неку 
врсту вештине менталног освајања и увеличавања задовољ- 
ства, које ce губи y сведеним оквирима постигнутог. Превред- 
новање оваквог становишта код новоплатоника, приближило 
je епистемологију и мистагогију, a теорија као духовно зрење 
сасвим je природно клизнула ван области окованих натурал- 
ном свешћу -  оних вазда хваљених дијамата y лику „здравог 
разума“ као lux naturalis (sive lux naturae in menti). Посредова- 
њем Порфиријевих Јамвлихових и многих других (Плутарх, 
Нестор, Сиријан. . .) размишљања, Проклу je пало y део да 
изврши обухватно промишљену систематизацију античке 
философије и обзнани њена исходишта4. Ово велико светло 
које je дошло из Платонове Академије пре њеног гашења y 
јавности, захваљујући минуциозном разграничавању са ни- 
мало лаким Аристотеловим поимањима и установљеним фи- 
лософским решењима, коначно ce разишло са наслађем које 
je оно што постоји установљавало као оно што јесте или није 
онтолошки привид -  са тзв. „парменидизмом“ и оправдало 
исходиште y „питагореизам“5. Дубиоза која ce појавила на 
крају Платоновог дијалога Парменид, да постоје и биће и не- 
биће, код Прокла je препозната као саевим тачна, те да реше- 
ња постојања, једноставно речено, уопште не могу да ce нађу 
на тој равни. To није никаква новоуведена „онтолошка дифе- 
ренција“ битија и бића (битка и сућег, τό είναι (esse) и χό ον -  
(ens), јер cy то за Прокла само разностепене форме много- 
врсности појава које тек делимично садрже суштаственост 
(ουσία). У том смислу Прокло развија своју онтологију на 
основу метафизике свејединства, чија je стваралачка мисао 
испољена y онтологији слике. У њој ce удружују гносеолошка 
испитивања ликовности ума, као ширине његових морфоло- 
шких довођења до очигледности, кроз моћи душевности, за- 
једно са дијалектичко-епистемолошким испитивањима бића 
y битију, као места-положаја или распореда y просторима

4 Прокла тако разумевају и L. Rosàn (y књизи о Прокловој философи- 
ји као последњој фази античког света -  The Philosophy of Proeliis, The Final 
Phase of Ancient Thought, New York: Cosmos, 1949), Werner Beierwaltes (y књизи 
Proklos. Grundzuge seiner Metaphysik, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
1965 /гер. 1979/) , a и Evanghelos, À. Moutsopoulos (y књизи Les structures de Iima­
ginaire dans la philosophie de Proclus, Paris; 1985).

5 Жан Tpyjap ово тумачи као коренкто извођење Платоновог назначе- 
н>а проблема „парменидизма“ као „оцеубиства“ y дијалогу Софист. Будући 
да Платон није донео коначну одлуку, остајући y својеврсној мисаоној амби- 
гуитетности, мигови који указују на нарочит смер мисаоног кретанја према 
природи „ н еб и ћ а “, сл еђ ен и  су код П рокла и  и зв еден и  као ћол>а мнош т ва 
која обухвата „небиће“ јединице. Биће и битије /битак/ кбјШ-га омогућава, 
тиме има само амбијенталну феноменолошку тежину, док .,небиће‘‘ једин- 
ства, са идејношћу која га репрезентује y мишљењу, поседује већу стварност, 
те ce биће показује као нешто узгредко и оно што ce прхгаиђа. /упореди: L un 
et Tame selon Proclos, Paris, 1978; и приказ W. Beierwaltes, Rezension von Jean 
Trouillard: L un ed î'ame selon Proclos, „Gnomon“,1979; св. 50, стр. 9-15).



182 A. M. Петровић, Систематизација античке мисли..' ЖА40(1990)179-191

(световима); те динамизованих појмова y дифузном разма- 
трању обликовања вида и привила y тзв. „метафизику ди- 
мензија“. Теоријска оријентација оваквог поимања превази- 
лази оквире наивне свести зацртане y границама „здравог 
разума“, те постаје извесна теорија несвесног или излагање 
прелогичких садржаја мистагогије. Међутим, разликовање 
рационалитета од мистичких садржаја заснива ce на томе, да 
ce y вишем смислу ratio показује као res irrationalis, те никако 
није такво да ванразумно остаје без процене и разложног 
описа припадних својстава. Ради ce о напору само-ослобзђа- 
ња ума од калупа y који га укалушвује ирационална сила 
подсвести, a за собом оставља пустош анонимних интерна- 
ционалитета предметности. Трагање за правим јединством 
стварности, свејединством, претпоставља да je што само-у- 
себи-добро (τάγαθόν) неусловљени и неограничени основ сва- 
ког слободоумља и мудрости, као прволик и род јединствуβ. 
Орган разумевања ослобађа ce тиме стиска крутих правила 
излиставајућих разликовања, те кроз низове напредовања 
постиже самоизмене које му пружају пуномоћ да сагледа 
просторе постојања и просторије y којима ce бића налазе, y 
чуђењу пред вишедимензионалним сликама које ce крећу y 
времену, повезане узицама чије их повлачење y тзв. „aurea 
catena“ утврђује ијги мења. Обједињена y јединице или окуп- 
љена око припадних средишта, бића ce уклапају y многосре- 
дишње јединство које све држи да ce не распадне y неком 
прелогичком синхроницитету, па „онтологија слике“ налази 
своје исходиште y архетипској монадологији као конкретизо- 
ваној онтологији, или стварносним апстракцијама постоја- 
ња6 7. Разложно описивање онога што je виђено овим ноерон-

6 Прокло ово излаже y свом разматрању Платоновог дијалога Парме- 
нид, разматрајући гтрве три онтолошке хипотезе о „ ономе што јесте“. На 
њега je нарочиту пажњу обратио Marijan Cipra y наведеној студији Metamorfo- 
zc mctafizikc y поглавју „Svet uma“, посвећеном Платоновој философији.

7 Прокло каже: „Нужно, дакле, постоји и истинољубива вера, оно ве- 
рујуће усклађено y љубави. Одатле пасматрамо и саму истину и веру и ерота 
y једној заједници истих, који докучују саму смисленост /αύτώ λογισμώ/. . . И 
премда y мени постоји иста таква сила, ње je одраније много више код самих 
богова. Јер и нека божанска целомудреност (σωφροσυνη-разборитост?) и пра- 
ведност, исказује ce no истоме, теинаука; a неће ли код оних вера да буде -  
читав простор који садржи врелине? Све док ове схваћене ствари казујемо, 
три су потпуности божанског такве, да путем свега што ce одваја од јачих 
родова -  добра, мудрости, лепог -  јесу те три као ваљане y целовитости вође- 
н>а, те затим друге /по реду/ разаслане y сав босански распоред -  вера, исти- 
на и љубав. Све ce кроз то спашава и повезује са прводејственим узроцима; 
неки кроз п о м а м љ е н о с т  ер о са , неки кроз б о ж а н с к у  ф и л о с о ф и ју , a 
неки кроз т е у р г и јс к е  си л е, које су јаче од укупне људске целопромишље- 
ности и науке, док неки надовезују та добра помамљености на силе уз тајно- 
дејствујућих /савршених/ прочишћења, те напросто све делотворности од 
поседнутости богом.“ (превод према Proclus, Théologie Platonicienne, /Vol. I, 
cap. 25, p. 63/, Paris, 1978; ed, „Les Belles lettres“ par H. D. Safrey et L. G. 
Westerink). Овоме треба придодати и Проклову изјаву из истог дела: „Свака-



A. M. Петровић, Сиапематизација антинке мисли... ЖА40(1990)179-191 183

ско-ноетичким начинима разматрања „онтологијом слике“ 
(тзв. „психо-физичким приступом“), пресудно утиче на типо- 
логију обликовања ликова свести, као испољавање живота 
духа. Ликови осадашњења појавног, излагани као видови 
световања света, разграничавају ce управо ноолошким сред- 
ствима првобитности и накнадног y приказивању довољности 
или сведености садржаја, предразумеваних y њима својстве- 
ној слободи припадних обележја. На тај начин психика живи 
y неизостајању унутрашњих додира и успостављању веза 
кроз душевно светло идеја и ликова представљања y Божан- 
ском, y профилисању видова садашњости као јединству 
стварности repraesentatio divinum per bonum, quod diffusivum sui 
est). Ha овај начин постигнуто je сустезање бзгјности рациона- 
литета, те окретање према интерпретативним претпоставка- 
ма разумевања, које неће бити засноване на рефлексивном 
раду свести (аналогизацијом са видљивом природом), него 
као унутрашњи преокрети и обнове целих слика-светова (ви- 
дова свести) или тзв. „погледа на свет“, који царују y актива- 
цији рефлексија самозвано и узурпацијом озваничавају, 
производећи изоловано себе y стварност еголошког солилси- 
зма. Оваква аутопсичка концепција диже вредност метафо- 
ричности, као израз синхроницитета видљивих и невидљивих 
сфера, проширујући познати Аристотелов тетракаузални (и 
тетрастихијски) склоп узрока на још божанско-стваралачки 
(δημιουργικόν) и људско-стваралачки (ποιητικόν), отварајући 
тако простор за присебније осмишл>авање хиперватичног од- 
носа Ствари „за нас“ и „по себи“ или „првобитно по природи, 
(порекло-извору)“. Разматрање пресудних тема које испо- 
ставЈБа споменути Платнов дијалог Парменид, захтевало je 
од Прокла да ce упусти y најакроЈ гтичнија места разоблича- 
вања аргументације настале побијањем сувислости ПлатонО“ 
ве теорије идеја. ПХта je то уопште природност и природа, је- 
сте питање које упућује на разматрање укутшости садржаја 
појма, који прл свом дефинисању не би требало да избегава 
своје унутарсветске, надсветске и пресв^тске равни облико-

ко да сматрам да je Платон пројавио и тројство узрока, који поуздано узносе 
-  за оне слушаче који нису приеутни на предавањима: стваралачку љубав, 
истину и веру. Јер, шта je оно што спаја са лепим него љубав која саздаје? 
Где je пољана истине него на таквом месту? Шта je  сам узр о к  заређенја за 
неизрециво неголи вера? Ta целина заређења није ни по мишљењу ни преко 
разлучивања, него долази од јединствених и целокупних сазнајних дело~ 
творности јачег тихован>а. Једно je подарено вером, која почива на неискази- 
вости и непоњ атнооти божанствености, целине душа и нас самих. „(ibidem. 
Vol. IV, cap. 9 р. 194). Поље слободе узајамности ума и битија, на тај je начин 
сагледавано са далеко више уважавања, као ствар намера или на несвесно 
сведене воље, него што би то на први поглед могло да ce учини. Шта je од 
тога преостало феноменолошки датој слободи, није само, стога, ствар слут- 
њи, него и важног унутрашњег подстицаја, који y „свету времена“ исказује 
своје снаге.



184 A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191

вања садржаја8. Метафизичка димензија идејног распореда 
као надсветске стварности, упућује Прокла на закључак да 
ce Аристотел руководио углавном унутарсветским видовима 
идејних облика, те да je његово учествовање y идејним равни- 
ма углавном спољашње природе, тј. без освештености пуноће 
склопа који идејност омогућава y њеном стваралачком деј- 
ству. Њихово надсвеско постојање y таквом приказу, своди 
ce на одраз или спољашње присуство, y којем порекло бива 
затиснуто заједно са извором y таму анонимитета или само- 
закривености9. Разгртање те застртости je неопходно, да би 
ce њихова датост изворније тицала мишљења и приближава- 
ла ce умственој разазнатљивости, свету (ό κόσμος) који прет- 
поставл>а: πρωτωυργόν αιτίαν πάντων των ειδών -  прводејствени 
виновник свих видова (Proclus Philosophus, Commentaria in Par­
menidem, p-801; Cousin). Том прводејственом виновнику одго- 
вара суперсупстанцијал добра и љубави, који свет идеја дово- 
ди-до самосталне живости и својим енергијама исказује као 
поље слободе узајамности ума и битија. Свет идеја као ное- 
тичка појава надсветског постојања, супротна je унутарсвет- 
ским појавама искуствено-потврдиве чулности, али je њихово 
узајамно јединство нађено y пресветским појавима, супрана- 
туралном пределу општости пре постојања, битија и бића пре 
и унутар бивања, као омогућујућа истина чији je неподељени

8 Употреблјена termina technica су Проклова. Премда je Олимпиодор y 
својим списима разликовао унутарсветски /ένκόσμιος/ и надсветски σπ ερκ- 
χμιος/ ранг световања света, тек Прокло je као „оно треће“, увео значајни 
пре-светски или супранатурални хоризонт, са којег je свет уопште могао да 
буде посматран /προ4πό/-κοσμίος/. О томе нешто више говоре Јероклова упут- 
ства за избављање y неприликама стасавања свести од оне мере, када ce 
човек y обиљу осећа изгубљеним и промашеним; -  препоручујући: „Поред 
вежби врлине и прихватања истине, пожељно je побринути ce за чистоћу 
нашег свеглосног тела, коју Пророчанства (Халдејаца) називају још и истан- 
чаним колима душ е (у модерној литератури: астрални свет осећаја). Дакле, 
то ce прочишћавање протеже до хране и пића, те до целокупног владан>а 
нашег „смртног тела“, y којем je смештено светлосно тело које удагњује жи- 
вот y неживо тело, које y њему одржава склад. Јер, то je једна врста живота 
као што je тварно тело, које je виновник тварног живота, захваљујући коме 
je извесна врста живота доведена до употпун>авања, која je ту захваљујући 
томе што je то известан део нас као смртне животин>е састављене од ванра- 
зумевајућег живота и тварног тела5 живућег, које je слиха „Човека“ што ce 
састоји  од  нераборитог суш таства  л  тварног тел а .“ (H ierocleus, In Aurea Car­
men, pp. 478-480; Müllach).

* Грчки израз за изворност и узорност je άρχετύπος; άρχητυπικώς /прво- 
печатије, првоутиснуће или неометана надлежност/, a за опонашајућу нак- 
надност и изведеност, која може да ce постигне на разноразне начине -  έλτυ- 
πόν, έκτυπικώς (из-чптанцовано, већ обележено). Полазећи од гномолошког 
/а то нам y доволјној мери сам развој науке пружа као извесност: физике, 
биологије, астрономије (рецимо теорија катастрофа од еволвенти до квази- 
кристала: V . I. Arnold)/,те ке само од критички епистемолошког становишта, 
могуће je закључити да je оно што ce пружа као „ цвет духа“ већ унапред 
изгубљеном, али није изгубљена и могућност свеопште обнове нас самих, за 
све што постоји.



A. M. Петровић, Систематизација антинке мисли... ЖА40(1990)179-191 185

основ тајна. Стваралачко мишљење на тај начин може да на- 
предује y обићевљавању одраза y морфолошким елементима 
свести, као својеврсно унапређивање подражавалачко-пре- 
стављачке улоге свести, коју je Платон истакао y свом разу- 
мевању питагорејске теорије мима стварности; као и разуме- 
вајућим продубљивањем првобитне везе са светом идеја, кроз 
„оснаживање деоништва“ или „повишеног учествовања“ y 
њима, али да то пењање према врхунцима надсветских равни 
не изнађе свејединствено пресветсвујуће средиште које све 
узајамно омогућава. Ta полицентричка монада унапред сва- 
ком својству долажења света до своје равни световања, опре- 
дељива je као животворна функција која проузрокује y тзв. 
„демијуршкој ејдопојези“ Ствари, 1) по извору y себи самом, 
и 2) по извору y умственим идејама. Она ce опет грана на: 3) 
узроковање свега y целини, целокупном јединству насушних 
састојака /тро-ј единству себе као унешеног y однос као свему 
претходећем; самосталном, надсветском склопу битија (свету 
бића); и унутарсветским бићима те: 4) подељеним унутарсвет- 
ским областима битија (низовима бића) y четворокракости је- 
диница, које ce након божанских редају по ноератици снаге 
или душевно-освестивој типологији: ваздухоупућености, 
оводњености, оземљености, оних просторних без рода и „о- 
них тамо житија“. Ова лествица од пре-битија y битије и ње- 
гове равни појављивања, претпоставља једну „рационалну 
асиметрију“ узрока и последица, y којој примат добија син- 
хроницитет са оним што je битију унапред, као стваралачко 
мишљење које потиче из отварања ума према том пределу, 
те карактерише тзв. „ инте лекту алну диференцију“. Само- 
стално и кроз свет идеја, првобитно Једно, искон стварања, 
обликује изгледе световања света y ипостазима/подручјима, 
a све остало стварање je несвесно подражавање ових недоку- 
чивих моћи, које ce укрштају y човеку као смањеном пре- 
светском извору умности или теопојетичном и микротеистич- 
ном монадолошком склопу. Антропологија Проклова на тај 
начин види човекове савршене, телестичке могућности, те 
сматра да све стоји до душевног својства и разабирања y при- 
роду жел>е и њена смерања кроз намере, y сукобу свести и 
подсвести према освештавању несвесног. Појам зла y том 
следу постављен je дијалектички, што ће рећи да оно што je 
„горе“ условљава оно што je „доле“, као што ce зло уопште 
може именовати истрајностима y изолационизму посебности, 
које повлаче већ припремл>ене одговоре y узајамности деј- 
ства. У дугорочном сагледавању темпоралне структуре, зло 
није трајно, уколико ce y њега не уграде физиолошки појмо- 
ви коначности, a тиме ce опет постиже појмовни изолациони- 
зам са пратећим психолошким последицама претераних 
стрепњи, боли и привржености.



186 A. M. Петровић, Систематизација антинке мисли... ЖА40(1990)179-191

Укратко изложена Проклова мисао на овај начин, при- 
казује барем једном својом страном разлоге за одушевљење 
и прикривена дивљења, која су ce након његовог преминућа 
умножавала. По утицају који je извршила на покољења, она 
може да ce именује светско-повесним философемом, и то го- 
тово подједнако за Западну Европу10 и за Средоземље и Бли- 
ски Исток.

Проклова разматрања прихватили су пре свега сами 
Византинци, н и то теолози, стваралачки их уграђујући y свој 
светоотачки начин размишљања на трагу логичке елеганције 
хришћанских учења. To ce пре свега односи на Дионисија 
Псевдо-Ареопагита и његово излагање хришћанске теософи- 
је y спису Περί τής Μυστικής θεολογίας ( Patrologia Graeca, P.
Migne, T. 122), као и Мистагогију Светог Духа Максима Испо- 
ведника, где je , „онтологија слике“ силно добродошла y пре- 
вазилажењу виђења гностичке поделе света приликом из- 
градње „хришћанске филозофије иконе“, те разрешавања 
дуализма на свејединственом основу. Разликовање „нество- 
рених“ и „створених“ енергијај технички je већ обрађено y 
Прокловом васпостављању узроковања ствари, као и подиза- 
ње мисли преко „интелектуалне диференциј ациј е “ до тш.иине 
као мисаног окружен>а и прасветлосног упућивања на стања 
исихије -  „умног тиховања“, дејствовања y правцу „светло- 
сних примрака“.

У свом чувеном делу Bibliotheca наводи га филантропски 
оријентисан патријарх Фотије, a прави препород његова ми- 
сао доживљава y XI и XII веку, захваљујући философствова- 
њу Михајла Псела и његовог ученика Јована Итала, касније 
Нићифора Григора, остављајући y лику хуманистичког про- 
светитељства трага y нововизантиј ским струјањима мисли 
талијанског Ренесанса (Григорија Гемиста Плитона, Карди- 
нала Висариона и њихових ученика Marsiglia Ficinus-a, Picco 
de la Mirandoüe, Franciscus Patritius-a и т.д.). O овој западноев- 
ропској струји утицаја обилно je писано, na je стога спомена 
вредније што ce збивало на блискоисточним и балканским 
просторима.

У књизи К. Кекелидзе, Историл древнегрузинскои пи- 
сменности, Тбилиси, 1951, спомиње ce грузијски философ

10 Преко византинаца Григорија Гемиста-Плитока и кардинала Виса- 
рона, доспела je новоплатоничка (и нарочито Проклова) мисао y Италију 
доба препорода, не завршивши спор око уније, али зато уз помоћ Медичија 
Козме установивши Платоничку Академију y Ферари. Ондашњи каноник 
M. Fîcino са изузетним еросом преноси ово наслеђе на латински језик, a рев- 
носно га усвајају F. Patritius и Р. Mirandolla; да би ce проширио на умни свет 
Западне Европе (Ciisanus, Scheîling, Hegel). О томе види Бајервалтесову студи- 
ју о основним цртама Проклове метафизике, као и Вајтејкерову студију: 
‘‘From platonism to Neoplatonism“.



A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191 187

Иоан Таричисдзе, који je превео дела Амонија Хермије: При- 
медбе на Увођење Порфирија и Примедбе на 10 категорија 
Аристотела, ученика Прокловог. У другој половини XI века, 
Јефрем Мцира (Сирјанин), превео je на грузијски језик corpus 
areopagiticum и дела Максима Исповедника (582-662; преми- 
нулог сакаћењем, y изгнанству y Лазику-Грузију), те „Дија- 
лектику“ (философске главе књиге Πηγή γνώσεως, Јована Да- 
маскина) са сопственом примедбом да „je теологија исто тако 
несавршена без филозофије, као што je и философија без 
теологије“. Обелодањивањем радова Јоана Петрица, пре све- 
га његовим преводом Проклових Στοιχείωσις θεολογική, затим 
Немесија Емеског: Περί φύτεως ανθρώπου (приређивачи Ш. 
Ницубидзе, С. Каухчишвили и С.Р. Горгадзе, Тбилиси, 1914 и 
1937), као и самостална разматрања: Тумачење Прокла Дија- 
доха и  новоплатоничке философије, донели су Грузији још 
током XII века одлично познанство с оваквим философемима 
(види: Ш. Ницубидзе, Историл грузинскои философии, Тби- 
лиси, 1960; стр. 317 и дал>е). Занимљиви су подаци да je Јоан 
Патрици завршио Манганску академију y Константинопољу, 
где je слушао предавања Јована Итала, по чијој осуди ce пре- 
селио y Петриционску семинарију y Грузији, a потом y Гелат- 
ску академију, који je основао василеј Грузије Давид Строи- 
тел>. Он разматра философске проблеме консултујући ауто- 
ритет Сократа, Платона, Аристотела, Порфирија, Јамвлргха; 
a Прокла држи нарочитим мислиоцем, оног који прониче 
„умни и преумствени поредак света“, са „чистоћом и јаснош- 
ћу аргументације“, y „срачунавајућој нужности“. Происхође- 
н>е света, као и код Прокла, код њега je стварање света из 
Бога, y тројединственој узајамности узроковања -  напредова- 
ња -  повратка деловања y узрок; -  Бог -  свет -  повратак 
света y Бога (подобије -  различије -  поистовештеније). Преко 
Петриција Проклем ce бавио y свом Речнику Сулхан-Саба 
Орбелиани (1658-1788), a значајно место он заузима y фило- 
софским радовима Антона Багратионија (1720-1788).

На нашој средњевековној мисли не запажа ce знатнији 
Проклов утицај изузев посредно. Попут Јефрема Мцире (Сир- 
јанина), и наш Инок Исаија y XIV веку преводи corpus areopa­
giticum, што указује на изражену склоност мистагошком еле- 
менту којем новоплатонизам није стран. Ово можемо назвати 
још увек недовоЈБно истражено подручје тзв. „асимилованог 
новоплатонизма“ y преводима дела Максима исповедника, 
или пак нешто експлицитнији y шестодневској поезији пре- 
вода Heksaemerona Георгија Писиде на старословенски (веро- 
ватно словена Димитрија Зографа, 1385), y којем ce изостав- 
л>а спор са Проклом (стихови 60-80, где га напада да ce 
„дрзнуо да твар сматра вечном“ (63), пренебрегавајући 
„μικρών συλλαβών κράτος μέγα (велику моћ малих слогова)“



188 A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191

јер̂  Свемогући ствара и твар), могу да ce тумаче као незаним- 
љиви пасажи. Извесне елементе прижетости новоплатонич- 
ким патхосом налазимо y стихотворенијима безимених инока 
као надношења над тескобом y души услед запалости света, 
све до Слова љубве Деспота Стефана Лазаревића (1347-1427) 
и Недокучивости одасвуд Димитрија Кантакузика (XV век), 
y савршеној симфонији са хришћанским осећањем света, ко- 
ја долази до изражаја y Молитви заспалом Господу Арсенија 
Чарнојевића (1633-1706) и Речима пророчких казивања Ки- 
пријана Рачанина (XVIII век). Многоструки утицаји прожи- 
мали су песника Василија Суботића y Чашу смрти и Бесмер- 
тију, када „Харон чунић Хадесу обрне“ y колу „Шуми сфера 
котрљања“ када ce отвори бесконачност, или Муза облагоро- 
ди ствари y свету који ce распада Никанора, Грујића, иначе 
једног од наших најбољих јелиниста, те омилетичара и бесед- 
ника новијег доба. Новоплатоничко-исихастички елементи 
затичу ce и y поезији коју je неговао Лукијан Мушицки гра- 
дећи „храм српских муза“, закључно са мистагошком поези- 
јом позних Јерархијских ода. Слутње и увиди као својеврсне 
аутопсије стварности, попут Црњанског на шкотским обала- 
ма, где „види стење“ како ce диже из мора, вадећи са собом 
неку неизмерну слутњу и присећање на даљину, нису стране 
ни Мушицком када му устрепти дух пишући „свјет (светло) -  
сад већ свита или кад завапи:

„Јеј душе, мисли отјелесит нам л>ет,
Иних да крјепше к цјељи свјатој влекут. -
Тавор восточној водвигнем Церкви!

Тобоју данна, Отче, npâea 
Крепцје храним; возрастаем ими? -

Ти умној тварид/еллЈу буд рече . . /Л. Муш., Т/
хавор,18 36.

У XIX веку, међутим, највише новоплатоничких елеме- 
ната и нарочито оних блиских мислима Прокла Дијадоха, 
развио je y својој поезији Владика Раде или Петар II Петро- 
вић -  Његош. Образујући ce на култури руских превода и 
тумачења антике (сам je с руског /Гњедичевог превода/ пре- 
вео прво певање Илијаде) као и богословије, па тек након 
тога талијанских и француских узора, Владика Раде je y по- 
приличној учитељској оскудици испевао спев философско- 
богословског карактера, Лучу микрокозма, који иде y ред 
најбољих творевина светске литературе. Поред низа гносео- 
лошких поставки y којима ce дизањем намере или утврђива-



A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191 189

њем жеље јавлвају аутопсични тренуци када „сине зрака пред 
очима“ и сведочи како „глас зачух кано глас ангела“:

„Ja сам душе твоје помрачене 
зрака сјајна огња бесмртнога:
мном ce сјећаш шта си изгубио;. . . “Л. Микрок. I, 
34-36)

Нјегош осим сасвим ваљано усправљене лествице низања би- 
ћевитих целина од површине према врху (унутарсветским по- 
јавама), захвата и bathos, дубине и устоличења њихова. Про- 
зорљиво путовање на које ce душа упутила из унутарсвет- 
ских равни према надсвеским, доноси записе о „идејалном 
свету“, али ce на њима не зауставља, већ креће још дал>е 
према самоостварењу исконских смерања. Светлост je поро- 
дила бакље духа кроз које просијава Свевишњи: „у смртнима 
ка y божанствама -  / све му скупа свемогуће елави!“. Оства- 
ривање исконских тажњих духа иде y супранатуралистичком 
правцу, према префизикалним појавама које открива ствара- 
лаштво. За Његоша ово префизикално стваралаштво није бо- 
гатство појма мишљења као код Прокла, већ појма певања. 
Будући да оба виде y смислу више теургије исходиште искон- 
ских стремљења људског (да ли и само л>удског?) духа, Про- 
клова теургија обележена je строжим повишавањем свести, 
са ударом на појам хтења и воље, као покретача увида и 
осведочења; док je код Његоша она остваривач личне снаге 
која ce разлрша y литургијско, „ жертвено-косовско“ умиље- 
није Светом Творцу. Његош при томе истиче један ум који 
назива бесконачним, са којим су други y поређенју ограниче- 
ни и слепи -  ум промисли свевишње -  који дарује световима 
светлосну жртву; подсећајући тиме и на Проклово установ- 
љавање умствене разлике y стваралачком мишљењу:

“Беспрестано твој ум пресвијетли 
творителном блиста поезијом, 
жертва ти ce благодарнија 
на све сјајне сажиже мирова 
y чистоти лучах огњенијех; 
ал'за твоје силно попечење 
и за твоју њежност отеческу 
малене су жртве творенијах.“ /Л.м. III, 31-40/

Жртва као могућност општења са свиме што јесте, којом 
ce префизикалном неизбежношћу одстрањују слепила само- 
вол>е и празне произвољности, подразумева ствараше све- 
штених простора. На тај начин, Владика Раде je једним хи- 
перватичним замахом приказао укрштања промисли и „тајне 
руке смјелога случаја“, обухвативши их обручем симпатије 
и хомеопатичког магнетизма психике y „ланцу миродржном“



190 A. M. Петровић, Системшпизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191

Сведржитеља -  исконском Слову Творца, као његовим видо- 
вима стваралачке воље. При томе не изостаје увид савреме- 
ника који светује своју световност y три екстазе: унутар њега, 
изнад њега и н>ему унапред; као нарочита мисао историје до- 
гађања, која на свој начин потпуно обнавља Проклов и Арео- 
пагитов увод и метафизику димензија и л>убомудрије свеје- 
динства:

„Свемогућство светом тајном шапти 
само души пламена поете.
Све дивоте неба и небесах,
све што цвјета лучам свештенијем,
мирови ли ал умови били,
све прелести смртне и бесмртне -
што je скупа ово свеколико
до општега Оца поезија?“ IJI. микрокозма, Посвета, 
169/ 176/

Склоност према новоплатонизмиу, нарочито Прокловог 
систематског промишљања почетног стајања y јединици -  
раста и разликовања y низањима напредака -  повратка y пр- 
вобитност и обнове /μονή-προόδα, -  έπιστροφή), код Владике 
Рада je очигледна y последњој фази његовог живота, са пе- 
смом Спровод праху Симе Милутиновића Сарајлије, када je 
и сам покушавао да учи грчки, приближен исходишту. Њего- 
шева аутодидактичка позиција, y којој je био принуђен да 
„вади из еебе“ оно y шта није стигао да буде читалачки упу- 
ћен, сведочи о неумрлим снагама које струје као утихле и 
успаване понорнице и наше савремености. У том смислу, на- 
ма на Балкану није потребно да спољашњим дивлвењем по- 
стижемо, уз вештину инерпретације, доказе, за ваљаност ви- 
соких мисаоних постигнућа новоплатонизма. Понекад je до- 
вол>но да ce тргнемо из дремежа и завиримо y историју или y 
народну душу, па да нам одатле блесне снажна светлост нај- 
дубљих спратова духа.



A. M. Петровић, Систематизација античке мисли... ЖА40(1990)179-191 191

SUMMARY

Aleksandar М. Petrovid: THE PHILOSOPHY OF PROCLUS DIADOCHUS AND 
HER NEAREASTNESS -  BALKAN INFLUENCES

Before the closing of Plato's Academy by the Justinian in 529, and the travelling 
of Damascius, Simplicius, and others to the court of King Chosroes of Persia, the 
platonic school had been living for more than 900 years. After the nice “apokatastasis“ 
of platonic philosophy in the face of Plotinus and Jamblichus, Plutarch of Athens 
undergoes the same influence like his pupil Syrianus. Plato, Iamblichus and Syrian us 
take the main themes of Neo-platonism (Lex. Souda, Syruanôs) and the road to know­
ledge, which in the hands of Proclus Diadochus gives systematized shape. His metaphy­
sics are realist, but füll of abstract processions and reversions, achieving an incomplete 
union of the universalistic plane, a return to the Hidden One. Influences of his philo­
sophy are not visible only in Byzantine Christian Platonism (on Ps. Dionysius, John of 
Scythopolis, Johannes Philoponus, Maximus the Confessor etc.), and Western Medie­
val philosophy (Joh. Scot. Eriugena, Nicolaus de Cousa), but also in Neareastem and 
Balkan philosophy. The Iwerian philosopher Joannes Petritius, during the theological 
studies at Mounth Athos, listened to the predilections of Joannes Italus and this tran­
smitted into Iweria (Gruzia) an influence from the philosophyof Proclus. In the XIV 
century the monk Isaija Serski translated from Greek to Slavic works of Ps. Dionysius, 
who was deeply inspirated by the spirit of Proclus philosophy.

There are many elements in Balkan medieval literature that are similar to the 
neo-platonic tradition. The spiritual poetry of the great poet Petar II Petrovic NjegoS 
is an excellent example of this tradition.

26. IX  1989


