
A. N. Zoumpos, Zu Herakleitos ZA40(1990)79-81 79

A. N. ZOUMPOS UDK 1.(38)
University of Patras 
Department of Philosophy 
Patras

ZU HERAKLEITOS
A b s tra c t : In a fragment of Heraclitus which is conserved by 

Suidas we can see that the following are refered: άμφισβητεΐν καί άγχι- 
βατεΐν: άγχιβασίην Ηράκλειτος* Suidas confuses the words of the frag­
ment άγχιβατεΐν καί άμφισβατεΐν and believes that both the words have 
the same meaning (conf. Suidas Lexicon (Adlev) 1762).

Then he translates the word άγχιβασίην into αμφιβολία and he 
supports the άγχιβατεΐν: ” Ιωνες τό άμφισβατεΐν καί άγχι(σ)βασίην 
Ηράκλειτος.

The interpretation of Suidas is correct in case that instead of the 
word άγχιβασίην from άγχιβατέω, the word άμφισβασίην is used.

The above correction helps with the right understanding of the 
Heraclitian thought.

In einem Fragment des Herakleitos1, das Suidas2 enthalten hat, 
wird erwähnt: άμφισβατεΐν und άγχιβατεΐν: άγχιβασίην Ηράκλει­
τος3.

Aber Suidas verwirt in diesem Fragment die Wörter άγχιβατεΐν 
und άμφισβατεΐν und glaubt, dass die beiden Wörter dieselbe Bedeu­
tung haben: άμφισβατεν: ενιοι τό άμφισβητεΐν, "Ιωνες δέ καί άγχι­
βατεΐν καί άγχιβασίην Ηράκλειτος4.

Infolgedessen übersetzt er das Wort άγχιβασίην durch das Wort 
άμφιβολία und stützt das άγχισβατεϊν: "Ιωνες τό άμφισβατεΐν καί 
άγχι(σ)βασίην Ηράκλειτος5.

Die Übersetzung von Suidas ist sehr richtig, nachdem wir natür­
lich statt des Wortes άγχιβασίην von άγχιβατέω das Wort άμφισβα- 
σίην von άμφισβατέω übernommen hatten.

Es ist sehr bekannt dass Herakleitos auf die Frage, ob ein abso­
lutes Wissen möglich ist, mit einem klaren nein antwortet6. Er folgt

s Frg. 122.
2 'Suda' Vgl. P. Maas, Der Titel des Suidas: Byzant, Zeitschr. 32 (1932) s. 1; F. 

Dölger, Der Titel des sog.. Suidas lexcons: Sitzungsbericht., Bayr., Ak., d. Wiss., 
Philos. hist. Abt., 1936, Heft. 6.

3 A. N. Ζούμπου Κριτικοί Παρατηρήσεις εις τό 122 άπόσπασμα του Η ρα­
κλείτου, Άθήναι 1950.

4 Suidas Lexicon (Adler) Nr. 1762.
5 Suidas Nr. 398.
6 A. N. Zoumpos, Οΐησις und Γνώμη bei Herakleitos, Bnxeîles Athen 1953.



80 A. N. Zoumpos, Zu Herakleitos ZA40(1990)79-81

damit der Schule der Skeptiker7, der zufolge er in die Kenntnis die 
Erwägung mithineinbezieht, d. h. den Zweifel: wir wiessen nicht, wie 
sich die Dinge verhalten8; es gibt keine kenntnis, die eine universelle 
Gültigkeit besitzt; Ja das Wissen ist relativ und subjektiv, nur Gott 
allein besitzt ein absolutes Wissen9.

Also wenn wir die Übersetzung des Suidas annehmen, müssen 
wir auch die richtige Schriftweise άμφισβασίην von άμφισβατέω und 
nicht άγχιβασίην von άγχιβατέω, das heisst Annäherung, annehmen.

Der Schweizer Professor Olof Gigon10 nimmt das Wort άγχιβα- 
σίην, und er bemüht sich zu zeigen, dass die Verwendung dieses 
Wortes in jenem Teil geschehen sei, der beschreibt, dass der νους 
sich nach der έγρήγορσις dem λόγος nähert, der im Weltall zerstreut 
ist, und der die ένεργητική δύναμις erwirbt, die er im Schlaf verloren 
hat έν δέ έγρηγόρσει πάλιν διά των αισθητικών πόρων ώσπερ διά 
τινων -θυρίδων προκυψας (ό έν ήμϊν νους) καί τω περιέχοντι συμ- 
βαλών λογικήν ένδύεται δύναμιν. Όνπερ ούν τρόπον οί άνθρακες 
πλησιάσαντες τω πυρί κατ’ άλλοίωσιν διάπυροι γίνονται χωρισθέν- 
τες δέ σβέννυνται, ουτω καί ή έπιξενωθεΐσα τοΐς ήμετέροις σώμασιν 
άπό του περιέχοντος μοίρα κατά μεν τόν χωρισμόν σχεδόν άλογος 
γίνεται, κατά δέ τήν διά των πλείστων πόρων σύμφυσιν όμοιειδής 
τω όλω καθίσταται11.

Gigon glaubt, dass in dieser Stelle von Sextus Empiricus der 
νους des Menschen sich dem κόσμος nähert. Diese Annäherung ist 
realisiert durch die αισθήσεις, die Herakleitos άγχιβασίη nannte.

Vielleicht kann auch der Inhalt des Wortes σύναψις des Frag­
mentes io ein Verhältnis zu dem obigen Begriffe haben. Vielleicht 
besteht auch eine Verwandschaft zu dem Begriff der Wörter άγχιβα­
σίη und σύναψις, und zwar jene die Plutarch in seinem erhaltenen 
Fragment περί ψυχής sagt: οιον άμμάτων άφιεμένων των αισθήσεων 
παραλυομένων καί προϊεμένων τήν περί τό σώμα τής ψυχής εντα- 
σιν12.

Vielleicht charakterisiert Herakleitos die αισθήσεις als άμματα, 
weil sie den λόγος des Menschen mit dem universalen λόγος vereinen

7 Pappenheim, Der angebliche Heraklitismus des Skeptikers Aenesidemus, Ber­
lin 1889.

8 Vgl. Plat., Theaet, 152D: άρα εν μέν αυτό κα# αύτό ούδέν έστιν, ούδ’ αν τι 
προσείποις όρύώς οΰδ’ όποιονούν τι, άλλ% έάν ώς μέγα προσαγορεύης καί σμικρόν 
φανεΐται, καί έάν βαρύ, κούφον, ξύμπαντά τε ούτως, ώς μηδενός όντος ένός μήτε 
όποιονούν- έκ δέ δή φοράς τε καί κινήρεως καί κράρεως πρός άλληλα γίγνεται 
πάντα ά δή φαμεν είναι οΰκ όρθώς προοαγορεύοντες.

9 Frg. 41: Είναι γάρ έν τό σοφόν, έπίοτασ·θαι γνώμην, δτέη έκυβέρνησε πάντα 
διά πάντων. Πρβ. G S. Kirk, Heraclitus, The cosmic fragments, Cambridge 1986 o.
386.

10 O Gigon, Untersuchungen zu Heraklit, Leipzig 1935, s. 113.
11 Sextus Empir., adv. Math. VII, 130.
32 Moralia ed. Bemardakis Vol. VII, s. 25.



A. N. Zoumpos, Zu Herakleitos ZA40(1990)79-81 81

und weil sie ein Verhältnis mit ent entflammten Feuer haben, wie 
wir in der obigen schönen Beschreibung von Sextus Empiricus gese­
hen haben.

Alles das obig Genannte und besonders das von Gigon, der das 
Wort άγχιβασίη an den eigenen Platz setzrn will, sind und bleiben 
immer Hypothesen.

Weil kein Fragment ind keine Berichte des Doxographen uns 
überzeugen, dass das obige Wort, d. h. άγχιβασίη mit dem Worte 
άμφισβασίη übersetzt werden muss.

Im Gegenteil, ist es besser die Übersetzung von Suidas, der 
hier als unmittelbare Quelle erhalten ist, und die Bedeutung kannte, 
die das Wort bei Herakleitos hat.

Wir verändern aus der Übersetzung die Schriftweise, weil Sui­
das die Wörter άγχιβατεΐν und άμφισβατειν verwirrte und werden 
der Wahrheit häher sein, anstatt dass wir das aus der obigen Verwir­
rung herausgekommene Wort annehmen und mutmassliche Überset­
zungen machen und auf diese Art den Begriff der Lehre des Hera­
kleitos zerstören. In dem obigen Fragment ist sehr klar dargestellt, 
wenn Suidas nicht die obigen Wörter verwirrte, dass er dann statt 
άγχιβασίην άμφισβασίην schreiben würde und derselbe seine Über­
setzung beglaubigen würde, die dem Geist der heraklitischen Philo­
sophie nicht fremd ist. Auf diese Weise entfernen wir nicht von den 
unmittelbaren Quellen.

Received 22. V.1990

6 2iva Antika


