
В. Јанковић, Tractatus Coislinianusf ЖА 34, (1984) 87—94 87

ВЛАДЕТА ЈАНКОВИЋ УДК 875.09
Филолошки факултет
Београд

TRACTATUS COISLINIANUS — ПРЕГЛЕД И СТАЊЕ 
ПРОБЛЕМА

A b s t r a c t :  — Новопронађени Менандрови текстови можда 
објашњавају привидне нелогичности и противречности Куале- 
новог трактата. Трактат je писан методом и терминологијом који 
су преузети од Аристотела, али с обзиром на комедиографску 
праксу која Аристотелу није могла бити позната.

Општеприхваћено уверење да ce Аристотел теоријским 
прошемима комедије бавио y несачуваним деловима (или делу) 
„Петике“ заснива ce на неколико околностн. У III глави „Поети- 
ке“,он поМиње Аристофака напоредо са Хомером и Софоклом:, 
истиући га као представника комедије y смислу y којем су они 
предсгавници епа односно трагедије. Затшс, на почетку VI главе, 
пре Е) што ће прећи на разматрање трагедије, Аристотел каже 
да ћез епу и комедији говоритн касније; док je, што ce епа тиче, 
o6ehai>e испунио y XXIII и XXIV глави, y „Поетици“ која je до 
нас дафла нема одговарајуће расправе о комедији. Сем тога, на 
два Metra y „Реторици“ (I, 11; III, 18) ce каже да су разне врсте сме- 
ха побрјане и анализкраие y „Поетици“: како ce четири друге 
рефереце на „Поетику66 y истом: делу могу проверити, то са овнм 
двема ι φ  случај. С овим je y вези и старо мипхљење да je „Пое- 
тика“ имла две књиге. To изричито каже Диоген Лаертије y свом 
индексу фистотелових списа1, a y Бајвотеровом издању „Поетике“ 
из 1909. вноси ce и шира аргументација, са позивањем на Евстра- 
тија2. Берајс3 верује да je друга књига постојала још y V веку и! 
да ју je Покло имао пред собом, a да je изгубљена док je руко- 
пис био Вдапкрусу, пошто ce сачувао само свитак са првом књи- 
гом. Најстоији рукописи за другу књигу не знају (y Ас ce једно- 
ставно каж Περί ποιητικής, a не Περί ποιητικής 'ос, Што би био 
случај да седамтио други том), a не помињу je каснији грамати- 
чари. У нов^ време, питање друге књдге je 1548. отворио Робор-

1 5, 21; Ιαγματείας τέχνης ποιητικής 'α — 'β.
2 AristotleOfl the Art o f  Poetry, a revised text with critical introduction 

translation and ccimentary by Ingram By water, Oxford 1909.
3 J. Berna y».Ergänzung zu Aristoteles Poetik, y Zwei Abhandlungen über die 

Aristotelische Theo? des Drama, Berlin 1880, стр. 48.



88 В. Јанковић, Tractatus Coislinianus, ЖА 34. (1984) 87—94

тело4, a да je идеја прихваћена види ce већ по наслову Виторије- 
вог издања из 15605. Витори je, уосталом, мислио да je првобитиа 
„Поетика“ имала шри књиге6. Уз мања одступања и разлике y 
нијансама (изузетак je, на пример, Макмахонова7 хипотеза да ce 
Архзстотелова теорија комедије налазила y његовом дијалогу 33С 
песнкцима“), и данас преовлађује мишљење да je друга књига 
„Поетже“, y којој ce ошдирније говорило о проблемима коме- 
дије3 постојала.

У покушајима да ce Аристотелова теоркја комедије реког- 
струиШе, поред релевантних исказа о комичном и смеху y сач?’- 
ваној „Поетици66, „Реторици“ и „Етици“5 и онога хдто je оставго 
Теофраст, најчешће ce користи: спис познат као Tractatus Cois- 
linianus. Ta расправа3 која ш а  облик схеме и не заузима више од 
две и по странице „осмнне“, потиче Можда из I века пре н.е.8 Про- 
наШао ју je J. A. Cramer y рукопису из X века3 y збирци De Coisïn 
y Националној библкотеци y Пари!зу, и објавио на крају npior 
тома (стр. 403—406) својих Anecdota Graecä е Codâ. Mctnuscrvtis 
Regide Parisiensis3 Oxford 1839—41. Трактату je озбиљнију шж- 
њу први3 к το скоро пола века касније3 посветио J. Bernays9: шко 
je строго оценио читаве делова списа3 он je стао на становидте 
да je остатак довољно аристотеловск# да би могао послужитикао 
основа за покутаје реконструкције „изгубљених поглавља< о«, 
комеднји. Можда подстакнут Бернајсовом аргументацијо^ Ј- 
Vahlen je укључххо Трактат y треће издање „Поетике“, које јепрк- 
ххремко за Тојбнера 1885. Поправљени текст издали су затхм G. 
Kaibel10 и J. Kayser11, a W. G. Rutherford га je, ca вероватн< npe- 
тераним одушевљењем, коркстио y Scholia Aristophanica H. A 
Chapter in the History o f Annotation3 London 1905. J. E. M. Vrndt, 
De ridiculi doctrina rhetorica3 Kirchain 1904, видео je y Килено- 
вом: трактату непосредни извор Цицеронових идеја о сметом it 
хумору из De Oratore (гледиШте које je знатно касније доса убед- 
љиво побио W. L. Grant, op. cit.). Трактатом ce озбиљн- бавко 
W. J. M. Starkie,KojH му je посветио пуних 36 страница (ХЖУШ—

4 In librum Arist. de arte poetica explicationes, стр. 4: videtur au?m [hic li- 
ber] integer non esse. Робортело наводи и данас важеће аргумен- за хипо- 
тезу о другој књизи.

5 Commentarii in Primum Librum Aristotelis de Arte Poetarum. .
6 Ibid: quippe cum e tribus libris, primus tantum in vita relicti est: reliqui 

autem duo qui consequebantur interierint: nec vestigium eorum ullm restiterit.
7 A. Ph. MacMahon, Seven Questions on Aristotelian Definities o f Tragedy 

and Comedy, Harvard Studies in Classical Philology, XL, 1929, ct; 97—198; B. 
takolje: idem, On the Second Book o f Aristotles Poetics and the Sourcof Theophras­
tus9 Definition o f Tragedy, 1917, стр. 1—46.

8 Тако мисли J. Kayser, De Veterum Arte Poetica Quaeiones Selectae, 
Leipzig 1906, али W. L. Grant, Cicero and the Tractatus Coislinnus, American 
Journal of Philology, 1948, стр. 80—86, указује да има разл*а и за позније 
датовање.

9 Op. cit.
10 Comicorum Graecorum Fragmenta, J, Berlin 1899.
11 Op. cit.



В. Јанковић, Tractatus Coislinianus} ЖА 34, (1984) 87—94 89

LXXIV) y CBOM студиозном издању Аристофанових „Ахарњана“ 
(Л ондоНј 1909), закључивши да je το „резиме, делоМ опГгећен и 
несхваћен, Аристотелове анализе смеха y коМедији“ (XXXVIII). 
Највише поверења y Tractatus Coislinianus имао je L. Cooper, 
који му je посветио практично читаву књигу: An Aristotelian The­
ory o f Comedy, Oxford 1924. Он je покушао да, ослањајући ce на 
Трактат и користећи термине и методолоШки поступак делова 
„Поетике“ који ce односе на трагедију, y потпуности реконструи- 
ше Аристотелову теорцју комедије. О Куперовом покушају ce 
доста хшсало и могло би ce рећи да je тада — другом половином 
двадесетих година — Трактат уопште био „у моди“ међу класич- 
ним филолозима, компаратистима и теоретичарима драме. Ме- 
ђутиМ, ххроблем je касније напуштен a да ce заправо није дошло до 
одговора на основна питања — вреМена настанка, ауторства, 
порекла, зависности од Аристотела, па чак и веродостојности.

Није немогуће да je преломни тренутак y развоју проблема 
била баш Куперова књига. Амерички научник je пктању присту- 
пио на врло широком фронту и већину аргумената развио до крај- 
њих консеквенци, али изгледа да сви недостаци његовог амбициоз- 
ног подухвата проистичу из основног уверења да je „довољно 
Мало померање (. ..) да би: ce 'Поетика’ претворила y расправу 
о коМедији“ : показује ce, мећутим, да су Куперове интервенције 
биле далеко драстичнИје од „Малог померања“, πϊτο га je морало 
одвести на странпутицу. Ауторнтативне и одрешито негативне 
реакције12 нису осудиле само одсуство поузданог филолошког 
метода код Купера него су углавном порекле и вредност Трак- 
тату, Што je сигурно допрннело да ce интересовање за тај спкс скоро 
угаси. Последњих деценија, Трактат ce поМиње и укратко пре- 
причава y синтезама и општим прегледша античких поетика13, 
али су ce посебне студије сасвиМ проредиле.

Tractatus Coislinianus није дискурзивна расправа већ внше 
подсећа на табелу или неко генеалошко стабло. Почиње ce од 
поделе песништва на неподражавалачко и подражавалачко (што 
je већ y супротности са Аристотелрм, који je признавао само подра- 
жавачко песништво), с тиН Што Неподражавалачко може бити 
историјско и поучно, a подражавалачко наративно и драмско, 
односно извођачко. Онда ce схема разгранава на поделе и подпо-

12 Нарочито су строги били A. W. Pickard — Cambridge y Classical 
Review, 1924, стр. 209, A. R(ostagni) y Rivista di filologia e d’istruzione classica, 1925, 
стр. 283—85, a само нешто блажи Ch. Peppier y American Journal of Philology, 
1924, стр. 293—96 и P. Baum y The South Atlantic Quarterly, 1924, стр.277—78.

13 M. A. Grant, Ancient Theories o f the Laughable: The Greek Rhetoricians 
and Cicero, 1924, стр. 100—131 ; J. F. D ’Alton, Roman Literary Theory and Cri­
ticism, 1931, cfp. 361; A. Nicoll, Theory o f Drama, 1931, стр. 192 и даље; J. W. H. 
Atkins, Literary Criticism in Antiquity, 1934, II, стр. 138; A. Plebe, La teoria de 
comico, da Aristotele a Plutarco, 1952, стр. 1—30; A. A. Аликст. Теорил драмм 
от Аристотелд до Лессинга, 1967, стр. 74—85; Е. Olson, The Theory o f Co­
medy, 1968, стр. 45; L. F. Guillen, Aristoteles y  la comedia media, 1977, passim, и 
тако даље.



90 В. Јанковић, Tractatus Coislinianus9 ЖА 34, (1984) 87—94

деле најпре драмског песниШтва, a затш  комедкје, односно смеха. 
Такав облик Трактата намеће помисао да je реч о резимеу неке 
одширније расправе о комедији, која je почкњала односом свог 
предмета најпре према надрећеном појму драме, a онда према нај- 
ширем пољу поезије. После поделе драмског песништва на ко- 
Медију, трагедију, мим и сатирску игру, Трактат доноси дефини- 
цију трагедаје која ce очевидно ослања на Аристотела и: гласи: 
„Трагедија отклања застраиСујућа осећања дунхе посредством сау- 
чешћа и стрепње, a тежи да има одговарајућу меру страве. Мајка 
јој je бол1466.Затим:,као посебан параграф, долази дефиниција коме- 
дије, Место које je одувек изазивало највшпе дискусија. У ориги- 
налу дефиниција гласи:

Κομωδία έστι μίμησις πράξεως γελοίου καί άμοιρου μεγέθους 
τελείου, χωρίς έκάστου των μορίων εν τοΐς ειδεσι, δρώντων καί (ου) δί 
άπαγγελίας, δι ηδονής καί γέλωτος περαίνουσα την των τοιούτων παθ­
ημάτων κάθαρσιν* έχει δέ μητέρα τον γέλωτα, γίνεται δε ό γέλως.

Што civto мц, уза све недоумице и колебања, a користећи тер- 
Мкне из превода „Поетдке“ Μ. Н. Ђуркћа, превели овако:

„Комедаја je подражавање смешне и непотпуне радње, која 
км‘а довољну дужину, одвојено y поједишш: деловима [т.ј. можда: 

различитим врстаМа (украса) посебним за сваки део (комада)“], 
лицима која делају a не приповедају, a изазивањем уживања и 
смеха вршк прочишћавање таквих афеката. Мајка јој je смех. 
Рађа ce смех“.

Од више проблема повезаних са дефиниццјом комедије y 
Трактату y овој лрилвди можемо само најкраће указати на неке. 
Помињање „непотпуне“ (άμοιρος) радње изгледа као огрешење 
о фундаментално Ардстотелово начело органског јединства. Дру- 
го место које не делује аристотеловски je констатацкја да комедија 
„рађа смех“: сва je прилика да je то y вези са претходшш пасусоМ 
Трактата, где ce за трагедију каже да je „рађа бол“, a да je цео анти- 
тетички склоп преузет из неког другог кзвора. Највише пажње 
свакако заслужује завршни део дефиниције, који би — по угледу 
на Ардстотела — требало да конституише теорију комичне ка- 
тарзе. Аутор Куаленовог трактата на том месту задржава Арнс- 
тотелову фразу и задовољава ce тиме да речи έλεος и φόβος за- 
мени речиш ηδονή и γέλως. Основна грешка je очевидно y томе 
Што „ужцвање“ и „смех“ нису одређена осећања као „с ажаљење“ 
и „страх“, и могу бити само манифестадије, одиосно ефектк којих 
му драго осећања илиискустава.Сем тога, није јасно зашто би ужи- 
вање било својствено само комедији, a не и трагедији или било 14

14 Где год су y Трактату дословно употребљени термини и фразеологи- 
ја из Аристотелове „Поетике“, ми их — ради доследности — преузимамо из 
превода Милоша Н. Ђурића.



В. Јанковић, Tractatus Coislinianus, ЖА 34, (1984) 87—94 91

којем уметничком делу — ма како да ј е ре"ч о развдм врстама за- 
довољства. Најзад, аристотеловски карактер оваквог ренхења 
доведен je y питање изричнтом тврдњоМ y „Поетици“ (V глава) 
да je смешно део ружног, a о уживању y ружном je почело озбиљно 
да ce говори тек много касније. Што ce смеха тиче, он je чин a не 
емоција. Попут плача за гледаоца трагедије, смех je спољашњи 
И вцдљиви знак једног неодољивог унутрашњег импулса. Гово- 
рећи о трагедији, Аристотел сеже далеко даље од плача, и не каже 
да je функвдја трагедије y тоМе да нам измами сузе: нема раз- 
лога да ce, с ослонцем на Трактат, претпостави како je он рекао, 
или могао рећи, да je функција комедије y томе да нас засмеје.

Проблем комичне катарзе, дакле, један je од основних које 
отвара Tractatus Coislinianus. Пктање гласи: шта би y Аристо- 
теловој теорији комедије одговарало катарзи сажаљења и страха, 
као правоМ ефекту трагедије, односно која то осећања комедија 
пречишћава или ослобаћа од њих? Изгледа нам да би овде било од 
користи призватк Платона, који y „Филебу“ (48—-50) гнев и завист 
доводн y везу с комедијом, a анализа гнева и зависти y Аристоте- 
ловој „Реторици66 (II, 6; II, 23) има доста додирних тачака са тнм 
местом из „Филеба46. Квинтилијан такође види повезаност смеха 
са емоцијама гнева и зависти: ако гневног к завидљивог човека 
насмејемо, он ће престати да ce љути и; завиди. Утолико би ce онда 
Могло рећи да je коМедија y стању да ослободн човека негативних 
осећања, али то није оно што ce каже y Трактату, који je изркчит y 
смислу да ce „изазивањем уживања и смеха вриод прочишћавање 
таквих афеката“. To би Могло да подразумева оплемењивање 
осећања задовољства y туђим недаћаШ к смеха који je са тим за- 
довољствоМ повезан, али такво тумачење (премда Можда y некој 
далекој вези с ПлатоновоМ идејом из „Филеба“ о смеху као из- 
разу надмоћи) нзвесно није y Аристотеловом духу. Није, уоста- 
лоМ, без значаја околност да не постоји никаква поуздана индика- 
ција да je Аристотел уопште дао неку теорију комичне катарзе, 
или дефшшцију комедије која би такву катарзу обухватала.

Још једно занимљиво питање y вези с Трактатом тиче ce 
извора смеха, који ce деле на две групе, према томе да ли смех 
настаје άπο τής λέξεως или άπο των πραγμάτων. У првој кате- 
горијк има седам (хомонимн, скноними, брбљање, сличне речк 
које настају додавањем или одузимањем, тепање, изобличавање 
речи, и склоп речи, односно граматкка и синтакса), a y другој де- 
вет (упорећивање са нечим пхто je боље кли rope, превара, не- 
Могуће, могуће a недоследно, неочекивано, представљање ликова 
y горој сзетлости, простачка игра, када лккови y Моћи уместо Se­
her одаберу најбезвредннје, када je прича неповезана и недоследна) 
извора смешног. Ma како да овај део Трактата, као свака класи- 
фикацнја која покушава да систематизује уметничку делатност, 
делује суморно механички, он можда више него иједан други све- 
дочи y прилог аристотеловском пореклу списа. Јер то je тачно оно



92 В. Јанковић, Tractatus Coislinianus, ЖА 34, (1984) 87—94

Што Аристотел y „Реторици“ обећава када каже (I, 11) да ће „по- 
себно говорити“ о облициМа смешног, a додаје да „узроци смешног 
морају бити пријатни — људи, речи к дела“. Трактат ce y наведе- 
ном параграфу задржава само на „речима“ к „делима“15, али y 
једном другом — потпуно y аркстотеловском духу — каже да ка- 
рактерк y комедији Могу бкти „лакрдијапш, подругљивцк к хва- 
лисавци“16.

Говорећи о деловима комедије, Трактат смксаоно и терм:и- 
нолошки следи Аристотелову аналкзу трагедије. „Комедија ce 
састоји од приче, карактера,мисли3 говора, музкчке композкције 
и сценског апарата“, каже Трактат, a квантитативни деловк су 
„пролог^ хорска песма, еписода и ексода“. За ово друго место je 
запажено17 да не одговара аристотеловској структури: то je један од 
разлога за подозрење да je аутор Трактата имао y виду комедио- 
графску продукцију познију од оне на коју je мислио Аристотел. 
На исто још очеввдшје упозорава заврпши пасус са поделом ко- 
медије на „стару (која обдлује смехом), нову (која запоставља 
смех и тежд озбиљном) и средњу (која ce Мешавина ових двеју)“: 
ако ce пође од прихваћеног гледишта да ce новоатичка комедија 
рачуна од извођења првог Менандровог дела „Бес“ 321. године, 
јасно je да Аристотел није могао ш ати  такву перспективу, од- 
носно да je — бар на тоМ месту — аутор Трактата црпао дз неког 
каснијег извора.

После свега, ипак нам изгледа да и данас y основи важи Кај- 
зеров закључак да je Трактат један од највреднијих старкх извора 
за изучавање ксторије песничке уметности18. Поред Платоновог 
„Филеба“ и релевантних одломака Аристотелових списа, Trac­
tatus Coislinianus je —■ уза све своје недостатке, незграпности и 
непотпуности — најбољи сачувани изданак грчке мисли о пробле- 
мима комедцје и смешног. Он je свакако неуједначен по вред- 
ности, утолико што напоредо са деловима који имају скоро арис- 
тотеловску дубину стоје несумњиво наивна и груба поједностав- 
љивања, алк би то Могло да ce објасни претпоставкоМ да y спису 
има неколико слојева: једни су испод руке неког обавештеног и 
верног Аристотеловог следбеника, a други поткчу од неког мање 
интелигентног подражаваоца, који je no сваку цену хтео да спис 
усклади са учењем и терминологијом „Поетике“. Друго могуће 
објашњење недостатака Куаленовог трактата гласи да je његов 
аутор покушавао да примеш Аристотелов метод и терминологи- 
ју на комедиографску^ продукцију коју Аристотел није Могао да

15 Овде ваља упозорити да код Аристотела стоји λόγοι и έργα, ауТрак- 
тату λέξις и πράγματα.

16 ήθη κωμφδίας τά τε βωμολόχα καί τά ειρωνικά καί τά των άλαζόνων.
17 Cooper, op. cit.9 стр. 55, са ослонцем на Th. Zielinski, Die Gliederung der 

Altattischen Komoedie, Leipzig 1885.
18 Op. cit.9 стр. 7: Commentariorum veterum, qui sunt de comoedia Graeca, 

plurimum valere ad artis poeticae historiam investigandam tractatum illum qui vo­
catur Coislinianus nemo erit quin intellegat.



В. Јанковић, Tractatus Coislinianus} ЖА 34, (1984) 87—94 93

зна. Управо на том месту ce отвара простор за нов приступ Трак- 
тату, који би ce заснивао на илустровању његових поставки при- 
мердма из од пре неког времена доступних Менандрових дела 
и већих фрагмената, односно приМерша из менандровске коме- 
диографске традиднје— од Плаута и Теренција, преко ренесансних 
писаца и Молијера, до Стерије. Покушаји да ce Трактат илуструје 
примерима из Аристофана19 нису били нарочито успешни, што 
изгледа разумљиво y светлости; сазнања да Аристотел, бар y тео- 
ријској равни, није одобравао Аристофанову комику. A не може 
бити случајно πίτο су ce приликом свих тих равдјих покушаја ауто- 
рима спонтано наметали примери из Шекспира и Молијера, 
дакле из једног сасвим другог типа комедије, чији су најдубљи 
корени y новоатичкој, менандровској традицијк.

У саопштењу овог обиш  и претензија, може бити само нај- 
општије назначен правац једног будћег истраживања. Оно не би 
настојало да на основу Трактата реконструише Аристотелову 
теорију комедије (јер je ту, изгледа, постигнуто све што ce Могло 
лостићи), већ би поплло од радне хипотезе да je Tractatus Coisli­
nianus спкс перипатетичког порекла, који би Могао да представља 
карику кзМеђу аристотеловске школе, односно Теофраста, и поз- 
ноантичких теордја коМедијв, Донатове, Евантијеве и ДиоМедове. 
Таква Могућност je уочена знатно раније20, a Прескот21 je, анали- 
зирајућн Донатов коМеитар Теренција, предпоставио да ce између 
позноантичког граматичара и Аристотела налази нека хеленистич- 
ка теорија која je на поље коМедије пресадила Аристотелову тео- 
рију трагедије. „Историја књижевне мисли y антици“, каже даље 
Прескот, „често сведочп да je нека теорија, применљива на одре- 
ђену књижевну врсту или период, касније лакомислено прошири- 
вана да обухвати другу врсту wm  период. Тако je, на пример, 
убедљиза теорија која je стару комедкју одређивала као увред- 
љиву критаку истакнутих личности лакомислено проишрена на 
нову комедију, погрешно јој припасујући да напада робове и стран- 
це“. Tractatus Coislinianus, y светлости примера #з Менандрове и 
менандрозске праксе,можда ће допринети да ce објасне померања 
до којих je, y развоју комедије и теоријских погледа на њу, дошло 
између IV века пре и VI века наше ере.

19 Rutherford, Starkie и Cooper.
20 Steinmann, De artis poeticae veteris quae e s tn zpl ήθών, Göttingen 1907.
21H. W. Prescott, The Comedy o f Errors, Classical Philology, 1929, стр. 32—41 ·



94 В. Јанковић, Tractatus Coislinianus} ЖА 34, (1984) 87—94

S U M M A R Y

V. Jankovic: TRACTATUS COISLINIANUS — A SURVEY AND THE 
PRESENT STATE OF THE PROBLEM

The problem has been Virtually abandoned by the end of the 1920-ies without 
positive answers to the questions of authorship, date, origin, dependence on Aris­
totle or even authenticity. The new discoveries of the Menandrean material during 
last two and a half decades seem to be throwing a new light upon the Tractatus Co­
islinianus. Some of its seemingly inconsistent or illogical statements could be explai­
ned by assuming that the author had in mind the New Comedy rather than Aristo­
phanes and his contemporaries. This could mean that the Tractatus has been metho­
dologically and terminologically based on Aristotle while essentially referring to 
an artistic practice which could not have been known to him. The best way to test 
this hypothesis would be to attempt an illustration of the Tractatus with examples 
from Menander and other writers o f his tradition.


