N. Proeva, La déesse MBZA 33,2(1983)165—18E

NADE PROEVA UDC 291.3:299.5 (497.17)
Filosofski fakultet
Skopje

LA DEESSE CAPPADOCIENNE MA ET SON CULTE EN
MACEDOINE D’APRES UNE PLAQUE EN BRONZE DE
PRETOR, AU MUSEE DE RESEN*

Abstrait. L’auteur discute le culte de la déesse Ma cappado-
cienne dans la lumiere des sources littéraires, épigraphiques, nu-
mismatiques et archéologiques, et pour la premiére fois établi I'ima-
ge compléte de la déesse. Elle parle aussi de la repartition de son
culte en Macédoine.

La plaque de Pretor (fig. 1 a—b)

Cette plague provient des environs de Pretor., village situé sur
le bord du lac de Prespa% ou Ton a trouvé de nombreux vestiges d’
époque romaine a l’occasion de fouilles de sauvetage2 Malheureu-
sement, la plaque a perdu son contexte archéologique: elle a été trou-
vée au cours de labours par une cultivatrice qui I’a vendue au Musée,
ou elle porte le no. d’inventaire 55 (fig. 1a — b).

Il s’agit d’une plaque de bronze fondu de 12 X7 x 0,5—0,7
cm, bien conservée, couverte d’une bonne patine vert foncé. Seuls
ont souffert la représentation du fronton et le haut des colonnes, qui
sont assez effacés. La surface est creusée a la saignée du coude gauche.
A la cuisse du chien de gauche, il y a un trou irrégulier (une bulle?)3

Une déesse se tient sur le seuil d’un naiskos d’ordre ionique.
Deux colonnes sur base supportent une architrave a trois fasces et un
fronton & rampants concaves et sommet arrondi. Les colonnes canne-
lées sont coupées a mi-hauteur par trois tores, le tore inférieur étant
plus large. Le centre du fronton est orné d’une téte radiée flanquée

* Je tiens a exprimer mes plus vifs remerciements tout spécialement a M. L.
Robert, Membre de I’Institut, pour les remarques qu’il m’a faites tout au long de
ce travail, ainsi qu’a M. le Professeur J. Marcadé qui a bien voulu se charger du
travail ingrat de lecture et de correction de cet article, mais toute la responsabilité
de l'interprétation me revient cependant.

1 Deux origines sont proposées pour le nom de Pretor: sur I’origine slave,
cf. V. PIANKA, La toponymie du bassin des lacs d'Ohrid et Prespa, Skopje, 1970,
n° 189, p. 13 en macédonien avec résumé en francgais; sur l’origine romaine, cf.

2V. BITRAKOVA, (Pretor—Prespa, I’architecture romaine tardive) Arheo-
loski pregled, n° 9, 1967, p. 118—119, en macédonien.

3 La restauration de la plaque est due a M. A, Stojkovic, restaurateur
au Musée National de Beograd, que je remercie.



166 N. Proeva, La déesse M4, 2A 33,2(1983)165—183

de tétes de chevaux de profil tournées vers les angles. Tout le partour
du relief est souligné par de petites incisions gravées perpendiculaire-
ment au bord alternant avec des points.

Dans le cadre architectural se tient la déesse, légérement décen-
trée vers la droite. Elle est debout, de face, en appui sur la jambe droi-
te, qui est vue de profil. Le pied proprement dit est ramené a I’écart
par une torsion du mollet et de la cheville. L’autre jambe, légérement
fléchie, est vue de face. Ses cheveux longs tombent en meches souples
sur les épaules. Elle est coiffée d’un strophion et couronée de neuf
rayons (celui du coté gauche est a peine visible, cf. fig. la avant la res-
tauration et fig. Ib apres la restauration). A son cou, on voit un collier
a pendentifs radiaux qui semble-t-il, ont la forme de feuilles de lie-
rre (cf. fig. la). Elle est vétue d’une tunique courte a manches qui
lui laisse le sein et le bras droits dénudés. Par dessus, elle porte une
cuirasse a deux rangs de lambrequins rectangulaires avec une seule
épauliére, dont le corselet est recouvert d’cailles en forme de losan-
gesds Entre la cuirasse et les lambrequins, on distingue une cotte
de toile adhérant a la cuirasse. Elle est serrée sous la poitrine par une
étroite ceinture plate nouée par devant, dont les extrémités retombent
en oblique. Un baudrier, non orné, part de I’épaule gauche et passe
sous le sein droit. Il sert d’habitude a suspendre différentes armes;
mais ici, le glaive est figuré dans le champ a gauche. La déesse est chaus-
sée d'embadés — bottes sans lacet a revers découpé en festons pointus.
Le bras droit est levé et infléchie vers le corps. Dans sa main, elle bran-
dit une labrys, hache a double tranchant. La main gauche s’appuie
sur un bouclier rond au bord profilé, dont la plus grande partie dis-
parait derriére la colonne. Une paire de cymbales5 est représentée dans
le champ, au-dessus de son épaule gauche. La déesse est flanquée de
deux chiens, assis de profil vers elle. Celui de gauche est assis sur une
socle bas et rectangulaire et mordille le bord de sa tunique. L’autre
léve simplement la téte vers elle; son arriére train est remplacé par
la base de la colonne. Sur le revers de la plaque, & peu prés en son mi-
lieu, est gravé le numéro Il (deux).

Problémes de [interprétation de la plaque

L’¢lément le plus caractéristique pour déterminer I’identité de
la déesse est la couronne radiée: elle n’est pas répandue chez les dées-
ses, sauf parmi les déesses astrales. Le second élément est le costume
militaire qui la distingue radicalement des divinités astrales et nous
oriente vers la trés ancienne déesse anatolienne — la Grande Déesse
MA&. Elle était adorée dans les deux cités du nom du Comana: celle

4 Le plus ancien exemplaire connu de ce genre de cuirasse a écailles est porté
par Patrocle sur la coupe attique a figures rouges de Sosias, cf. P. E. ARIAS — M.
HIRMER, Les vases grecs, Paris, 1960, n° 88, fig. 118.

5 Du troisieme type d’aprés E. POTTIER, in Daremberg—Saglio, Diction-
naire des Antiquités, T. 1/2, p. 1698, fig. 2267.



N. Proeva, La déesse Ma, 2A 33,2(1983)165—184 167

du Pont et celle de Cappadocia, qui avaient des temples semblables im-
plantés sur les lieux présentant la méme configuration, avec les mémes
prescriptions cultuelles (oracle, sacrifices et prostituées sacrées) et les
mémes honneurs rendus au Grand Prétre, considéré comme le second
personnage apres le roi, sous les lois duquel vivaient plus de six mille
hiérodouloi, qu’il ne pouvait cependant ni tuer, ni vendre. Les sour-
ces littéraires donnent une image assez compléte du culte de la dé-
essef surtout Strabon, né a Amasia du Pont, qui visita la Comana
cappadocienne en I’an 15 de notre ére. Malgré I’ancienneté du culte
de M& a Comana de Cappadocia, affirmée par Strabon78 on ne con-
nait pas I’aspect de Ma cappadocienne. A la différence de la cité du
Pont qui frappait des monnaies a I'éffigie de la déesse Ma avec une
massue et un bouclier (fig. 2), I'autre Comana n’a pas de monna-
yage autonome; mais sur les monnaies royales, on trouve des re-
présentations d’une déesse nicéphore que W. H. Waddington a recon-
nue comme étant Enyo ou Mas. Pour appuyer cette interprétation,
il faut mentionner que les noms théophores tirés du nom a"Athéna
sont trés répandus en Cappadocia, mais ils concernent la déesse Ma
et non pas Athéna, qui, dans ce cas constitue une transposition
grecque de la divinité localedDes exemples analogues nous sont four-
nis par la représentation d’une divinité d’Asie Mineure, sous les traits
d'Athéna Nicéphoros sur les monnaies frappées par une association de
villes réunies autour du culte de la déesse a Pergamonl) et par
I’identification de la déesse syrienne AHath avec Arhéna Pallasu. L’ef-
figie de la déesse n'est accompagnée d’aucune inscription, vraisem-
blablement parce que I'image n’illustre qu’un aspect de cette divinité
locale et complexe. Son caractére hybride ne lui permet pas de s’as-
similer complétement a une déesse grecque ou romaine, ce que a
produit un certain nombre de confusions chez les auteurs antiques,
accentuées par les chercheurs du siécle dernier qui ont essayé de

6 Rassemblés et traduits par L. FRANK, (Sources classiques concernant
la Cappadoce), Revue Hittite et Asianique, t. XXIV, fac. 78, 1966, p. 1—122.

7 STRABON, XIl, 2, 3; mis en doute par FORRER, (Kilikien zur Zeit des
Hatti-Reiches), Klio, XXX, 1937, p. 144; et E. HERZFELD (ed. G. Wasler) The
Persian Empire, Wiesbaden, 1968, p. 110, qui s’appuie sur le témoignage de PRO-
COPIVS, Bel. Per. I, 17, 11—20.

8 Inscriptions de Cataonie, BCH 7, 1883, p. 128.

9 L. ROBERT, Noms indigénes dans VAsie Mineure gréco-romaine, Paris
1963, p. 494.

10 G. LE RIDER, (Une tétradrachme d’Athéna Niképhoros), Rev. Num
XV, 1973, p. 72 et 77.

11 R. DUSSAUD, Syria, 16, 1935, p. 324, fig. sur. p. 232, et H. Seyrig, Sy-
ria 47, 1970, p. 83, fig. 5. Il faut noter la ressemblance frappante entre les rites de
Ma et Dea Syria, dont la description minutieuse nous a été fourni par APULEUS
(Apulei Platonici Madaurensis, Metamorphosen, libri, 1X, 8, 27; 8, 28).



168 N. Proeva, La déesse Ma, ZA 332(1983)165—183

I’expliquerl2 On la trouve sous les noms de Magna Mater, Bellona,
Virtus, MAmp Geod, Aptepig, KuPéha., Foc, 'Péa.  AbBrva MoANdC,
‘Evuw, ZeAfvn etcl3 ..

A I’époque romaine, la déesse Ma a été vénérés sous son aspect
belliqueux et guerrier; c’est la le fait important. 1l est confirmé par
les inscriptions greques et trois représentations connues a ce jour,
que I’on peut, rattacher a la déesse de Cappadocia.

C’est au cours de la guerre contre Mithridate que les Romains
ont appris a vénérer la déesse M4, adorée dans les gorges du Taurus,
et Sulla a introduit son culte & Rome, disant qu’elle lui était apparue
en songeld Pour assurer le succes de la guerre, le Sénat accepte
son culte et son clergé, et identifie cette déesse étrange et farouche a
la Bellona italique, qui avait un temple sur le Champ de Mars. Le temp-
le de Ma-Bellona était a Ostials Le culte était desservi par des prétres
et des prétresses cappadociens: les fanatici ou bellonarii. 1ls accomplis-
saient des rites proches de ceux du culte de Cybela, mais d’un carac-
tere encore plus farouche et extatique, avec des mutilations sanglants.
Pendant les cérémonies les prétres jouaient des cymbales, et apres
étre tombés en extase, ils se mutilaient avec la double hache et asper-
geaient les dévots de la déesse de leur sang. Sous I’Empire, les rites
des deux déesses se rapprochent encorels Au second siecle, Cybela
devient la protectrice des divinités originaires d’Asiel7. Ma-Bellona,
au contraire, perd de son importance et tombe au rang de divinité
accompagnatricel8 DEA PEDISEQUA d’ou une certaine identifi-
cation et confusion avec Cybela. Les rapports entre les deux divini-
tés ont été discutés par D. Fishwickl9 qui a repris I’examen de toute
la documentation concernant les deux déesses.

12 Sur les différentes opinions cf. DREXLER, in Lex. gr. vom. Myt., Il, 2215—
2225, s. v. Ma; PROKISCH, ibid, I, 774—777, s. v. Bellona; STOLL, ibid, I, 1251—
1252, s. v. Enyo; A. HARTMANN in Pauly — Wissova, RE, XI1V/1, s.v. M4; SAG-
L1O in Daremberg — Saglio, Diet, des Antiquités, T. 1/1, s. v. Bellona; J. WASZINK,
in Reallex. Ant. Chr. s. v. Bellona; F. CUMONT, Les religions orientales dans le
paganisme romain, Paris, 1909, p. 81; W. BAEGE, De Macedonum sacris, Diss.
Halensis, vol. XXII, Halis, 1913, p. 113—117; L. ROBERT, Noms indigénes, p.
502.

13PLUT. Sylla, 9; STEPH. BYZ. s. v. Mastaura ... EkoAeito 0¢ Kai 1
'Pé¢a Ma.

14 Sur la date d’introduction de Ma a Rome, cf. TH. REINACH, Mithri-
date Eupator, Paris, 1890, p. 242.

15 S. B. PLATNER, A Topographical dictionary of ancient Rome, London
1929; G. CALZA, (Il santuario della Magna Mater a Ostia) Mem. Pont. Accad’
di Arch. VI1/2, p. 199—202; M. GUARDDUCCI, (Il santuario di Bellona e il circo
di Flamino in un epigrama greco), Bull. Com. LXXIII, 1949—1950, p. 55—76.

16 CIL IX, 3146, Corfinium, statue de Bellona restaurée par une prétresse
de Magna Mater, CIL VI, 490 Rome, dédicace faite par un fanaticus de Magna
Mater dans le temple de Bellona Pulvinensis.

17 H. GRAILLOT, Le culte de Cybéle, mére des dieux a Rome et dans I'Em-
pire romain, Paris, 1912, p. 188.

18 CIL VI, 3674 a= 30851 a, Rome; An. Ep., 1898, n° 61, Cherchai; ILS,
3084, Aquae Calidae.

19 (Hastiferi), JRS, 57, 1967p. 142—158.



N. Proeva, La déesse Ma, ZA 33,2(1983)165—183 169

Quant aux Grecs, ils ont adopté M& sous le nom d'Enyo, bien
qu’ils aient hésité entre Séléné et Pallas Athéna2) Il me semble que
les modifications qu’elle a subies ont été moins profondes dans le
monde grec qu’a Rome, a en juger par les inscriptions sur lesquelles
elle est toujours nommée par son nom d’origine @ Ma:

— inscription, la premiére connue, réputée provenir de Galata2l et
aujourd’hui probablement perdue, sur laquelle la déesse a été re-
connue pour la premiére fois par J. A. Letronne22

— inscriptions d’Edessa, MacédoniaZ3;

«— inscription de Pergamon24;

— inscription de Lydiaz,

— inscription au Musée National de Warszawa, n° inv. 198807MNZX
publiée auparavant par Th. WiegandZ comme provenant de Con-
stantinopole. On peut penser, en suivant L. Robert2 que, comme la
premiére, elle a été apportée de Comana de Capadocia a I’époque
moderne par des Arméniens, marchands d’antiquités. 1l faut noter
que sur toutes les deux, comme sur les inscriptions trouvées a Co-
mana, elle est nommée sans son épithéte la plus répandue dvelkim.

— inscription de provenance inconnue, auparavant au musée de Kertsch,
et transportée en 1856 par les Anglais au British Museum, London29

Mais des qu’on traverse la frontiere septentrionale de la Macé-
donia, qui était en méme temps la limite de I'influence grecque au nord,
on la trouve sous le nom de Bellona, comme sur I’inscription d’une
decurio quinquennalis de Bardovci — I’antique Scupid} ainsi que dans
toutes les autres provinces romaines plus perméables & la culture ro-
maine qu’a la culture grecque. Le nom théophore de Bellona est attes-
té sur une inscription de Radovljica, conservée au Musée de Ljub-
ljana3L

2D PLUT. Sylla, 9: €ite 8 ZeAvnv oloav €T "ABrnvav €r* ‘Evuw.

21 CIG, 2039.

2 (Etude des noms grecs), Ann. Inst. Il, 1845, p. 272

23 P. PAPAGEORGIOU, Athéna, XII, 1900, p. 70—73, en grec sans ré-
sumé; et S. PELEKIDI, Arch. Deltion, 8, 1923, p. 267, fig. 6.

2 SCHRODER, SCHRADER, KOLBE, (Die Arbeiten zu Pergamon, 1902
—1903), Ath. Mith. XXI1X, 1904, p. 169, n° 12, fig. 16.

5J. KEIL — A. PREMERSTEIN, (Bericht tber eine Reise in Lydien und
der stidlichen Aiolis), Denkschriften d. Kais. Akad. d. Wissenschaften, bd. LIII/II,
1908, p. 59 n° 122, fig 56.

2%6J. KUBINSKA, (Une dédicace a la déesse Ma au Musée National de Var-
sovie), B«//, Musée National de Varsovie, XII, 1971, Warszawa n° 1—2, p. 1—3.

27 Ath. Mith. 1908, p. 145, n° 1, fig. 1.

28 Berytus, 16, 1966, p. 13n. 19.

29 CORPUS INSCRIPTIONUM REGNI BOSPORANI, Moskva—Le-
ningrad, 1965, no. 74, p. 82—34.

0 B. DRAGOJEVIC-J03IFOVSKA, (L’inscription de Scupi consacrée a la
déesse Bellona), Eiva Antika, en mxcédouien avec résumé francais, Skopje, XXXI,
1981, p. 181.

3L A. HOFFILER — B. SARIA, Antike Inschriften aus Jugoslavien, Zagreb,
1938, p. 98, no. 217.



170 N. Proeva, La déesse M4, ZA 33,2(1983)165—183

L’image de Ma&-Bellona, pas plus que celle d'Enyo n’ont été re-
connues avec certitude® Mais on peut s’en faire une idée lorsque I
on sait qu'Enyo avait sa statue a Atheénes, dans la sanctuaire d’Ares
a lequel elle était associéexd A Rome M3, c’est-a-dire Bellona, était
considérée tantdét comme soeur, tantat comme I’épouse de Mars. Sur
les inscriptions, on la trouve trés souvent a coté de Mars34, donc tou-
jours comme une déesse guerriere. On se demande s’il y a des repré-
sentations qui conviennent & cette conception de la déesse. On peut,
semble-t-il, donner une réponse positive en ce qui concerne Rome.
Ce sont les reliefs du Palazzo della Cancelleria, trouvés en 1938 dans
un atelier de tailleur de pierre. G. Bandinelli® a reconnu Bellona dans
la déesse assise sur la frise B, sans rencontrer une grande audience.

Sur la frise A (fig. 3) est représenté le départ en guerre, profec-
tio de Domitianus, dont le visage est remplacé par celui de Nerva
mais la coiffure n’est pas retravaillée. Il est accompagné de Minerva
et d’une déesse casquee, en costume d’Amazone, portant un bouclier
rond orné d’un gorgoneion au bras gauche, avec un baudrier barrant
la poitrine. Sur la frise B, qui représente le retour triomphal de Ves-
pasianus, on trouve la méme déesse, dans les mémes atours, assise cette
fois et s’appuyant sur une lance. Il me semble que I'image de la déesse
casquée, armée d’une lance et d’un bouclier, convient parfaitement a
I’idée que 1’on peut se faire de M&-Bellona. Mais les savants ne s’accor-
dent pas sur I'interprétation de la déesse. Certains I’identifient comme
Dea Roma3 d’autres comme Virtus3/. Mais comme I’a dit G. Calza33
avant la découverte de ces frises, a propos des transformations de la
déesse Roma dans I’art figuré, la distinction des représentations ne
repose pas sur les caractéristiques spécifiques de la figure, mais dépend
plutdt de I'interprétation de la scéne. Comme on sait que Vespasia-
nus s’est rendu dans le Pont en raison de I'insurrection de 73 et que
Bellona a été trés tdt confondue avec Virtus® (il en est peut-étre de
méme pour Méa en Cappadocia)4) rien ne s’oppose, a mon avis, a cette
identification.

2 D. de LASSEUR, Les déesse armés dans Vart classique grec et leur origine
orientales, Paris, 1919, p. 195 (Enyo) et p. 248/9 (Ma).

3 PAUS. |, 84

3 CIL XI1/ 11, 5670 et CIL X111/l 2872.

3 (I relievi Domitiani del Palazzo della Cancellaria di Roma), publ. Fac.
di Torino V/I, Torino, 1949, p. 23.

I F. MAGI, (1 relievi flavii del Palazzo della Cancelleria), Mon. Vat.9n° 6,
Roma, 1945; P. G. HAMBERG, Studies in roman imperial art with special referen-
ces of the state reliefs of second century, Copenhagen, 1945, p. 52; J. LAST, (On
the flavian reliefs from the Palazzo della Cancelleria, JRS 38, 1948, p. 9-14; B. AN-
DREAE, L'art de Vancienne Rome, Paris, 1973, p. 177, C. C. VERMEULLE, The
Goddess Roma in the art of the Roman Empire, Cambridge, 1959, p. 101.

3 A. W. BUREN, (Newsitems from Rome) AJA, 1940, p. 377; compte
rendu du livre de Hamberg.

3B (La figurazione di Roma nell’arte antica), Dedalo 7, 1926/7 p. 680.LAC-
TANTIUS, Inst, I, 21, 16;

30 CIL X1l 7281 = ILS 3804.

HF. CUMONT, Textes et monuments figurés relatifs aux mystéres de
Mithra,, I, Bruxelles, 1899, § 17, p. 151.



N. Proeva, La déesse Ma, IA 33,2(1983)165—183 171

On peut citer d’autres exemples, toujours a Rome: la frise de
Trajanus sur I’Arc de Constantinus — la scene de Yadventus de I’'em-
pereur entre Victoria, & droite, et Virtus, & gauche4l — et la frise de
Marcus Aurelius4, I’empereur triomphant accompagné de Mars et
Virtus et Victoria en vol au-dessus de sa téte. Par contre sur la frise
du Palazzo dei Conservatori — relief de Yadventus d’Hadrianus — la
déesse représentée en Amazone d’une grandeur surnaturelle et qui lui
offre I’orbe de sa main droite, doit étre considérée plutdt comme la
déesse Roma43

Virtus  est toujours représentée sous ces traits: costume d’Ama-
zone, casque, bouclier, parazonium, sur la série des sarcophages portant
la scéne de la chasse du lion, datés lléme — fin du Ill éme s. de notre
ered On a la confirmation de cette interprétation dans la représen-
tation de Virtus sur la stéle votive de Koln (fig. 4)& sur laquelle elle
est représentée dans un costume d’Amazone, avec les bottes, le casque et
les attributs de Ma-Bellona: lance et épée (massue?), rapprochée de
Ma-Bellona par W. Schleirmacher4 Une autre preuve est donnée par
le rapprochement de Virtus avec Magna Mater, tout comme Bellona,
statue d’argent de Virtus offerte par les dendrophores de Magna
Mater*7. Trés révélatrice a ce propos est I'inscription de Madaura en
Numidia consacrée a Virtus, sur laquelle figurent les cistiferi comme
pour Bellona**. Pour établir plus précisément I’image de la déesse, il
sera intéressant d’examiner les représentations de ses desservants,
sur lesquelles je reviendrai plus loin.

L’un des quatre portraits des médaillons du vase a vernis noir
trouvé dans une tombe romaine prés de Trier et daté de la fin du lléme
s. de n.e. a été longtemps attribué a Bellona. Au-dessus des épaules
de la déesse casquée sont peintes une double hache et une épée (fig.
5)0 grace auxquelles elle se distingue de Minerva figurant aussi sur
le vase, comme Mercurius et Fortuna. On trouve aussi I'image da la
déesse casquée sur les monnaies d’or de SullaPainsi que sur les deniers
de M. Volteius M(arci) f(ilius) sur le revers desquels, d’apres A. Al-

41 G. KOEPPELL, (Profectio und Adventus) Bonner Jahrbicher, 1969,
p. 158, fig. 10.

L op. cit. p. 148, fig. 6.

43 op. cit. p. 156, fig. 9.

M4 A. VACCARO MELUCCO, Sarcofagi romani di Caccia al Leone, Studi
Miscellanei, 11, 1963—64, p. 1—60, pl. 1—64.

4% Trouvé a Bocklemiind, quartier de Kéln; Rom—Ger. M. n° inv. 2921;
CIL XIIl 8513.

%6 Dea Virtus in den Rheinlanden, Germania, 22, 1938, p. 252—»253 cf. aussi
H. SCHOPPA, Gétterdenkméler in Kdéln, Die Denkméler die rém. KélIn, bd. XXII,
1959, p. 59 n° 104, pl. 85.

47 CIL X1V, 69, Ostia; Bericht Rom—Germ. Komission, 27, 1937, p. 73 n°
78, Pflaza,

48 F. CUMONT, (Les cistiferi de Bellone), CRAI, 1919, p. 256—260.

9 E. SCHWERTHEIM, Die Denkméler Orientalischer Gottheiten im romi-
schen Deutchland, Leiden, 1974, p. 243, n° 217, pl. 117 KRUGER, RO6m—Germ.
Korespondenzblatt, 6, 1913, p. 47, Ch. PICARD, R. A., 1960/2, p. 68, n. 2.



172 N. Proeva, La déesse Ma, 2A 332(1983)165—183

foldigh figure Ma-Bellona, associée au droit a Magna Mater condui-
sant son char attelé de lions, ce qui constitue une preuve formelle de
sa présence et de son association avec Cybela de I’époque de Sulla. Sur
le denier de P. Licinius Nerva, on voit une déesse portant un bouclier
et une lance, surmontée d’un croissant, associés au revers a la téte de
Mars, identifiée par A. Alfoldi également comme Ma-Bellona5L Cette
image se distingue de celle de la Bellona italique représentée sur les
monnaies de Bruttium et Lucania, ou elle est armée d’une lance et
d’un bouclier, mais figurée en mouvement (fig. 6). Elle a été identifiée
par F. Sheu comme Athéna Pallas®2 Une déesse guerriére exacte-
ment dans la méme attitude et avec les mémes attributs (lance et bou-
clier) figure sur les monnaies de Commodus33 interprétée comme Mi-
nerva. Je pense qu’il s’agit de Bellona, car on peut la mettre en rela-
tion avec le témoignage d’Herodianus a propos d’une tentative d’
attentat sur Commodus. Le meurtrier s’était mélé aux dendrophores
(hastiferis d’aprés la conjecture d’Hepding)® du cortege lors de la
cérémonie a Magna Mater et Bellona. L’attentat ayant échoué, on peut
considérer ces émissions datant de 181-184 comme un hommage del’
Empereur rendu a la déesse qui I’avait protégé (fig. 7). Mais sur I’émission
de 190-191, on trouve a peu prés la méme image avec la légende MINER.
AUG.P.M.TR.P.XVI. COS. VI, avec ou sans S.C.% a la differences
prés qu’au lieu de la lance, la déesse porte une palme, ce qui était
suffisant, avec la légende, pour distinguer les deux déesses I’une de
I’autre. En fait Commodus fut exposé, ou se crut exposé a plusieurs
conspirations a partir de 185 a la fin du regne5. On concoit que la
propagande officielle ait programmé une série monétaire des dieux
et déesses qui étaient cencés avoir sauvegardé I’'Empereur de tant de
menaces mortelles58. Quant a I’identification du type en ,,Amazone*
de Roma- Virtus assise, qui était plus souvent interprétée comme Roma,
d’apres C. Vermeule, il doit étre considéré comme Virtus car il ny a
pas de représentations de Roma en Amazone assise sur les monnaies,
ce qui est le cas avec Virtus sur les monnaies impériales®. En méme
temps il donne la liste la plus complete des représentations de Vir-
tus sur les monnaies et dans I’art figuré@

% Die troianischen Urahnen der Romer, Basel, 1957, pi. IX, 1 (Sulla) et p. 6
pi. 1X/ 2—9. Son identification a été refusée par S. WEINSTOCK, JRS, 1959, p.
170—171, sans arguments.

51 Ibid, pi. IX, 9, 12.

2 The coinage of the Lucanians, Num. Chr. 4, 1964, p. 65—74, pi. VII, 5
et 7; ainsi que Bronze coins of the Bruttians, Num. Chr., 1961, p. 51, pi. V/2—4.

8BBMC, I, n° 103, pi. 93/11 n° 120, pi. 94/4; n° 131, pi. 94/11; n° 511, pi.
104/7, n° 527, pi. 105/4; n° 540, pi. 105/10.

5% HERODIAN. 1, 10, 4.

% Attis, 1903, p. 171.

BBMC Ill, n° 301—303, pi. 98/18—20; n° 674, pi. 109/16.

57 G. STANTON, Marcus Aurelius, Lucius Verus anci Commodus, 1962— 1972,
ANRW, II, 2, Berlin—New York, 1975, p. 536.

58 J. BEAUJEU, La réligion romaine a Mapogée de MEmpire, I, p. 387.

59 op. cit. p. 68—69, pi. VII, 11—12.

& op. cit. apendix, p. 108—>112, pi. XI; et n° 64—84.



N. Proeva, La déesse Ma, ZA 332(1983)165—183 173

A propos des déesses romaines guerrieres R. Mattingly pense
que Roma n’apparait pas comme une déesse avant le lléme s. de notre
ere, lorsqu’elle devient la divinité préférée6L D’apres lui, elle se pré-
sente pareille a Minerva ou plus souvent comme Virtus, dont il est
difficile de la distinguer si elle ne porte pas le parazonium. Aussi, n’
est-il pas possible au TVéme s. de notre ére de distinguer le type Urbs
Roma de celui de Virtus Romanorum. Il croit que Virtus peut toujours
étre une divinité tutélaire de Roma?2

S’il est difficile de se faire une idée de I’aspect de la déesse dans
le monde gréco-romain, on pourrait s’attendre & une abondance
de dédicaces, ex-voto et inscriptions dans sa ville d’origine, Comana
de Cappadocia. Mais le site n’a pas fourni, jusqu’a présent d’effi-
gies de la déesse parmi les ex-voto recueillis par les voyageurs du siéc-
le dernier. On n’a pas non plus trouvé la statue de culte du temple,
dont on ne connait pas I’emplacement. On sait qu’a I’époque chrétienne,
il a été transformé en église63

L’identification de Comana avec le village arménien de Car sur
la riviere Saxos, a été faite par Ch. Texier& d’apres la description de
Strabon et I, Itinerarium Antonini*, sans qu’il ait visité le site. A par-
tir de 1890, le site a été visité plusieurs fois, lorsqu’on a copié les ins-
criptions@ Une premiére description des ruines, pas toujours claire,
a été faite par P. Karolidis@ une deuxieme par E. Chantre6/, qui a
visité le site en 1894 et qui donne les photographies des ruines en les
interprétant comme les restes du Grand et du Petit Temples. 1l a, en
outre, recueilli une collection de petites figurines parmi d’innombrable
ex-voto en bronze. Certaines d’entre eux sont, d’aprés lui, les ex-voto
et les symboles du culte de M& primitive, antérieure a I’arrivée des
Romains63 pour le culte de laquelle des Cappadociens n’avaient pas
besoin de temple. Ce sont les Grecs et les Romains qui lui ont dressé
des temples somptueux® I’identifiant avec I'une de leurs divinités.
La description des ruines en 1907—1908 est différente pour le Petit
Temple identifié par L Jalabert comme funéraire? Lors des fouilles

6l R. MATTINGLY, The Roman Goddess of War, The Proceeding of the
African classical Assosiation, no. 1, 1958, p. 27.

& idem.

63 PROCOP., Bel. Pers., 1, 17.

64 Description de M'Asie Mineure, 11, 1849, Paris, p. 42.

6 W. M. RAMSAY, J. of Philo/,, 11, 1882, p. 145—150, 159—160;

W. H. WADDINGRON, op. cit. p. 125—148;

J. R. S. STERRET, Pap. Amer. School Athens, Il, 1888, p. 234—>239;

V. W. YORKE, JHS XVIII, 1898, p. 316—319.

G. JERPHANON — L. JALABERT, Mel. Fac. Orient. V/I, 1911, p. 311—328;

L. OEHLER, in GROTGE, Meine Vorderasien Expedition. 1906—1907,

Leipzig, 1911, p. LXXI—LXXXVIII, pi. IV—V.

6 Ta Kopavd kot Td epeima abtwv, 1882, év ABnvaig cf. compte rendu
de S. REINACH, R. A, 1883, 1l, p. 61—63.

67 Mission en CAPPADOCE, Paris, 1898, p. 133—143, fig. 101—103.

8 Op. cit., p. 136.

60 lbid, p. 135.

0 Op. cit, p. 287.



174 N. Proeva, La déesse M4, 1A 33,2(1983)165—183

turco-britanniques effectuées a Car en 1967, ont été mis au jour des res-
tes architecturaux de I’antiquité tardive réutilisés et réadaptés a F époque
paléobyzantine7L

Aucune inscription ne donne le nom de Comana, attesté pour-
tant dans les sources antiques. W. H. Waddington a pensé que le nom
était attaché au sanctuaire et que celui de la ville adjacente, qui a joui
d’une organisation municipale apres la chute des grandes prétres et
la réduction de la Cappadocia au rang de province romaine, était Hiéra-
polis. Cette opinion a été généralement acceptée jusqu’a ce que L. Ro-
bert ait montré qu’il s’agit en fait de I’ethnique qui était en usage cou-
rant depuis I’époque hellénistique jusqu’a la fin de I’époque romaine72
La Comana du Pont s’appelait Hiérocctesaréa.

Une des figurines de la collection ,,Chantre”4 est d’un intérét
particulier pour notre propos: il s’agit d’un chien provenant de Car
(Musée du Louvre, no d’inv. A.O. 9665)(fig. 8). Il est assis sur un socle
bas, dans la méme position que le chien de gauche sur la plaque de
Prétor, ce qui confirme I’attribution de la plaque & Ma cappadoci-
enne. Malheureusement, il est imposible de dire quoi que ce soit sur
le role du chien dans le culte, car aucune des sources ne le mentionne.
Probablement il est en rapport avec le caractere guerrier de la déesse,
qui la rapproche aux divinités chtoniennes72a. Son réle devait ce-
pendant étre important, car il persiste malgré les transformati-
ons et les influences qui se sont exercées pendant les siécles. On le
trouve dans le culte de Bellona, mais de maniére moins sensible
que dans les régions perméables aux influences grecques. Par exemple,
sur la stéle funéraire d’un bellonarius, trouvée a Rome et conservée
a la Bibliotheca Vallicelliana7 le prétre porte un collier dont I’élément
central est encadré par deux tétes, que E. Saglio a reconnues comme
des tétes de serpent7 En se fondant sur le fait que cet animal est I’
attribut des divinités chtoniennes H. Graillot a rejeté cette interpré-
tation et hésité entre des tétes de chienes et des tétes de loups/ A. Strong
y a vu des tétes de loups7 car il a supposé que le loup était sacrifié a
Bellona comme dans le culte de Mithra, dans les sanctuaires desquels
on a trouvé des ossements de loups et d’autres bétes sauvages?/. Dans
,L’hymne Homérique“ consacré a la Mére des Dieux, le poéte dit

71 R. P. HARPER — I. BAYBURTLUOUGLU, (Preliminary report on
excavation at 8ar, Comana Cappadociae in 1967), Amt. Stud. 18, 1968, p. 152—153.

7 La déesse d'Hiérapolis Castabala, Paris, 1964, p. 84.

720 Sur le caractéere chtonien des divinités qu-rrieres c¢f. M. D. PETRO-
VJC [PETRUSEVSKI], Les divinités et les démons du couleur noir chez les peu-

ples anciens, Beograd, 1940, en serbo-croite, sons résumé, p. 29—30 (Ares),
p. 33 (Bel'ona).

BB A. STRONG (Sépulcral relief of a priest of Bellona), Pap. BSR, 1X, 1920
p. 205—213, pi. XXVI.

74 Dictionnaire des Antiquités, 1/1, p. 686, et 1/2, p. 1525, fig. 1986.

B Op. cit, p. 237, n. 6.

® Op. cit., p. 209, n. 7.

77 F. CUMONT, Textes et monum., I, p. 89, Il sup. 518, n° 273 ter.



N. Proeva, La déesse Ma, ZA 33,2(1983)165—183 175

que la déesse se plait aux hurlements des loups et des lions7 ce qui
explique le rapprochement de M& avec Cybela, dérivée de la Mére
des Dieux.

Maintenant que Ton a vu que le chien avait sa place dans le culte
de Ma de Cappadocia, on peut ajouter au nombre des représentations
de la déesse la plague découverte a Razgrad, I’antique Abritus, Moesia
Inferior, (fig. 9)M, ol Ton voit une déesse assise de face, jambes vers
la gauche, sur un siége invisible. Elle est coiffée d’une couronne ra-
diée. Ses cheveux longs tombent sur les épaules. Vétue d’une tunique
longue qui découvre les pieds, elle porte un manteau agrafé sur la poit-
rine, dont un pan retombe sur le bras gauche en couvrant partielle-
ment le bouclier rond posé a terre prés d’elle. Elle porte en outre une
cuirasse a un seul rang de lambrequins, serrée, par une ceinture. Dans sa
main gauche, elle tient un parazonium qui dépasse a droite. De la main
droite, elle s’appuie sur une lance. Au-dessus de son épaule gauche,
un aigle de profil a gauche retourne la téte. Contre sa jambe droite,
un chien de face leve la téte vers la déesse. Au revers de la plaque, est
gravé un nom latin: Ter(. ...) Ruf(. . ..)8Rvraisemblablement le nom
du dedicant et, dans le sens perpendiculaire au nom, BS, qu’on pour-
rait déchiffrer comme B(otum) S(olvut)BL

G. Kazarow, qui n’a pas reconnu le parazonium, I’identifie comme
étant une massue et attribue la plaque a Ma du Pont. Celle-ci est repré-
sentée sur les monnaies avec une massue, son attribut principal&
Parfois, la massue est représentée a coté de la déesse& parfois elle
figure au revers® ou encore, la massue est seule au revers de I’effigie
de I’empereur pour symboliser la déesse®d La plaque de Razgrad a
été prise de nouveau en consideration par J. Jurukova a propos du syn-
crétisme religieux en Thrace, Mésie et Macédoine d’apres les monnaies
de I’époque impériale&. Elle corrige la description de G. Kazarow,
mais confond [attribution, en imputant la plaque a Ma cappadocienne§;,
ce qui est tout a fait contraire a I’opinion de ce dernier. Malgré les
points communs (chien, cuirasse, bouclier), il faut noter quelques

78 J. HUMBERT, Homere, Hymnes, Paris, 1967, p. 197—198.

M G. I. KAZAROW, (Neue Denkméler zur Religionsgeschichte Trakiens),
A. A 3/4, 1922, p. 195—197, fig. 16—16a.

& Plusieurs solutions sont possible mais la plus courante est TER(entius)
RUF(us). Pour le gentilice voir I'index dans W. SCHULZE, Zur Geschichte Letei-
nischen Eigennamen, Berlin, 1966 s. v. TER ( ), et pour le cognomen I’index dans
|I. Kajanto, The Latin Cognomina, Helsinki, 1965, s v. RUF (

8l La confusion entre b et v était tres courante, surtout au 11l s. de n. e., voir
H. MIHAESCU, La lange latine dans le sud-est de I'Europe, Bucarecti—Paris, 1978,
p. 193. On peut citer d’ autre cas dans la méme province: CIL 111, 12433: botu=
votam.

& WADDINGTON, BABELON, REINACH, Recueil général des monnaies
grecques d'Asie Mineure, | Paris, 1925, pi. XIl, 3—A4.

&8 Op. cit. n° 9, 9a, b, pl. suppi. K/9—10.

8 Op. cit. n° 7, pl. suppi. K/7.

& Op. cit. n° 10, pl. XII/2.

& Bui. I. A. Bulg. XXXV, 1974, p. 39—40, pl, VII/2.

& Ibid, p. 39, n. 40.



176 N. Proeva, La déesse M4, ZA 33,2(1983)165—183

différences dans I’'armement (lance au lieu de hache) ainsi que dans le
vétement et I’attitude. Mais la différence la plus frappante est dans
les animaux. Au lieu de deux chiens, le sculpteur a représenté un aigle
au-dessus de I’épaule de la déesse.La représentation d’un aigle n’est
pas étonnante, car sa présence dans le culte de Ma pontique est bien
attestée. Il figure au revers de monnaies impériales, ou la statue de
la déesse apparait sous un temple tétrastyle dans le fronton duquel
I’aigle combat le serpent8 Pour M& de Cappadocia, nous avons la
méme preuve que pour le chien. Des dizaines de figurines de bronze
de la collection ,,Chantre“® montrent le méme type d’aigle {Aquilia
fulva, commun dans les montagnes du Taurus) et dans la méme atti-
tude. L’habitude d’encadrer les dieux par des animaux disposés symétri-
quement, est bien connue en Orient. Ainsi, deux aigles sont représen-
tés sur la plaque vue jadis dans le commerce en Suisse, que I’on peut
attribuer a Ma cappadocienne®(fig. 10). Une déesse est debout de face
en appui sur la jambe droite, la jambe gauche fléchie et légérement
en retrait. Elle est coiffée d’une couronne radiée, et ses cheveux longs
tombent sur les épaules. Elle est vétue d’une tunique longue a manches
courtes et d’un manteau agrafé sur I’épaule droite. On voit par dessus
une cuirasse a deux rangs de lambrequins, barrée par une lourde cein-
ture. Dans sa main droite, elle tient la poignée d’un parazonium qui
semble passer dans sa ceinture. Deux aigles, ailes déployées, sont per-
chés sur ses épaules. De sa main droite, elle tient une lance. La repré-
sentation est encadrée par trois guirlandes nouées bout a bout dont,
les extrémités sont pendantes. H. Seyrig a expliqué la présence
de I’aigle, oiseau du Soleil, par une référence au folklore hittitedl
en soulignant le caractere solaire trés antique de la déesse indiqué déja
par E. Herzfeld® et J. Garstang®L’interpretation de M& comme un
aspect de la déesse Soleil d'Arina est tout a fait acceptable, car celle-ci
n’a pas seulement un caractére, solaire, mais aussi guerrier. Les anna-
les de Hattusili i-er% disent qu’elle conduisait le roi a la guerre et
assistait aux combats avec son époux, le Dieu de I’Orage et de la guerre.
Sur les reliefs D et i de Malatya% la déesse Soleil, considérée par I
auteur comme DieuB tient dans sa main droite une arme qui ressemble,@

8 WADDINGTON, BABELON, REINACH, op. cit, n° 12 a, pi. XI1/4;
PRICE—TREEL, Coins and their cities architecture on the ancient coins of Greece,
Rome and Palestine, London, 1977, p. 95—99, fig. 176—177, qui expliquent la re-
présentation comme I’entrée d’un sanctuaire.

8 Op. cit.,, p. 156, pi. XXVI.

D I—8| SEYRIG, (Une déesse anatolienne), Antike Kunst, 13, 1970, pi. 35/36,
—78.

91 Op. cit., p. 77.

R Op. cit.,, p. 115.

B (The Sun God(dess) of Arenna), Annals of Archeology and Anthropology,
VI, 1914, p. 115

A0 R. GURNEY, Some aspects of Hittite religion, Oxford, 1977, p. 11.

B L. DELAPORTE, Malatya, I, La porte des Lions, Mem. Inst, franc,
arch. Stamboul, V, Paris, 1940, pi. XX/10 et XXI11/22,

% Op. cit., p. 29—30 et 31,

p. 76



Ib

Fig.



Fig. 3



Fig. 6 Fig. 5



Fig.7



Fig. 8






N. Proeva, La déesse Md, ZA 33,2(1983)165—183 177

comme R. Dussaud le remarque%, a un ,double marteau®, tandis
qu’avec la main gauche, elle tient une hache posée sur son épaule.
Mais le double marteau n’est-il pas une double hache? L’autre hache
n’exclut pas cette hypothese. 1l suffit de rappeler la stele funéraire du
Bellonarius de Rome® qui tient deux doubles haches. Cette perma-
nence des symboles montre que les cultes anatoliens de I’6poque gréco-
romaine ne sont que I’aboutissement des vieux cultes hittites. On en a
d’autres exemples: la persistance jusque sous I’empire romain du culte
de Heraclés-Sanda et de Zeus Latrandos, dans les régions qu’ont occu-
pées les tribus hittites99; le culte de Koubaba (Cybela et Attis), qui a
des paralléles dans la Grande Déesse et le Dieux-fils du panthéon hitti-

te, ou le fils supplante le pére (Grand Dieux) et devient I’'amant comme,
Attis pour Cybela.

Sur la plaque de Pretor, le caractére solaire est exprimé, non
par un aigle, mais par la téte de Sol, flanquée de deux tétes chevalines
qui se substituent au char de Sol, normalement représentée sur d’ autres
monuments cultuels avec quatre chevaux attelésld En Macédoine,
une représentation abrégée de la méme facon se trouve sur le fronton
d’un relief rupestre de Philippil0L La persistance de ce caractére
d’origine hittite est d’autant plus significative, si Ton tient compte
des influences étrangéres qui subit la déesse au cours des siecle. Il me
semble que la plus forte et la plus importante a été celle de la religion
perse, en particulier dans I’organisation du culte: la hiérarchie des
fonctions et les titres honorifiques. Un des titres les plus significatifs
est celui donné a son Grand Prétre, honoré comme second personnage
aprés le roi; il est d’origine iranienne, comme |’a montré E. Benve-
niste10* Un des grands prétres de Ma et stratege de la Cataonia porte
un nom perse, comme I’a montré L. Robertl® Ce n’est pas étonnant,
si I’on tient compte de I’iranisation de I’Asie Mineurel® Outre les
noms perses discutés et rassemblés par L. Robertl® il faut noter
inscription de Sardes, gravée au milieu du lieme s. de notre ére, re-
lative a un réglement du culte de Zeus par l’autorité perse, dans laquelle
on trouve l'interdiction de participer aux mystéres de divinités indige-
nes de I’Asie Mineure, entre autres M&100 Cette inscription est d’au-
tant plus intéressante qu’elle nous montre la persistance du culte de

97 Les religions des Hittites et des Hourites, MANA, |, Paris, 1945, p. 338.
B A. STRONG, op. cit. pi. XXVI.

P R. FOUCART, (Le Zeus Stratios de Labranda), Monuments Piot, XVII,
1910, p. 159 et 175.

10 M. J. VERMASEREN, Corpus cultus Cybelae Attidisque, 111/3, p. 82,
n° 304, pl. CLXVIII.

101 P. COLLART — P. DUCREY, Philippes I. Les reliefs rupestres, Paris
1975, p. 201, fig. 14.

1 Titres et noms propres d'lran ancien, Paris, 1966, ch. Ill. p. 51—56.

1B Noms indigenes, p. 436—437, ot il est question du titre d’ dapxiepelg
qui apparait trois fois.

14 F. Curnont, Les religions orientales, p. 213.
16 Op. cit, p. 516—519.
16L. ROBERT, Inscription grecque de Sardes, CRAI, 1975, p. 322.

12 Ziva Antika



178 N. Proeva, La déesse M&, 2A 33,2(1983)165—183

Ma et de ses mystéres jusqu’a I’époque romaine imperiale. L’ono-
mastique perse et la persistance des cultes perses montrent le degré d’
iranisation de I’Asie Mineure orientalel(7 et expliquent la répartition
des cultes indigénes dans toute I’Asie Mineure, comme c’est le cas de
Ma& en Lydial®B L’autre preuve du rapprochement entre divinités in-
digénes d’Asie Mineure et divinités perses réside dans les représenta-
tions d'Anaitis sous les traits d'Athénal® comme c’est le cas de Ma
cappadocienne, sur les monnaies royales.

Ces différentes facon d’exprimer le caractére solaire de la déesse
montrent une évolution rétrograde: plus on avance dans le temps,
moins il est exprimé, ce qui est un indice de datation relative. L’ex-
pression est la plus forte sur ,la plaque Seyrig“: deux aigles sur les
épaules de la déesse; moins accentué sur la plaque de Razgrad: un
aigle; et elle est la plus faible sur la plaque de Prétor: évocation du
char de Sol dans le fronton. H. Seyrig a pensé que I'image de déesse
a deux aigles a été crée a I’époque hellénistique pour distinguer les deux
Ma110. Mais la plaque de Razgrad est plus proche de la sienne que de
la nbtre, d’abord par sa forme, ensuite par certains détails: méme tu-
nique longue, méme armement (seul le bouclier manque sur la ,pla-
que Seyrig®) et méme type de cuirasse. Malheureusement, cela lui
avait échappé, comme aux autres chercheurs. Comme la graphie de
la consécration est courante au Il éme s. de n. & surtout dans les ré-
gions sous l’influence grecque, on peut dater presque avec certitude
les deux plaques du Illéme s. Pour dater sa plaque H. Seyrig s’est fondé
sur le type de cuirasse, qui est tout a fait hellénistique, mais comme
la plaque de Razgrad le prouve par son inscription latine, dans un sens
archaisant. I est evident que les deux documents sont de la période
romaine et reproduisent un carton hellénistique.

Quant a la datation de la plaque de Pretor, il est difficile de la
préciser. Elle aussi montre une cuirasse archaisante de type hellénis-
tique au bord inférieur rectiligne. Mais elle est d’une forme inhabitu-
elle, puisqu’elle ne comprend qu’une seule épauliere, et ce désir de
représenter la déesse comme Amazone (qui confirme I’identification
de Mé-Bellona sur les reliefs de Rome) est unique a ma connaissance
sauf peut-étre le buste cuirassé sur I’arc de Constantinus a Rome, qui
est malheureusement endommagél11l La forme du glaive qui est d’un
type tout a fait romain, et la représentation du fronton, qui est cou-
rante pendant la période romaine, surtout a I’6poque impériale, ain-
si que le sigle latin gravé au revers de la plaque (qui peut étre le sigle
numérique de la production ou de I’'emplacement de la plague dans
le sanctuaire) sont d’autres indices chronologiques. Comme d’autres
trouvailles de Macédonia (les inscriptions d’Edessa) sont datées du

107 Ibid, p. 327.

18 Ibid, p. 323.

10 H. SEYRIG, (Sur un bas-relief de Tong i Sarvak), Syria, 47, 1970; 115,
n° 6, pl. IX/3et R. GHIRSHMAN, Syria, 52, 1975, p. 126—127, fig. 8 et 10.

10 Op. cit. p. 77.

111 C. C. VERMEULE, Berytus, 13/1, 1957, p. 28, n° H 1 pl. XXIII, fig. 73



N. Proeva, La déesse M4, tk 33,2(1983)165—183 179

I1léme s. d n. & (voir plus loin) on peut dater notre plaque de la méme
époque. Le style est bon sauf les maladresses du pied droit, de la main
gauche qui est trop grande, et du chien de gauche qui est représenté
moitié devant, moitié derriere la colonne. L’artiste a essayé de rendre
la profondeur. Il a réussi partiellement pour la jambe droite et comple-
tement pour la jambe gauche.

La plaque de Pretor s’insere dans une série de plaques votives
macédoniennes :

— naiskos de Némésis trouvé a Katranitza, au musée de Kozani (no.
inv. 60)112

— naiskos de Cybela, probablement de Thessalonique, au musée de
Lyon113

— naiskos de Némésis, de la collection H. Stathatos provenant de
Macédoniall4.

V. G. Kalipolitis a proposé de les attribuer & un atelier de Thes-
saloniquell5 ce qui a été accepté par J. P. Sodinill6 Mais notre plaque
est apparentée aux plaques de Razgrad, surtout a la plaque déArte-
mis représentée avec un chien et un cerf dans la méme attitude que
la Ma de Pretorl17. Par la forme du fronton, elle est trés proche du
naiskos de Zeus au Musée de Sofia (no. inv. 6498) et du double nais-
kos de Cybela et Némésis {Sarapis selon I. Velkow) dans le méme
Musée (no. ivn. 3849)118 malheureusement de provenance inconnue.
Aussi serait-il prématuré de faire des hypothéses sur le lieu de fabri-
cation d’un trop petit nombre de documents.

En ce qui concerne I'utilisation de la plaque, on peut citer I'ima-
ge d’un archigallus de Cybela qui porte un naiskos en métal avec I'ima-
ge déAttis en pendentif et la statue déarchigallu. de Montfaucon, aujourd’
hui perdue, dont le naiskos avait une représentation de Cybela, Zeus
et Mercurius19. Cela était trés répandu pendant la période romaine,
mais connu déja a I’époque d’Hérodotel Outre les naiskois porta-
tifs, les dévots portaient comme bijoux, des médaillons avec une ima-
ge divine. Ainsi, Varchigallus de Montfaucon a été orné par deux
médaillons avec I'image déAttis et le bellonarius de la Biblioteca
Vallicelliana a Rome, porte sur sa couronne de feuilles de laurier,

112 V. G. CALLIPOLITIS, (Naiskos de Némeésis trouvé en Macédoine)
Essays mem. of E. Lehman, New York, 1964, p. 59—62, fig. 1.

113 CH. PICARD, (Sur un naiskos inédit de Cybele au Musée du CAIRE),
Mon. Piot, XLIX, 1957, p. 58—59, fig. 1.

14 J. P. SODINI, (Naiskos de Némeésis), Collections H. Stathatos, 1V, 1971,
pi. 1X, p. 55—60.

15 Op. cit. p. 61.

16 Op. cit. p. 60.

17 G. I. KAZAROW, op. cit. p. 188—189, n° 6, fig. 6..

18 1. VELKOW, Bull. 1AB, VII, 1932, p. 414—A415, fig. 171—172.

119 M. J. VERMASEREN, op. cit. n° 466, pl. CCXCVI—CCXII; J. KEIL,
Denkmaéler der Meter-kultus, JOAI, 18, 1916, p. 75, fig. 47.

120 HERODOT. 1V, 76.

12*



180 N. Proeva, La déesse M4, ZA 33,2(1983)165—183

trois médaillons avec une image de divinité casquée: a droite. Mars
barbu, a gauche Minerva et Bellona (?) au centre, qui est assez abi-
mée. Mais il est difficile de reconnaitre un pendentif dans la plaque
de Pretor, qui est trés lourde (622, 160 gr.) et ne posséde pas de dis-
positif de suspension. Plutét que de supposer, comme H. Seyrig, que ce
type de documents était encastré dans une stele de pierrel2l, n’est-il
pas préférable de le considérer simplement comme un ex-voto de

sanctuaire ainsi que le propose Ch. Picard a propos du naiskos du
Caire122?

Le culte de Ma en Macédoine

La trouvaille d’une représentation de Ma en Macédoine surtout
a Pretor (si I’origine du nom est bien & mettre en rapport avec un champ
militaire) n’est pas étonnante car, outre cette représentation, la déesse
Ma& est connue en Macédoine par quatorze inscriptions, dont onze
la mentionnent directement. C’est plus qu’a Comana méme, ou la
déesse n’apparait que sur quatre inscriptions: trois fois comme
Nikn@opog Oed123 et une fois comme ©ed peyiotn ¢ XwpaclX
Des dédicaces faites entre 211 et 265, trouvées a Edessa (Voden) en
1898, ont été signalées dans les journaux locaux et attribuées aux tom-
beaux de Philippe. P. Papageorgiou en a publié neufls qui ont été
reprises par A. Kontoleon mais avec la provenance de ThessaloniquelX
puis dans le Berliner philolog. Wochenschriftl7 avec la méme erreur
sur la provenance, qui a été corrigée aussitdt par P. Perdrizetl? et
Th. Reinach12. Aprés quoi, P. Papageorgiou a repoublié la trouvaille
en ajoutant les nouvelles inscriptions d’apres les renseignements re-
cueillis a Thessalonique auprés de ses amis13 De son coté, le savant
yougoslave J. Brunsmid a aussi obtenu les copies de cing inscrip-
tions et des informations sur la trouvaille13l distinctes de celles de P.
Papageorgiou, car aucun des auteurs n’a visité le lieu de trouvaille

121 Op. cit. 11.
12 Op. cit. p. 57.
123 1) WADDINGTON, op. cit. p. 126—127, n° 1; RAMSAY, op. cit. p#
147, n° 5; STERRET, op. cit. p. 234, n° 263; DITTENBERGER OGl,
364.
2) L. JALABERT, op. cit. p. 320—321, n° 17. 3.
3) R. P. HARPER, op. cit. p. 102, n° 2; 05, Bull, Epigr. 1969, p. 520.
124 YORKE, op. cit. p. 316, nl 23.
15 'Appovia, n° 4174 du 13 janvier 1899, Smyrnc, non vidi.
16 La déesse Ma sur les inscriptions de Macédoine, REG, IX; 1899,
p. 165—173.
127 N° 20 du 20 mai 1899, Inschriften aus Makedonien, col. 634—»638.
128 BCH 23, 1899, p. 340.
129 Bull. Epigr. XII, 1900, p. 124.
18 Kupiag 6gd¢ Mag avikiitou, émnkood vaog év Edéoon 1 MaKedOVIKN
(Bodévolg) kai 14 énuvyapota, A 6nva, 12, 1900, 65—88, pL 1—3.
131 L’inscription grecque du sanctuaire de la déesse Ma a Yodena (Edessa)
en Macédoine, Vjesnik hrvaiskog archeoloskog drustva 111, 1898/99, Zagreb, p. 131—a
136, en croate.



N. Proeva, La déesse Ma, 2A 33,2(1983)165—183 181

ni vu les inscriptions. Bien que les renseignements des auteurs diver-
gent sur les circonstances de la découverte, il y a un point commun:
c’est la description du sanctuairel3 Il s’agit d’une grotte de trois mét-
res de diamétre s’ouvrant dans le flanc Est de la colline d’Edessa, fer-
mée au sud par un mur. Au bas du mur sont gravées trois lettres en
monogrammel33 Pour P. Papageorgiou qui les a lues BOP, elle donnent
I’an 24 de notre ére, date de la construction du sanctuaire et tenninus
ante quem pour la trouvaille134 J. Brunsmid a lu BOT =224 de n. €0
date de travaux quelconques exécutés dans le sanctuaireld Comme
ni I’un ni I"autre n’ont vu les inscriptions, il est trés difficile de juger
de leur interprétation dans Iétat actuel de la documentation et des
publications. S. Pelikidis, qui afouillé a Edessa en 1922—23, a découvert
de nouveau le mur et vu le monogramme B—*1, en le laissant sans com-
mentaire13 Comme la fouille a montré qu’il ne s’agit pas d’un temple,
mais de la porte de la muraille nord d’Edessa datant de I’époque by-
zantine ou de I’antiquité tardivel37, ce monogramme perd de son impor-
tance pour nous. Cette fois, les pierres sur lesquelles les inscriptions
ont été gravées, sont décrites avec plus de détail. 1l est plus que sir
qu’elle proviennent du sanctuaire qui n’est pas encore localisé: les
inscriptions tiennent compte des trous, parmi lesquels certains sont
encore remplis de plomb car il s’agit des montants de la porte sur les-
quels les inscriptions ont été gravées aprés la construction du temple.
Prés d’un siécle c’est écoulé sans véritable étude de la trouvaille; or
c’est le plus important groupe d’inscriptions consacrées a Ma trouvé
en un seul endroit, et il dépasse de loin le nombre de toutes les autres
dédicases: neuf au total, dont quatre proviennent de Comana de Cappa-
docia. Ces trouvailles montrent que le culte de Ma de Cappadocia était
tres répandu en Macédoine. L’autre preuve résiderait dans la popu-
larité des contaminations syncrétistigues de Ma avec Victoria, Dé-
métra et Tyché sur les monnaies impériales de I’atelier de Stobi si on
pouvait obtenir la confirmation de I'hypothese de J. Jurukoval®
On ne sait pas a quel moment, a quelle occasion et par qui le
culte de Ma cappadocienne a été introduit en Macédoine. Th. Rei-
nach1® suppose que le culte a été introduit par des esclaves d’origine
pontique et cappadocienne. 1l se fonde sur le nom Mdang, dérive de
M4, (mais comme L. Robert a montré14) c’est un nom d’origine paphla-

12 PAPAGEORGIOQOU, op. cit. p. 70; Brunsmid, op. cit. p. 131.

13 PAPAGEORGIOU, op. cit. p. 73, n° 14, pl. 1

3 ibid,p. 80.

1% op. cit., p. 131.

13 Arch, Deltion, 8, 1923, p. 260

137 op. cit, p. 265.

138 J. JURUKOVA, op. cit. p. 37, pl. VII. lljixiste un relief de Nemesis trou-
vé a Andautonia (Panonia Supperior) actuel Stitarjevo, conservé au Musée
Archéologique de Zagreb, iconographiquement tres proche de I'image de Ma:
A. HOFFILER — B. SARIA, op. cit, n° 474, et J. ZINGERLE, AEM, XX, 1897,
p. 229, fig. 35a. CIL 111 4008.

12 dans I'article de KONTROLEON, op. cit. p. 173.

10 Noms indigénes, p. 535.



182 N. Proeva, La déesse M4, IA 33,2(1983)165—183

gonienne en usage en Cappadocia); en méme temps il remarque qu’on
connaissait un Macédonien de ce nom14L Il faut peut-&tre voir la un
indice de I’introduction du culte a I’époque hellénistique a la suite de
I’expédition d’Alexandre en Asie Mineure et en Orient, surtout si I’on
tient compte de la configuration d’Edessa qui est pareille a celle de
Comanal42 L’explication du naiskos comme I'image de la grotte,
demeure de la déesse dans la montagne,qui a été proposée par E. Will
a propos de la Grande Mere 14%’accorde avec I’habitude bien connue
du clergé de Ma d’établir une petite colinne sur les lieux ou devaient
s’accomplir les rites et fétes du culte transporté. Les auteurs antiques
parlent de la colline artificielle de Bellona, destinée sans doute a évo-
quer I’image de la montagne de Comanal#4 et I’inscription CIL XIII
7281 = ILS 3805 de Castellum Manicarum a Mainz, donne le nom
de Mons Vaticanus, d’aprés le mont homonyme de Rome ou se trou-
vait le temple de Bellona.

L’absence de représentations certaines de Ma a provoqué des
hypothéses comme celle de R. Laroche qui avait supposé que Ma
était, comme d’autres divinités anatoliennes privées de documenta-
tion, une dénomination sans valeur du dernier avatar d’Istar combat-
tantlh Les trois plagues que nous avons étudiées prouvent le
contraire. En traitant de la survivance des sacrifices d’animaux, F.
Cumont se demandait quelle était la forme du culte de Ma en Asie
Mineure6 G. Bandinelli explique la raretée des représentations de
Ma-Bellona en acceptant I’opinion de Prockisch47 sur le caractére ani-
conique de son culte en Asie Mineurel48 Il me semble que le probléme
réside dans la rareté des lieux du culte et dans le manque de documents,
car aucun des sanctuaires connus n’a été fouillé jusqu’a maintenant,
malgré I'intérét qu’ils présentent. On sait que pendant les cérémonies
solennelles (£€0do1 = sorties de la déesse) qui avaient lieu deux fois

141 PTOL. Geogr. I, 11, 7.

12 D ’apres Ch. Picard, la plus ancienne représentation du Ma—-Bellona du
Il s. av. n. . se trouve sur un vase de bronze du Musée d’ Alexandrie, ce qui est,
a mon avis difficile a prouver. C’est une déesse casquée, penchée en avant, tenant
un objet non déterminé dans sa main, qui a déposé son bouclier ovale contre un
arbre et le massif rocheux derriére elle. Une fois de plus, les savants ne s’accor-
dent pas sur l’inteprétation et sur la datation du vase. Ch. Picard explique la
scéne comme la Passion d’Attis et la rencontre sur le Dindymon — mont sacré
anatolien (R. A., 1960 p. 66—68 et 70—71), en acceptant la datation d’Adriani
(Divigazioni intorno una coppa paesistica dei Museo di Alessandria), Roma, 1959)
qui l'interpréte comme le jugement de Paris. Dans le compte rendu de ce livre,
K. Schefold, {AJA, 64/2, 1960, p. 205—207) reste dans le domaine d’Attis. C’est
F. Matz qui a interprété la scéne comme un drame d’ordre musicale, par analo-
gie avec les sarcophages romains, y voyant Marsyas, Olympos et Athéna qui joue
du luth (GNOMON, 32, 1960, p. 289—297).

143 Colloque: Eléments orientaux dans la religion grecque, Paris, 1960, p. 102

M TERTULIAN. De pallio, IV et Gesta apud Zenon (Optat. Milev.) 186, 6).

1% Colloque de Strazbourg sur le syncrétisme dans les religions grecque et
romaine, Paris, 1973, p. 107—108.

16 Byzantion, 6, 1931, p. 528, n°® 2.

147 op. cit. s. V. Bellona .

148 op. cit. p. 23, n. 40.



N. Proeva, La déesse Ma, ZA 33,2(1983)165—183 183

par an, on portait I'idole de la déesse. A Rome, Ma-Bellona faisait
partie du cortége de Cybela, avec I’escorte de ses hastiferi et cistiferi.
D’aprés F. Cumont, les hastiferi étaient a I’origine les gardes du Grand
Prétre pendant I’exode de la déesse, devenue par la suite un college
permanent religieux au service de la déesseld9. En reprenant la dicus-
sion sur leur réle, D. Fishwick a montré que pendant la procession
de Lavatio, les Hastiferi portaient un objet cultuel, comme les dendro-
phores de Cybelal®En s’appuyant sur les sources littéraires et I’ins-
cription CIL VI 2232 = ILS 4181, il a proposé que cet objet de culte
soit la lance, ce qui est trés probable en effet pour la période romaine.
Dés le temps de Strabon, on trouve la légende déOrestes et d’Iphigenials],
évoquée & propos des deux Comana, a cause de leur rivalité: toutes
les deux prétendaient posséder le poignard d’Iphigénial® Les repré-
sentations de Ma-Bellona hastata sur la ,,plaque Seyrig“ et sur la pla-
que de Razgrad confirment cette Iégende et le glaive représenté a coté
de Ma sur la plaque de Pretor trouve aimi son explication.

Ce manuscrit a été terminé a Paris en avril 1981, présenté le 16
novembre 1983.

TABLES DES ILLUSTRATIONS

Fig. la — La plaque de Pretor avant la restauration (photo N. Proeva)

Fig. Ib — La plaque de Pretor apres la restauration (photo N. Boric, Beograd.)
Fig. 2 — Monnaie autonome de Comana du Pont-Hiérocaesaréa, bronze du Sept.
Severus, Cabinet des Médailles—Paris, no inv. 380 (photo N. Boric, Beograd)
Fig. 3 — Relief du Palazzo della Cancelleria, Roma (reproduction)

Fig. 4. — La plaque votive de Virtus, Rom.-Germ. M. Kadln, no inv. 2921 (photo
F. Braemer, Paris)

Fig. 5. Portrait de Bellona sur le vase au Rheinisches—Landesmuseum Trier, inv.
n. 05.318 (reproduction)

Fig. 6 — Monnaie de tribu de Bruttium, Cabinet des Médailles, Paris no. inv. 1640
(photo N. Boric, Beograd)

Fig. 7 — Monnaie de Commodus, Cabinet de Médailles, Paris, no inv. 3387 (photo
N. Boric)

Fig. 8 — Chien de Car bronze du Musée du Louvre, no. inv. AO 9665 (photo Chu-
zeville, Paris)

Fig. 9 — La plaque de Razgrad, (dessin N. Proeva d’apres la photo dans A. A. 1922)
Fig. 10 — ,,La plaque Seyrig“ (reproduction)

149 (Les hastiferi de Bellone), CRAI, 1918, p. 318—319.
13 op. cit. p. 155.

151 STRABON, XII, 2—3.

12 DIO CASS.,, XXXVI, 11, 2.



