
N. Proeva, La déesse Mâ ZA 33,2(1983)165—185

NAD E PROEVA UDC 291.3:299.5 (497.17)
Filosofski fakultet
Skopje

LA DÉESSE CAPPADOCIENNE MÂ ET SON CULTE EN 
MACÉDOINE D’APRÈS UNE PLAQUE EN BRONZE DE 

PRETOR, AU MUSÉE DE RESEN*

A b s t r a i t .  L’auteur discute le culte de la déesse Mâ cappado- 
cienne dans la lumière des sources littéraires, épigraphiques, nu­
misma tiques et archéologiques, et pour la première fois établi l’ima­
ge complète de la déesse. Elle parle aussi de la repartition de son 
culte en Macédoine.

La plaque de Pretor (fig. 1 a—b)

Cette plaque provient des environs de Pretor., village situé sur 
le bord du lac de Prespa* 1, où Ton a trouvé de nombreux vestiges d’ 
époque romaine à l’occasion de fouilles de sauvetage2. Malheureu­
sement, la plaque a perdu son contexte archéologique: elle a été trou­
vée au cours de labours par une cultivatrice qui l’a vendue au Musée, 
où elle porte le no. d’inventaire 55 (fig. 1 a — b).

Il s’agit d’une plaque de bronze fondu de 12 X 7 X 0,5—0,7 
cm, bien conservée, couverte d’une bonne patine vert foncé. Seuls 
ont souffert la représentation du fronton et le haut des colonnes, qui 
sont assez effacés. La surface est creusée à la saignée du coude gauche. 
A la cuisse du chien de gauche, il y a un trou irrégulier (une bulle?)3.

Une déesse se tient sur le seuil d’un naïskos d’ordre ionique. 
Deux colonnes sur base supportent une architrave à trois fasces et un 
fronton à rampants concaves et sommet arrondi. Les colonnes canne­
lées sont coupées à mi-hauteur par trois tores, le tore inférieur étant 
plus large. Le centre du fronton est orné d’une tête radiée flanquée

* Je tiens à exprimer mes plus vifs remerciements tout spécialement à M. L. 
Robert, Membre de l’Institut, pour les remarques qu’il m’a faites tout au long de 
ce travail, ainsi qu’à M. le Professeur J. Marcadé qui a bien voulu se charger du 
travail ingrat de lecture et de correction de cet article, mais toute la responsabilité 
de l’interprétation me revient cependant.

1 Deux origines sont proposées pour le nom de Pretor: sur l’origine slave, 
cf. V. PIANKA, La toponymie du bassin des lacs d 'Ohrid et Prespa, Skopje, 1970, 
n° 189, p. 13 en macédonien avec résumé en français; sur l’origine romaine, cf.

2 V. BITRAKOVA, (Pretor—Prespa, l’architecture romaine tardive) Arheo- 
loski pregled, n° 9, 1967, p. 118—119, en macédonien.

3 La restauration de la plaque est due à M. A , Stojkovic, restaurateur 
au Musée National de Beograd, que je remercie.



166 N. Proeva, La déesse Mâ, 2A 33,2(1983)165—183

de têtes de chevaux de profil tournées vers les angles. Tout le partour 
du relief est souligné par de petites incisions gravées perpendiculaire­
ment au bord alternant avec des points.

Dans le cadre architectural se tient la déesse, légèrement décen­
trée vers la droite. Elle est debout, de face, en appui sur la jambe droi­
te, qui est vue de profil. Le pied proprement dit est ramené à l’écart 
par une torsion du mollet et de la cheville. L’autre jambe, légèrement 
fléchie, est vue de face. Ses cheveux longs tombent en mèches souples 
sur les épaules. Elle est coiffée d’un strophion et couronée de neuf 
rayons (celui du côté gauche est à peine visible, cf. fig. la avant la res­
tauration et fig. lb après la restauration). A son cou, on voit un collier 
à pendentifs radiaux qui semble-t-il, ont la forme de feuilles de lie­
rre (cf. fig. la). Elle est vêtue d’une tunique courte à manches qui 
lui laisse le sein et le bras droits dénudés. Par dessus, elle porte une 
cuirasse à deux rangs de lambrequins rectangulaires avec une seule 
épaulière, dont le corselet est recouvert d’écailles en forme de losan­
ges4 5. Entre la cuirasse et les lambrequins, on distingue une cotte 
de toile adhérant à la cuirasse. Elle est serrée sous la poitrine par une 
étroite ceinture plate nouée par devant, dont les extrémités retombent 
en oblique. Un baudrier, non orné, part de l’épaule gauche et passe 
sous le sein droit. Il sert d’habitude à suspendre différentes armes; 
mais ici, le glaive est figuré dans le champ à gauche. La déesse est chaus­
sée d'embadès — bottes sans lacet à revers découpé en festons pointus. 
Le bras droit est levé et infléchie vers le corps. Dans sa main, elle bran­
dit une labrys, hache à double tranchant. La main gauche s’appuie 
sur un bouclier rond au bord profilé, dont la plus grande partie dis­
parait derrière la colonne. Une paire de cymbales5 est représentée dans 
le champ, au-dessus de son épaule gauche. La déesse est flanquée de 
deux chiens, assis de profil vers elle. Celui de gauche est assis sur une 
socle bas et rectangulaire et mordille le bord de sa tunique. L’autre 
lève simplement la tête vers elle; son arrière train est remplacé par 
la base de la colonne. Sur le revers de la plaque, à peu près en son mi­
lieu, est gravé le numéro II (deux).

Problèmes de Γinterprétation de la plaque

L’élément le plus caractéristique pour déterminer l’identité de 
la déesse est la couronne radiée: elle n’est pas répandue chez les dées­
ses, sauf parmi les déesses astrales. Le second élément est le costume 
militaire qui la distingue radicalement des divinités astrales et nous 
oriente vers la très ancienne déesse anatolienne — la G rande Déesse 
Mâ. Elle était adorée dans les deux cités du nom du Comana: celle

4 Le plus ancien exemplaire connu de ce genre de cuirasse à écailles est porté 
par Patrocle sur la coupe attique à figures rouges de Sosias, cf. P. E. ARIAS — M. 
HIRMER, Les vases grecs, Paris, 1960, n° 88, fig. 118.

5 Du troisième type d’après E. POTTIER, in Daremberg—Saglio, Diction­
naire des Antiquités, T. 1/2, p. 1698, fig. 2267.



N. Proeva, La déesse Mâ, 2A 33,2(1983)165—184 167

du Pont et celle de Cappadocia, qui avaient des temples semblables im­
plantés sur les lieux présentant la même configuration, avec les mêmes 
prescriptions cultuelles (oracle, sacrifices et prostituées sacrées) et les 
mêmes honneurs rendus au Grand Prêtre, considéré comme le second 
personnage après le roi, sous les lois duquel vivaient plus de six mille 
hiérodouloi, qu’il ne pouvait cependant ni tuer, ni vendre. Les sour­
ces littéraires donnent une image assez complète du culte de la dé­
esse6, surtout Strabon, né à Amasia du Pont, qui visita la Comana 
cappadocienne en l’an 15 de notre ère. Malgré l’ancienneté du culte 
de Mâ à Comana de Cappadocia, affirmée par Strabon7 8, on ne con­
naît pas l’aspect de Mâ cappadocienne. A la différence de la cité du 
Pont qui frappait des monnaies à l’éffigie de la déesse Mâ avec une 
massue et un bouclier (fig. 2), l’autre Comana n’a pas de monna­
yage autonome; mais sur les monnaies royales, on trouve des re­
présentations d’une déesse nicéphore que W. H. Waddington a recon­
nue comme étant Enyo ou Mâs. Pour appuyer cette interprétation, 
il faut mentionner que les noms théophores tirés du nom à"Athéna 
sont très répandus en Cappadocia, mais ils concernent la déesse Mâ 
et non pas Athéna, qui, dans ce cas constitue une transposition 
grecque de la divinité locale9 10 11.Des exemples analogues nous sont four­
nis par la représentation d’une divinité d’Asie Mineure, sous les traits 
d'Athéna Nicéphoros sur les monnaies frappées par une association de 
villes réunies autour du culte de la déesse à Pergamon10 et par 
l’identification de la déesse syrienne A Hath avec Arhéna Pallasu . L’ef­
figie de la déesse n’est accompagnée d’aucune inscription, vraisem­
blablement parce que l’image n’illustre qu’un aspect de cette divinité 
locale et complexe. Son caractère hybride ne lui permet pas de s’as­
similer complètement à une déesse grecque ou romaine, ce que a 
produit un certain nombre de confusions chez les auteurs antiques, 
accentuées par les chercheurs du siècle dernier qui ont essayé de

6 Rassemblés et traduits par L. FRANK, (Sources classiques concernant 
la Cappadoce), Revue H ittite et Asianique, t. XXIV, fac. 78, 1966, p. 1—122.

7 STRABON, XI, 2, 3; mis en doute par FORRER, (Kilikien zur Zeit des 
Hatti-Reiches), Klio, XXX, 1937, p. 144; et E. HERZFELD (ed. G. Wasler) The 
Persian Empire, Wiesbaden, 1968, p. 110, qui s’appuie sur le témoignage de PRÖ- 
COPIVS, Bel. Per. I, 17, 11—20.

8 Inscriptions de Cataonie, BCH  7, 1883, p. 128.
9 L. ROBERT, Noms indigènes dans VAsie Mineure gréco-romaine, Paris 

1963, p. 494.
10 G. LE RIDER, (Une tétradrachme d’Athéna Niképhoros), Rev. Num 

XV, 1973, p. 72 et 77.
11 R. DUSSAUD, Syria, 16, 1935, p. 324, fig. sur. p. 232, et H. Seyrig, Sy­

ria 47, 1970, p. 83, fig. 5. Il faut noter la ressemblance frappante entre les rites de 
Mâ et Dea Syria, dont la description minutieuse nous à été fourni par APULEUS 
(Apulei Platonici Madaurensis, Metamorphosen, libri, IX, 8, 27; 8, 28).



168 N. Proeva, La déesse Mâ, ZÀ 33,2(1983)165—183

l’expliquer12. On la trouve sous les noms de Magna Mater, Bellona, 
Virtus, Μήτηρ Θεού, ’Άρτεμις, Κυβέλα., Féoc, 'Ρέα. Αθήνα Παλλάς, 
Ένυώ, Σελήνη etc13. . .

A l’époque romaine, la déesse Mâ a été vénérés sous son aspect 
belliqueux et guerrier; c’est là le fait important. îl est confirmé par 
les inscriptions greques et trois représentations connues à ce jour, 
que l’on peut, rattacher à la déesse de Cappadocia.

C’est au cours de la guerre contre Mithridate que les Romains 
ont appris à vénérer la déesse Mâ, adorée dans les gorges du Taurus, 
et Sulla a introduit son culte à Rome, disant qu’elle lui était apparue 
en songe14. Pour assurer le succès de la guerre, le Sénat accepte 
son culte et son clergé, et identifie cette déesse étrange et farouche à 
la Bellona italique, qui avait un temple sur le Champ de Mars. Le temp­
le de Mâ-Bellona était à Ostia15. Le culte était desservi par des prêtres 
et des prêtresses cappadociens: les fanatici ou bellonarii. Ils accomplis­
saient des rites proches de ceux du culte de Cybela, mais d’un carac­
tère encore plus farouche et extatique, avec des mutilations sanglants. 
Pendant les cérémonies les prêtres jouaient des cymbales, et après 
être tombés en extase, ils se mutilaient avec la double hache et asper­
geaient les dévots de la déesse de leur sang. Sous l’Empire, les rites 
des deux déesses se rapprochent encore16. Au second siècle, Cybela 
devient la protectrice des divinités originaires d’Asie17. Mâ-Bellona, 
au contraire, perd de son importance et tombe au rang de divinité 
accompagnatrice18 DEA PEDISEQUA d’où une certaine identifi­
cation et confusion avec Cybela. Les rapports entre les deux divini­
tés ont été discutés par D. Fishwick19, qui a repris l’examen de toute 
la documentation concernant les deux déesses.

12 Sur les différentes opinions cf. DREXLER, in Lex. gr. vom. M yt., II, 2215— 
2225, s. V. Mâ; PROKISCH, ibid, I, 774—777, s. v. Bellona; STOLL, ibid, I, 1251— 
1252, s. v. Enyo; A. HARTMANN in Pauly — Wissova, RE, XIV/1, s.v. Mâ; SAG- 
LIO in Daremberg — Saglio, Diet, des Antiquités, T. 1/1, s. v. Bellona; J. WASZINK, 
in Reallex. Ant. Chr. s. v. Bellona; F. CUMONT, Les religions orientales dans le 
paganisme romain, Paris, 1909, p. 81; W. BAEGE, De Macedonum sacris, Diss. 
Halensis, vol. XXII, Halis, 1913, p. 113—117; L. ROBERT, Noms indigènes, p. 
502.

13 PLUT. Sylla, 9; STEPH. BYZ. s. v. Mastaura . . . Εκαλείτο δε καί ή 
'Ρέα Μα.

14 Sur la date d’introduction de Mâ à Rome, cf. TH. REINACH, Mithri­
date Eupator, Paris, 1890, p. 242.

15 S. B. PLATNER, A Topographical dictionary o f  ancient Rome, London 
1929; G. CALZA, (II santuario della Magna Mater a Ostia) Mem. Pont. Accad' 
di Arch. VI/2, p. 199—202; M. GUARDDUCCI, (II santuario di Bellona e il circo 
di Flamino in un epigrama greco), Bull. Com. LXXIII, 1949—1950, p. 55—76.

16 CIL IX, 3146, Corfinium, statue de Bellona restaurée par une prêtresse 
de Magna Mater, CIL VI, 490 Rome, dédicace faite par un fanaticus de Magna 
Mater dans le temple de Bellona Pulvinensis.

17 H. GRAILLOT, Le culte de Cybèle, mère des dieux à Rome et dans l'Em­
pire romain, Paris, 1912, p. 188.

18 CIL VI, 3674 a =  30851 a, Rome; An. Ep., 1898, n° 61, Cherchai; ILS, 
3084, Aquae Calidae.

19 (Hastiferi), JRS, 57, 1967p. 142—158.



N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983) 165—183 169

Quant aux Grecs, ils ont adopté Mâ sous le nom d'Enyo, bien 
qu’ils aient hésité entre Séléné et Pallas Athéna20. Il me semble que 
les modifications qu’elle a subies ont été moins profondes dans le 
monde grec qu’à Rome, à en juger par les inscriptions sur lesquelles 
elle est toujours nommée par son nom d’origine Θεός Ma:
— inscription, la première connue, réputée provenir de Galata21 et 

aujourd’hui probablement perdue, sur laquelle la déesse a été re­
connue pour la première fois par J. A. Letronne22;

— inscriptions d’Edessa, Macédonia23;
•— inscription de Pergamon24;
— inscription de Lydia25;
— inscription au Musée National de Warszawa, n° inv. 198807MN26, 

publiée auparavant par Th. Wiegand27 comme provenant de Con- 
stantinopole. On peut penser, en suivant L. Robert28 que, comme la 
première, elle a été apportée de Comana de Capadocia à l’époque 
moderne par des Arméniens, marchands d’antiquités. Il faut noter 
que sur toutes les deux, comme sur les inscriptions trouvées à Co­
mana, elle est nommée sans son épithète la plus répandue άνεικήτη.

— inscription de provenance inconnue, auparavant au musée de Kertsch, 
et transportée en 1856 par les Anglais au British Museum, London29.

Mais dès qu’on traverse la frontière septentrionale de la Macé­
donia, qui était en même temps la limite de l’influence grecque au nord, 
on la trouve sous le nom de Bellona, comme sur l’inscription d’une 
decurio quinquennalis de Bardovci — l’antique Scupi30, ainsi que dans 
toutes les autres provinces romaines plus perméables à la culture ro­
maine qu’à la culture grecque. Le nom théophore de Bellona est attes­
té sur une inscription de Radovljica, conservée au Musée de Ljub­
ljana31.

20 PLUT. Sylla, 9: εΐτε δή Σελήνην ούσαν εΐ'τ’ ’Αθήναν εϊτ* Ένυώ.
21 CIG, 2039.
22 (Etude des noms grecs), Ann. Inst. II, 1845, p. 272
23 P. PAPAGEORGIOU, Athéna, XII, 1900, p. 70—73, en grec sans ré­

sumé; et S. PELEKIDI, Arch. Deltion, 8, 1923, p. 267, fig. 6.
24 SCHRODER, SCHRADER, KOLBE, (Die Arbeiten zu Pergamon, 1902 

— 1903), Ath. Mith. XXIX, 1904, p. 169, n° 12, fig. 16.
25 J. KEIL — A. PREMERSTEIN, (Bericht über eine Reise in Lydien und 

der südlichen Aiolis), Denkschriften d. Kais. Akad. d. Wissenschaften, bd. LIII/II, 
1908, p. 59 n° 122, fig 56.

26 J. KU8INSKA, (Une dédicace à la déesse Mâ au Musée National de Var­
sovie), B«//, Musée National de Varsovie, XII, 1971, Warszawa n° 1—2, p. 1—3.

27 Ath. Mith. 1908, p. 145, n° 1, fig. 1.
28 Berytus, 16, 1966, p. 13n. 19.
29 CORPUS INSCRIPTIONUM REGNI BOSPORANI, Moskva—Le­

ningrad, 1965, no. 74, p. 82—34.
30 B. DRAGOJEVIC-J03IFOVSKA, (L’inscription de Scupi consacrée à la 

déesse Bellona), Èiva Antika, en mxcédouien avec résumé français, Skopje, XXXI,
1981, p. 181.

31 A. HOFFILER — B. S ARIA, Antike Inschriften aus Jugoslavien, Zagreb, 
1938, p. 98, no. 217.



170 N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983) 165—183

L’image de Mâ-Bellona, pas plus que celle d'Enyo n’ont été re­
connues avec certitude32. Mais on peut s’en faire une idée lorsque Γ 
on sait qu'Enyo avait sa statue à Athènes, dans la sanctuaire d’Arès 
à lequel elle était associée33. A Rome Mâ, c’est-à-dire Bellona, était 
considérée tantôt comme soeur, tantat comme l’épouse de Mars. Sur 
les inscriptions, on la trouve très souvent à côté de Mars34, donc tou­
jours comme une déesse guerrière. On se demande s’il y a des repré­
sentations qui conviennent à cette conception de la déesse. On peut, 
semble-t-il, donner une réponse positive en ce qui concerne Rome. 
Ce sont les reliefs du Palazzo della Cancelleria, trouvés en 1938 dans 
un atelier de tailleur de pierre. G. Bandinelli35 a reconnu Bellona dans 
la déesse assise sur la frise B, sans rencontrer une grande audience.

Sur la frise A (fig. 3) est représenté le départ en guerre, profec­
tio de Domitianus, dont le visage est remplacé par celui de Nerva 
mais la coiffure n’est pas retravaillée. Il est accompagné de Minerva 
et d’une déesse casquée, en costume d’Amazone, portant un bouclier 
rond orné d’un gorgoneion au bras gauche, avec un baudrier barrant 
la poitrine. Sur la frise B, qui représente le retour triomphal de Ves­
pasianus, on trouve la même déesse, dans les mêmes atours, assise cette 
fois et s’appuyant sur une lance. Il me semble que l’image de la déesse 
casquée, armée d’une lance et d’un bouclier, convient parfaitement à 
l’idée que l’on peut se faire de Mâ-Bellona. Mais les savants ne s’accor­
dent pas sur l’interprétation de la déesse. Certains l’identifient comme 
Dea Roma36, d’autres comme Virtus37. Mais comme l’a dit G. Calza38, 
avant la découverte de ces frises, à propos des transformations de la 
déesse Roma dans l’art figuré, la distinction des représentations ne 
repose pas sur les caractéristiques spécifiques de la figure, mais dépend 
plutôt de l’interprétation de la scène. Comme on sait que Vespasia­
nus s’est rendu dans le Pont en raison de l’insurrection de 73 et que 
Bellona a été très tôt confondue avec Virtus39 (il en est peut-être de 
même pour Mâ en Cappadocia)40, rien ne s’oppose, à mon avis, à cette 
identification.

32 D. de LASSEUR, Les déesse armés dans Vart classique grec et leur origine 
orientales, Paris, 1919, p. 195 (Enyo) et p. 248/9 (Mâ).

33 PAUS. I, 84.
34 CIL XII/ II, 5670 et CIL XIII/I 2872.
35 (I relievi Domitiani del Palazzo della Cancellaria di Roma), publ. Fac. 

di Torino V /l, Torino, 1949, p. 23.
36 F. MAGI, (1 relievi flavii del Palazzo della Cancelleria), Mon. Vat.9 n° 6, 

Roma, 1945; P. G. HAMBERG, Studies in roman imperial art with special referen­
ces o f the state reliefs o f second century, Copenhagen, 1945, p. 52; J. LAST, (On 
the flavian reliefs from the Palazzo della Cancelleria, JRS 38, 1948, p. 9-14; B. AN- 
DREAE, L'art de Vancienne Rome, Paris, 1973, p. Î77, C. C. VERMEULLE, The 
Goddess Roma in the art o f  the Roman Empire, Cambridge, 1959, p. 101.

37 A. W. BUREN, (Newsitems from Rome) AJA, 1940, p. 377; compte 
rendu du livre de Hamberg.

38 (La figurazione di Roma nell’arte antica), Dedalo 7, 1926/7 p. 680.LAC­
TANTIUS, Inst, I, 21, 16;

39 CIL XIII 7281 =  ILS 3804.
40 F. CUMONT, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de 

Mithra,, I, Bruxelles, 1899, § 17, p. 151.



N. Proeva, La déesse Mâ, IA  33,2(1983)165—183 171

On peut citer d’autres exemples, toujours à Rome: la frise de 
Trajanus sur l’Arc de Constantinus — la scène de Y adventus de l’em­
pereur entre Victoria, à droite, et Virtus, à gauche41 — et la frise de 
Marcus Aurelius42, l’empereur triomphant accompagné de Mars et 
Virtus et Victoria en vol au-dessus de sa tête. Par contre sur la frise 
du Palazzo dei Conservatori — relief de Y adventus d’Hadrianus — la 
déesse représentée en Amazone d’une grandeur surnaturelle et qui lui 
offre l’orbe de sa main droite, doit être considérée plutôt comme la 
déesse Roma43.

Virtus est toujours représentée sous ces traits: costume d’Ama­
zone, casque, bouclier, parazonium, sur la série des sarcophages portant 
la scène de la chasse du lion, datés Ilème — fin du III ème s. de notre 
ère44. On a la confirmation de cette interprétation dans la représen­
tation de Virtus sur la stèle votive de Köln (fig. 4)45, sur laquelle elle 
est représentée dans un costume d’Amazone, avec les bottes, le casque et 
les attributs de Mâ-Bellona: lance et épée (massue?), rapprochée de 
Mâ-Bellona par W. Schleirmacher46 47 48. Une autre preuve est donnée par 
le rapprochement de Virtus avec Magna Mater, tout comme Bellona, 
statue d’argent de Virtus offerte par les dendrophores de Magna 
Mater*7. Très révélatrice à ce propos est l’inscription de Madaura en 
Numidia consacrée à Virtus, sur laquelle figurent les cistiferi comme 
pour Bellona**. Pour établir plus précisément l’image de la déesse, il 
sera intéressant d’examiner les représentations de ses desservants, 
sur lesquelles je reviendrai plus loin.

L’un des quatre portraits des médaillons du vase à vernis noir 
trouvé dans une tombe romaine près de Trier et daté de la fin du Ilème 
s. de n.è. a été longtemps attribué à Bellona. Au-dessus des épaules 
de la déesse casquée sont peintes une double hache et une épée (fig. 
5)49 grâce auxquelles elle se distingue de Minerva figurant aussi sur 
le vase, comme Mercurius et Fortuna. On trouve aussi l’image da la 
déesse casquée sur les monnaies d’or de SullaP ainsi que sur les deniers 
de M. Volteius M(arci) f(ilius) sur le revers desquels, d’après A. Al-

41 G. KOEPPELL, (Profectio und Adventus) Bonner Jahrbücher, 1969, 
p. 158, fig. 10.

42 op. cit. p. 148, fig. 6.
43 op. cit. p. 156, fig. 9.
44 A. VACCARO MELUCCO, Sarcofagi romani di Caccia al Leone, Studi 

Miscellanei, 11, 1963—64, p. 1—60, pl. 1—64.
45 Trouvé à Bocklemünd, quartier de Köln; Röm—Ger. M. n° inv. 2921; 

CIL XIII 8513.
46 Dea Virtus in den Rheinlanden, Germania, 22, 1938, p. 252—»253 cf. aussi 

H. SCHOPPA, Götterdenkmäler in Köln, Die Denkmäler die röm . Köln, bd. XXII, 
1959, p. 59 n° 104, pl. 85.

47 CIL XIV, 69, Ostia; Bericht Röm—Germ. Komission, 27, 1937, p. 73 n° 
78, Pflaza,

48 F. CUMONT, (Les cistiferi de Bellone), CRAI, 1919, p. 256—260.
49 E. SCHWERTHEIM, Die Denkmäler Orientalischer Gottheiten im römi­

schen Deutchland, Leiden, 1974, p. 243, n° 217, pl. 117 KRUGER, Röm—Germ. 
Korespondenzblatt, 6, 1913, p. 47, Ch. PICARD, R. A., 1960/2, p. 68, n. 2.



172 N. Proeva, La déesse Mâ, 2Â 33,2(1983)165—183

földi50 51, figure Mâ-Bellona, associée au droit à Magna Mater condui­
sant son char attelé de lions, ce qui constitue une preuve formelle de 
sa présence et de son association avec Cybela de l’époque de Sulla. Sur 
le denier de P. Licinius Nerva, on voit une déesse portant un bouclier 
et une lance, surmontée d’un croissant, associés au revers à la tête de 
Mars, identifiée par A. Alföldi également comme Mâ-Bellona51. Cette 
image se distingue de celle de la Bellona italique représentée sur les 
monnaies de Bruttium et Lucania, où elle est armée d’une lance et 
d’un bouclier, mais figurée en mouvement (fig. 6). Elle a été identifiée 
par F. Sheu comme Athéna Pallas52. Une déesse guerrière exacte­
ment dans la même attitude et avec les mêmes attributs (lance et bou­
clier) figure sur les monnaies de Commodus53 interprétée comme Mi­
nerva. Je pense qu’il s’agit de Bellona, car on peut la mettre en rela­
tion avec le témoignage d’Herodianus54, à propos d’une tentative d’ 
attentat sur Commodus. Le meurtrier s’était mêlé aux dendrophores 
(hastiferis d’après la conjecture d’Hepding)55 du cortège lors de la 
cérémonie à Magna Mater et Bellona. L’attentat ayant échoué, on peut 
considérer ces émissions datant de 181-184 comme un hommage del’ 
Empereur rendu à la déesse qui l’avait protégé (fig. 7). Mais sur l’émission 
de 190-191, on trouve à peu près la même image avec la légende MINER. 
AUG.P.M.TR.P.XVI. COS. VI, avec ou sans S.C.56, à la differences 
près qu’au lieu de la lance, la déesse porte une palme, ce qui était 
suffisant, avec la légende, pour distinguer les deux déesses l ’une de 
l’autre. En fait Commodus fut exposé, ou se crut exposé à plusieurs 
conspirations à partir de 185 à la fin du regne57. On conçoit que la 
propagande officielle ait programmé une série monétaire des dieux 
et déesses qui étaient cencés avoir sauvegardé l’Empereur de tant de 
menaces mortelles58. Quant à l’identification du type en „Amazone“ 
de Roma- Virtus assise, qui était plus souvent interprétée comme Roma, 
d’après C. Vermeule, il doit être considéré comme Virtus car il n’y a 
pas de représentations de Roma en Amazone assise sur les monnaies, 
ce qui est le cas avec Virtus sur les monnaies impériales59. En même 
temps il donne la liste la plus complète des représentations de Vir­
tus sur les monnaies et dans l’art figuré60.

50 Die troianischen Urahnen der Römer, Basel, 1957, pi. IX, 1 (Sulla) et p. 6 
pi. IX/ 2—9. Son identification a été refusée par S. WEINSTOCK, JRS, 1959, p. 
170—171, sans arguments.

51 Ibid, pi. IX, 9, 12.
52 The coinage of the Lucanians, Num. Chr. 4, 1964, p. 65—74, pi. VII, 5 

et 7; ainsi que Bronze coins of the Bruttians, Num. Chr., 1961, p. 51, pi. V/2—4.
53 BMC, III, n° 103, pi. 93/11 n° 120, pi. 94/4; n° 131, pi. 94/11; n° 511, pi. 

104/7, n° 527, pi. 105/4; n° 540, pi. 105/10.
54 HERODI AN. I, 10, 4.
55 Attis, 1903, p. 171.
56 BM C  III, n° 301—303, pi. 98/18—20; n° 674, pi. 109/16.
57 G. STANTON, Marcus Aurelius, Lucius Verus anci Commodus, 1962— 1972, 

ANRW, II, 2, Berlin—New York, 1975, p. 536.
58 J. BEAU JEU, La réligion romaine à Γapogée de ΓEmpire, I, p. 387.
59 op. cit. p. 68—69, pi. VII, 11— 12.
60 op. cit. apendix, p. 108—>112, pi. XI; et n° 64—-84.



N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983)165—183 173

A propos des déesses romaines guerrières R. Mattingly pense 
que Roma n’apparaît pas comme une déesse avant le Ilème s. de notre 
ère, lorsqu’elle devient la divinité préférée61. D’après lui, elle se pré­
sente pareille à Minerva ou plus souvent comme Virtus, dont il est 
difficile de la distinguer si elle ne porte pas le parazonium. Aussi, n ’ 
est-il pas possible au ÏVème s. de notre ère de distinguer le type Urb s 
Roma de celui de Virtus Romanorum. Il croit que Virtus peut toujours 
être une divinité tutélaire de Roma?2.

S’il est difficile de se faire une idée de l’aspect de la déesse dans 
le monde gréco-romain, on pourrait s’attendre à une abondance 
de dédicaces, ex-voto et inscriptions dans sa ville d’origine, Comana 
de Cappadocia. Mais le site n’a pas fourni, jusqu’à présent d’effi­
gies de la déesse parmi les ex-voto recueillis par les voyageurs du sièc­
le dernier. On n’a pas non plus trouvé la statue de culte du temple, 
dont on ne connaît pas l’emplacement. On sait qu’à l’époque chrétienne, 
il a été transformé en église63.

L’identification de Comana avec le village arménien de Çar sur 
la rivière Saxos, a été faite par Ch. Texier64, d’après la description de 
Strabon et l’„Itinerarium Antonini“, sans qu’il ait visité le site. A par­
tir de 1890, le site a été visité plusieurs fois, lorsqu’on a copié les ins­
criptions65. Une première description des ruines, pas toujours claire, 
a été faite par P. Karolidis66, une deuxième par E. Chantre67, qui a 
visité le site en 1894 et qui donne les photographies des ruines en les 
interprétant comme les restes du Grand et du Petit Temples. Il a, en 
outre, recueilli une collection de petites figurines parmi d’innombrable 
ex-voto en bronze. Certaines d’entre eux sont, d’après lui, les ex-voto 
et les symboles du culte de Mâ primitive, antérieure à l’arrivée des 
Romains68, pour le culte de laquelle des Cappadociens n’avaient pas 
besoin de temple. Ce sont les Grecs et les Romains qui lui ont dressé 
des temples somptueux69, l’identifiant avec l’une de leurs divinités. 
La description des ruines en 1907—1908 est différente pour le Petit 
Temple identifié par L. Jalabert comme funéraire70. Lors des fouilles

61 R. MATTINGLY, The Roman Goddess o f War, The Proceeding of the 
African classical Assosiation, no. 1, 1958, p. 27.

62 idem.
63 PROCOP., Bel. Pers., 1, 17.
64 Description de ΓAsie Mineure, II, 1849, Paris, p. 42.
65 W. M. RAMSAY, J. o f  Philo/., I l , 1882, p. 145—150, 159—160;
W. H. WADDINGRON, op. cit. p. 125— 148;
J. R. S. STERRET, Pap. Amer. School Athens, II, 1888, p. 234—>239;
V. W. YORKE, JHS XVIII, 1898, p. 316—319.
G. JERPHANON — L. JALABERT, Mel. Fac. Orient. V /l, 1911, p. 311—328; 
L. OEHLER, in GROTGE, Meine Vorderasien Expedition. 1906—1907, 
Leipzig, 1911, p. LXXI—LXXXVIII, pi. IV—V.
66 Τα Κομανά και τά ερείπια αύτών, 1882, έν Άθήναις cf. compte rendu 

de S. REINACH, R. A., 1883, II, p. 61—63.
67 Mission en CAPPADOCE, Paris, 1898, p. 133—143, fig. 101—103.
68 Op. cit., p. 136.
69 Ibid, p. 135.
70 Op. cit., p. 287.



174 N. Proeva, La déesse Mâ, 1A 33,2(1983)165—183

turco-britanniques effectuées à Çar en 1967, ont été mis au jour des res­
tes architecturaux de l’antiquité tardive réutilisés et réadaptés à F époque 
paléobyzantine71.

Aucune inscription ne donne le nom de Comana, attesté pour­
tant dans les sources antiques. W. H. Waddington a pensé que le nom 
était attaché au sanctuaire et que celui de la ville adjacente, qui a joui 
d’une organisation municipale après la chute des grandes prêtres et 
la réduction de la Cappadocia au rang de province romaine, était Hiéra- 
polis. Cette opinion a été généralement acceptée jusqu’à ce que L. Ro­
bert ait montré qu’il s’agit en fait de l’ethnique qui était en usage cou­
rant depuis l’époque hellénistique jusqu’à la fin de l’époque romaine72. 
La Comana du Pont s’appelait Hiérocctesaréa.

Une des figurines de la collection „Chantre"4 est d’un intérêt 
particulier pour notre propos: il s’agit d’un chien provenant de Çar 
(Musée du Louvre, no d’inv. A.O. 9665)(fig. 8). Il est assis sur un socle 
bas, dans la même position que le chien de gauche sur la plaque de 
Prêt or, ce qui confirme l’attribution de la plaque à Mâ cappadoci- 
enne. Malheureusement, il est imposible de dire quoi que ce soit sur 
le rôle du chien dans le culte, car aucune des sources ne le mentionne. 
Probablement il est en rapport avec le caractère guerrier de la déesse, 
qui la rapproche aux divinités chtoniennes72a. Son rôle devait ce­
pendant être important, car il persiste malgré les transformati­
ons et les influences qui se sont exercées pendant les siècles. On le 
trouve dans le culte de Bellona, mais de manière moins sensible 
que dans les régions perméables aux influences grecques. Par exemple, 
sur la stèle funéraire d’un bellonarius, trouvée à Rome et conservée 
à la Bibliotheca Vallicelliana7*, le prêtre porte un collier dont l’élément 
central est encadré par deux têtes, que E. Saglio a reconnues comme 
des têtes de serpent74. En se fondant sur le fait que cet animal est 1’ 
attribut des divinités chtoniennes H. Graillot a rejeté cette interpré­
tation et hésité entre des têtes de chienes et des têtes de loups75. A. Strong 
y a vu des têtes de loups76, car il a supposé que le loup était sacrifié à 
Bellona comme dans le culte de Mithra, dans les sanctuaires desquels 
on a trouvé des ossements de loups et d’autres bêtes sauvages77. Dans 
„L’hymne Homérique“ consacré à la Mère des Dieux, le poète dit

71 R. P. HARPER — I. BAYBURTLUOUGLU, (Preliminary report on 
excavation at §ar, Comana Cappadociae in 1967), A m t. Stud. 18, 1968, p. 152—153.

72 La déesse d'Hiérapolis Castabala, Paris, 1964, p. 84.
720 Sur le caractère chtonien des divinités qu-rrieres cf. M. D. PETRO- 

VJC [PETRUSEVSKI], Les divinités et les démons du couleur noir chez les peu­
ples anciens, Beograd, 1940, en serbo-croite, sons résumé, p. 29—30 (Arès), 
p. 33 (Bel'ona).

73 A. STRONG (Sépulcral relief of a priest of Bellona), Pap. BS R, IX, 1920 
p. 205—213, pi. XXVI.

74 Dictionnaire des Antiquités, 1/1, p. 686, et 1/2, p. 1525, fig. 1986.
75 Op. cit., p. 237, n. 6.
76 Op. cit., p. 209, n. 7.
77 F. CUMONT, Textes et monum., I, p. 89, II sup. 518, n° 273 ter.



N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983)165—183 175

que la déesse se plaît aux hurlements des loups et des lions78, ce qui 
explique le rapprochement de Mâ avec Cybela, dérivée de la Mère 
des Dieux.

Maintenant que Ton a vu que le chien avait sa place dans le culte 
de Mâ de Cappadocia, on peut ajouter au nombre des représentations 
de la déesse la plaque découverte à Razgrad, l’antique Abritus, Moesia 
Inferior, (fig. 9)79, où Ton voit une déesse assise de face, jambes vers 
la gauche, sur un siège invisible. Elle est coiffée d’une couronne ra­
diée. Ses cheveux longs tombent sur les épaules. Vêtue d’une tunique 
longue qui découvre les pieds, elle porte un manteau agrafé sur la poit­
rine, dont un pan retombe sur le bras gauche en couvrant partielle­
ment le bouclier rond posé à terre près d’elle. Elle porte en outre une 
cuirasse à un seul rang de lambrequins, serrée, par une ceinture. Dans sa 
main gauche, elle tient un parazonium qui dépasse à droite. De la main 
droite, elle s’appuie sur une lance. Au-dessus de son épaule gauche, 
un aigle de profil à gauche retourne la tête. Contre sa jambe droite, 
un chien de face lève la tête vers la déesse. Au revers de la plaque, est 
gravé un nom latin: Ter(. . . .) Ruf(. . . .)80 81, vraisemblablement le nom 
du dedicant et, dans le sens perpendiculaire au nom, BS, qu’on pour­
rait déchiffrer comme B(otum) S(olvut)B1.

G. Kazarow, qui n’a pas reconnu le parazonium, l’identifie comme 
étant une massue et attribue la plaque à Mâ du Pont. Celle-ci est repré­
sentée sur les monnaies avec une massue, son attribut principal82. 
Parfois, la massue est représentée à côté de la déesse83, parfois elle 
figure au revers84, ou encore, la massue est seule au revers de l’effigie 
de l’empereur pour symboliser la déesse85. La plaque de Razgrad a 
été prise de nouveau en consideration par J. Jurukova à propos du syn­
crétisme religieux en Thrace, Mésie et Macédoine d’après les monnaies 
de l’époque impériale86. Elle corrige la description de G. Kazarow, 
mais confond Γ attribution, en imputant la plaque à Mâ cappadocienne87, 
ce qui est tout à fait contraire à l’opinion de ce dernier. Malgré les 
points communs (chien, cuirasse, bouclier), il faut noter quelques

78 J. HUMBERT, Homère, Hymnes, Paris, 1967, p. 197— 198.
79 G. I. KAZAROW, (Neue Denkmäler zur Religionsgeschichte Trakiens), 

A. A. 3/4, 1922, p. 195—197, fig. 16—16a.
80 Plusieurs solutions sont possible mais la plus courante est TER(entius)

RUF(us). Pour le gentilice voir l’index dans W. SCHULZE, Zur Geschichte Letei- 
nischen Eigennamen, Berlin, 1966 s. v. TER ( ), et pour le cognomen l’index dans
I. Kajanto, The Latin Cognomina, Helsinki, 1965, s v. RUF ( ).

81 La confusion entre b et v était très courante, surtout au III s. de n. e., voir 
H. MIHAESCU, La lange latine dans le sud-est de l'Europe, Bucareçti—Paris, 1978, 
p. 193. On peut citer d’ autre cas dans la même province: CIL III, 12433: botu=  
votam.

82 WADDINGTON, BABELON, REINACH, Recueil général des monnaies 
grecques d'Asie Mineure, I Paris, 1925, pi. XII, 3—4.

83 Op. cit. n° 9, 9a, b, pl. suppi. K/9—10.
84 Op. cit. n° 7, pl. suppi. K/7.
86 Op. cit. n° 10, pl. XII/2.
86 Bui. I. A. Bulg. XXXV, 1974, p. 39—40, pl, VII/2.
87 Ibid, p. 39, n. 40.



176 N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983)165—183

différences dans l’armement (lance au lieu de hache) ainsi que dans le 
vêtement et l’attitude. Mais la différence la plus frappante est dans 
les animaux. Au lieu de deux chiens, le sculpteur a représenté un aigle 
au-dessus de l’épaule de la déesse.La représentation d’un aigle n’est 
pas étonnante, car sa présence dans le culte de Ma pontique est bien 
attestée. Il figure au revers de monnaies impériales, où la statue de 
la déesse apparaît sous un temple tétrastyle dans le fronton duquel 
l’aigle combat le serpent83. Pour Mâ de Cappadocia, nous avons la 
même preuve que pour le chien. Des dizaines de figurines de bronze 
de la collection „Chantre“89 montrent le même type d’aigle {Aquilia 
fulva, commun dans les montagnes du Taurus) et dans la même atti­
tude. L’habitude d’encadrer les dieux par des animaux disposés symétri­
quement, est bien connue en Orient. Ainsi, deux aigles sont représen­
tés sur la plaque vue jadis dans le commerce en Suisse, que l’on peut 
attribuer à Mâ cappadocienne90 (fig. 10). Une déesse est debout de face 
en appui sur la jambe droite, la jambe gauche fléchie et légèrement 
en retrait. Elle est coiffée d’une couronne radiée, et ses cheveux longs 
tombent sur les épaules. Elle est vêtue d’une tunique longue à manches 
courtes et d’un manteau agrafé sur l’épaule droite. On voit par dessus 
une cuirasse à deux rangs de lambrequins, barrée par une lourde cein­
ture. Dans sa main droite, elle tient la poignée d’un parazonium qui 
semble passer dans sa ceinture. Deux aigles, ailes déployées, sont per­
chés sur ses épaules. De sa main droite, elle tient une lance. La repré­
sentation est encadrée par trois guirlandes nouées bout à bout dont, 
les extrémités sont pendantes. H. Seyrig a expliqué la présence 
de l’aigle, oiseau du Soleil, par une référence au folklore hittite91 
en soulignant le caractère solaire très antique de la déesse indiqué déjà 
par E. Herzfeld92 et J. Garstang93.L’interpretation de Mâ comme un 
aspect de la déesse Soleil d'Arina est tout à fait acceptable, car celle-ci 
n’a pas seulement un caractère, solaire, mais aussi guerrier. Les anna­
les de Hattusili ï-er94 disent qu’elle conduisait le roi à la guerre et 
assistait aux combats avec son époux, le Dieu de l’Orage et de la guerre. 
Sur les reliefs D et ï de Malatya95, la déesse Soleil, considérée par 1’ 
auteur comme Dieu98, tient dans sa main droite une arme qui ressemble, 88 89 90 91 92 93 94 * 96

88 WADDINGTON, BABELON, REINACH, op. cit., n° 12 a, pi. XII/4; 
PRICE—TREEL, Coins and their cities architecture on the ancient coins o f Greece, 
Rome and Palestine, London, 1977, p. 95—99, fig. 176—177, qui expliquent la re­
présentation comme l’entrée d’un sanctuaire.

89 Op. cit., p. 156, pï. XXVI.
90 H. SEYRIG, (Une déesse anatolienne), Antike Kunst, 13, 1970, pi. 35/36, 

p. 76—78.
91 Op. cit., p. 77.
92 Op. cit., p. 115.
93 (The Sun God(dess) of Arenna), Annals o f  Archeology and Anthropology, 

VI, 1914, p. 115.
94 O R. GURNEY, Some aspects o f Hittite religion, Oxford, 1977, p. 11.
93 L. DELAPORTE, Malatya, I, La porte des Lions, Mem. Inst, franc, 

arch. Stamboul, V, Paris, 1940, pi. XX/10 et XXII/22,
96 Op. cit., p. 29—30 et 31,



Fi
g.

 
lb



Fig. 3



Fig. 6 Fig. 5



Fig.7



Fig. 8





N. Proeva, La déesse Md, ZA 33,2(1983)165—183 177

comme R. Dussaud le remarque97, à un „double marteau“, tandis 
qu’avec la main gauche, elle tient une hache posée sur son épaule. 
Mais le double marteau n’est-il pas une double hache? L’autre hache 
n’exclut pas cette hypothèse. Il suffit de rappeler la stèle funéraire du 
Bellonarius de Rome98, qui tient deux doubles haches. Cette perma­
nence des symboles montre que les cultes anatoliens de l’époque gréco- 
romaine ne sont que l’aboutissement des vieux cultes hittites. On en a 
d’autres exemples: la persistance jusque sous l’empire romain du culte 
de Heraclès-Sanda et de Zeus Latrandos, dans les régions qu’ont occu­
pées les tribus hittites99; le culte de Koubaba (Cybela et Attis), qui a 
des parallèles dans la Grande Déesse et le Dieux-fils du panthéon hitti­
te, où le fils supplante le père (Grand Dieux) et devient l’amant comme, 
Attis pour Cybela.

Sur la plaque de Pretor, le caractère solaire est exprimé, non 
par un aigle, mais par la tête de Sol, flanquée de deux têtes chevalines 
qui se substituent au char de Sol, normalement représentée sur d’ autres 
monuments cultuels avec quatre chevaux attelés100. En Macédoine, 
une représentation abrégée de la même façon se trouve sur le fronton 
d’un relief rupestre de Philippi101. La persistance de ce caractère 
d’origine hittite est d’autant plus significative, si Ton tient compte 
des influences étrangères qui subit la déesse au cours des siècle. Il me 
semble que la plus forte et la plus importante a été celle de la religion 
perse, en particulier dans l’organisation du culte: la hiérarchie des 
fonctions et les titres honorifiques. Un des titres les plus significatifs 
est celui donné à son Grand Prêtre, honoré comme second personnage 
après le roi; il est d’origine iranienne, comme l’a montré E. Benve- 
niste10*. Un des grands prêtres de Mâ et stratège de la Cataonia porte 
un nom perse, comme l’a montré L. Robert103. Ce n’est pas étonnant, 
si l’on tient compte de l’iranisation de l’Asie Mineure104. Outre les 
noms perses discutés et rassemblés par L. Robert105 106, il faut noter 1* 
inscription de Sardes, gravée au milieu du Iïème s. de notre ère, re­
lative à un règlement du culte de Zeus par l’autorité perse, dans laquelle 
on trouve l’interdiction de participer aux mystères de divinités indigè­
nes de l’Asie Mineure, entre autres Mâ100. Cette inscription est d’au­
tant plus intéressante qu’elle nous montre la persistance du culte de

97 Les religions des Hittites et des Hourites, ΜΑΝΑ, I, Paris, 1945, p. 338.
98 A. STRONG, op. cit. pi. XXVI.
99 R. FOUCART, (Le Zeus Stratios de Labranda), Monuments Piot, XVII, 

1910, p. 159 et 175.
100 M. J. VERMASEREN, Corpus cultus Cybelae Attidisque, III/3, p. 82, 

n° 304, pl. CLXVIII.
101 P. COLLART — P. DUCREY, Philippes I. Les reliefs rupestres, Paris 

1975, p. 201, fig. 14.
102 Titres et noms propres d'Iran ancien, Paris, 1966, ch. III. p. 51—56.
103 Noms indigènes, p. 436—437, où il est question du titre d’ άρχιερεύς 

qui apparaît trois fois.
104 F. Curnont, Les religions orientales, p. 213.
105 Op. cit., p. 516—519.
106 L. ROBERT, Inscription grecque de Sardes, CRAI, 1975, p. 322.

12 Zi va Antika



178 N. Proeva, La déesse Mâ, 2A 33,2(1983)165—183

Mâ et de ses mystères jusqu’à l’époque romaine imperiale. L’ono­
mastique perse et la persistance des cultes perses montrent le degré d’ 
iranisation de l’Asie Mineure orientale107 et expliquent la répartition 
des cultes indigènes dans toute l’Asie Mineure, comme c’est le cas de 
Mâ en Lydia108. L’autre preuve du rapprochement entre divinités in­
digènes d’Asie Mineure et divinités perses réside dans les représenta­
tions d'Anaïtis sous les traits d'Athéna109, comme c’est le cas de Mâ 
cappadocienne, sur les monnaies royales.

Ces différentes façon d’exprimer le caractère solaire de la déesse 
montrent une évolution rétrograde: plus on avance dans le temps, 
moins il est exprimé, ce qui est un indice de datation relative. L’ex­
pression est la plus forte sur „la plaque Seyrig“: deux aigles sur les 
épaules de la déesse; moins accentué sur la plaque de Razgrad: un 
aigle; et elle est la plus faible sur la plaque de Prêt or: évocation du 
char de Sol dans le fronton. H. Seyrig a pensé que l’image de déesse 
à deux aigles a été crée à l’époque hellénistique pour distinguer les deux 
Mâ110. Mais la plaque de Razgrad est plus proche de la sienne que de 
la nôtre, d’abord par sa forme, ensuite par certains détails: même tu­
nique longue, même armement (seul le bouclier manque sur la „pla­
que Seyrig“) et même type de cuirasse. Malheureusement, cela lui 
avait échappé, comme aux autres chercheurs. Comme la graphie de 
la consécration est courante au III ème s. de n. è. surtout dans les ré­
gions sous l’influence grecque, on peut dater presque avec certitude 
les deux plaques du Illème s. Pour dater sa plaque H. Seyrig s’est fondé 
sur le type de cuirasse, qui est tout à fait hellénistique, mais comme 
la plaque de Razgrad le prouve par son inscription latine, dans un sens 
archaïsant. Π est evident que les deux documents sont de la période 
romaine et reproduisent un carton hellénistique.

Quant à la datation de la plaque de Pretor, il est difficile de la 
préciser. Elle aussi montre une cuirasse archaïsante de type hellénis­
tique au bord inférieur rectiligne. Mais elle est d’une forme inhabitu­
elle, puisqu’elle ne comprend qu’une seule épaulière, et ce désir de 
représenter la déesse comme Amazone (qui confirme l’identification 
de Mâ-Bellona sur les reliefs de Rome) est unique à ma connaissance 
sauf peut-être le buste cuirassé sur l’arc de Constantinus à Rome, qui 
est malheureusement endommagé111. La forme du glaive qui est d’un 
type tout à fait romain, et la représentation du fronton, qui est cou­
rante pendant la période romaine, surtout à l’époque impériale, ain­
si que le sigle latin gravé au revers de la plaque (qui peut être le sigle 
numérique de la production ou de l’emplacement de la plaque dans 
le sanctuaire) sont d’autres indices chronologiques. Comme d’autres 
trouvailles de Macédonia (les inscriptions d’Edessa) sont datées du

107 Ibid,, p. 327.
108 Ibid, p. 323.
109 H. SEYRIG, (Sur un bas-relief de Tong i Sarvak), Syria, 47, 1970; 115, 

n° 6, pl. IX /3 et R. GHIRSHMAN, Syria, 52, 1975, p. 126— 127, fig. 8 et 10.
110 Op. cit. p. 77.
111 C. C. VERMEULE, Berytus, 13/1, 1957, p. 28, n° H 1 pl. XXIII, fig. 73



N. Proeva, La déesse Mâ, t k  33,2(1983)165—183 179

Illême s. d n. è. (voir plus loin) on peut dater notre plaque de la même 
époque. Le style est bon sauf les maladresses du pied droit, de la main 
gauche qui est trop grande, et du chien de gauche qui est représenté 
moitié devant, moitié derrière la colonne. L’artiste a essayé de rendre 
la profondeur. Il a réussi partiellement pour la jambe droite et complè­
tement pour la jambe gauche.

La plaque de Pretor s’insère dans une série de plaques votives 
macédoniennes :

—· naïskos de Némésis trouvé à Katranitza, au musée de Kozani (no. 
inv. 60)112

— naïskos de Cybela, probablement de Thessalonique, au musée de 
Lyon113

— naïskos de Némésis, de la collection H. Stathatos provenant de 
Macédonia114.

V. G. Kalipolitis a proposé de les attribuer à un atelier de Thes­
salonique115, ce qui a été accepté par J. P. Sodini116. Mais notre plaque 
est apparentée aux plaques de Razgrad, surtout à la plaque dé Arte­
mis représentée avec un chien et un cerf dans la même attitude que 
la Mâ de Pretor117. Par la forme du fronton, elle est très proche du 
naïskos de Zeus au Musée de Sofia (no. inv. 6498) et du double naïs­
kos de Cybela et Némésis {Sarapis selon I. Velkow) dans le même 
Musée (no. ivn. 3849)118, malheureusement de provenance inconnue. 
Aussi serait-il prématuré de faire des hypothèses sur le lieu de fabri­
cation d’un trop petit nombre de documents.

En ce qui concerne l’utilisation de la plaque, on peut citer l’ima­
ge d’un archigallus de Cybela qui porte un naïskos en métal avec l’ima­
ge dé Attis en pendentif et la statue dé archigallu. de Montfaucon, aujourd’ 
hui perdue, dont le naïskos avait une représentation de Cybela, Zeus 
et Mercurius119. Cela était très répandu pendant la période romaine, 
mais connu déjà à l’époque d’Hérodote120. Outre les naïskois porta­
tifs, les dévots portaient comme bijoux, des médaillons avec une ima­
ge divine. Ainsi, Varchigallus de Montfaucon a été orné par deux 
médaillons avec l’image dé Attis et le bellonarius de la Biblioteca 
Vallicelliana à Rome, porte sur sa couronne de feuilles de laurier,

112 V. G. CALLIPOLITIS, (Näiskos de Némésis trouvé en Macédoine) 
Essays mem. o f E. Lehman, New York, 1964, p. 59—62, fig. 1.

113 CH. PICARD, (Sur un naïskos inédit de Cybèle au Musée du CAIRE), 
Mon. Piot, XLIX, 1957, p. 58—59, fig. 1.

114 J. P. SODINI, (Naïskos de Némésis), Collections H. Stathatos, IV, 1971, 
pi. IX, p. 55—60.

115 Op. cit. p. 61.
116 Op. cit. p. 60.
117 G. I. KAZAROW, op. cit. p. 188—189, n° 6, fig. 6 . .
118 I. VELKOW, Bull. IAB, VII, 1932, p. 414—415, fig. 171—172.
119 M. J. VERMASEREN, op. cit. n° 466, pl. CCXCVI—CCXII; J. KEIL, 

Denkmäler der Meter-kultus, JO AI, 18, 1916, p. 75, fig. 47.
120 HERODOT. IV, 76.

12*



180 N. Proeva, La déesse Mâ, ZA 33,2(1983)165—183

trois médaillons avec une image de divinité casquée: à droite. Mars 
barbu, à gauche Minerva et Bellona (?) au centre, qui est assez abî­
mée. Mais il est difficile de reconnaître un pendentif dans la plaque 
de Pretor, qui est très lourde (622, 160 gr.) et ne possède pas de dis­
positif de suspension. Plutôt que de supposer, comme H. Seyrig, que ce 
type de documents était encastré dans une stèle de pierre121, n’est-il 
pas préférable de le considérer simplement comme un ex-voto de 
sanctuaire ainsi que le propose Ch. Picard à propos du naïskos du 
Caire122?

Le culte de Mâ en Macédoine

La trouvaille d’une représentation de Mâ en Macédoine surtout 
à Pretor (si l’origine du nom est bien à mettre en rapport avec un champ 
militaire) n’est pas étonnante car, outre cette représentation, la déesse 
Mâ est connue en Macédoine par quatorze inscriptions, dont onze 
la mentionnent directement. C’est plus qu’à Comana même, où la 
déesse n’apparaît que sur quatre inscriptions: trois fois comme 
Νικηφόρος Θεά123 et une fois comme Θεά μεγίστη της χώρας124. 
Des dédicaces faites entre 211 et 265, trouvées à Edessa (Voden) en 
1898, ont été signalées dans les journaux locaux et attribuées aux tom­
beaux de Philippe. P. Papageorgiou en a publié neuf125 qui ont été 
reprises par A. Kontoleon mais avec la provenance de Thessalonique126, 
puis dans le Berliner philolog. Wochenschrift127 avec la même erreur 
sur la provenance, qui a été corrigée aussitôt par P. Perdrizet128 et 
Th. Reinach129. Après quoi, P. Papageorgiou a repoublié la trouvaille 
en ajoutant les nouvelles inscriptions d’après les renseignements re­
cueillis à Thessalonique auprès de ses amis130. De son côté, le savant 
yougoslave J. Brunsmid a aussi obtenu les copies de cinq inscrip­
tions et des informations sur la trouvaille131 distinctes de celles de P. 
Papageorgiou, car aucun des auteurs n’a visité le lieu de trouvaille

121 Op. cit. 11.
122 Op. cit. p. 57.
123 1) WADDINGTON, op. cit. p. 126—127, n° 1; RAMSAY, op. cit. p#
147, n° 5; STERRET, op. cit. p. 234, n° 263; DITTENBERGER OGI,

364.
2) L. JALABERT, op. cit. p. 320—321, n° 17. 3.
3) R. P. HARPER, op. cit. p. 102, n° 2; 05, Bull, Epigr. 1969, p. 520.

124 YORKE, op. c it. p. 316, nü 23.
125 'Αρμονία, n° 4174 du 13 janvier 1899, Smyrnc, non vidi.
126 La déesse Mâ sur les inscriptions de Macédoine, REG, IX ; 1899, 

p. 165— 173.
127 N° 20 du 20 mai 1899, Inschriften aus Makedonien, col. 634—»638.
128 BCH  23, 1899, p. 340.
129 Bull. Epigr. XII, 1900, p. 124.
180 Κυρίας θεάς Μας άνικήτου, έπηκοοϋ ναός έν ’Εδέσση τη Μακεδονική 

(Βοδένοις) καί 14 έπυγάματα, Ά  θ η ν α, 12, 1900, 65—88, pL 1—3.
131 L’inscription grecque du sanctuaire de la déesse Mâ à Yodena (Edessa) 

en Macédoine, Vjesnik hrvaîskog archeoloskog drustva III, 1898/99, Zagreb, p. 131—■ 
136, en croate.



N. Proeva, La déesse Mâ, 2A 33,2(1983)165—183 181

ni vu les inscriptions. Bien que les renseignements des auteurs diver­
gent sur les circonstances de la découverte, il y a un point commun: 
c’est la description du sanctuaire132. Il s’agit d’une grotte de trois mèt­
res de diamètre s’ouvrant dans le flanc Est de la colline d’Edessa, fer­
mée au sud par un mur. Au bas du mur sont gravées trois lettres en 
monogramme133. Pour P. Papageorgiou qui les a lues BOP, elle donnent 
l’an 24 de notre ère, date de la construction du sanctuaire et tenninus 
ante quem pour la trouvaille134. J. Brunsmid a lu BOT =224 de n. è0 
date de travaux quelconques exécutés dans le sanctuaire135. Comme 
ni l’un ni l’autre n’ont vu les inscriptions, il est très difficile de juger 
de leur interprétation dans l’état actuel de la documentation et des 
publications. S. Pelikidis, qui a fouillé à Edessa en 1922—23, a découvert 
de nouveau le mur et vu le monogramme B—*1, en le laissant sans com­
mentaire136. Comme la fouille a montré qu’il ne s’agit pas d’un temple, 
mais de la porte de la muraille nord d’Edessa datant de l’époque by­
zantine ou de l’antiquité tardive137, ce monogramme perd de son impor­
tance pour nous. Cette fois, les pierres sur lesquelles les inscriptions 
ont été gravées, sont décrites avec plus de détail. Il est plus que sûr 
qu’elle proviennent du sanctuaire qui n’est pas encore localisé: les 
inscriptions tiennent compte des trous, parmi lesquels certains sont 
encore remplis de plomb car il s’agit des montants de la porte sur les­
quels les inscriptions ont été gravées après la construction du temple. 
Près d’un siècle c’est écoulé sans véritable étude de la trouvaille; or 
c’est le plus important groupe d’inscriptions consacrées à Mâ trouvé 
en un seul endroit, et il dépasse de loin le nombre de toutes les autres 
dédicases: neuf au total, dont quatre proviennent de Comana de Cappa­
docia. Ces trouvailles montrent que le culte de Mâ de Cappadocia était 
très répandu en Macédoine. L’autre preuve résiderait dans la popu­
larité des contaminations syncrétistiques de Mâ avec Victoria, Dé­
métra et Tyché sur les monnaies impériales de l’atelier de Stobi si on 
pouvait obtenir la confirmation de l’hypothèse de J. Jurukova138.

On ne sait pas à quel moment, à quelle occasion et par qui le 
culte de Mâ cappadocienne a été introduit en Macédoine. Th. Rei- 
nach139 suppose que le culte a été introduit par des esclaves d’origine 
pontique et cappadocienne. Il se fonde sur le nom Μάης, dérivé de 
Mâ, (mais comme L. Robert a montré140, c’est un nom d’origine paphla-

132 PAPAGEORGIOU, op. cit. p. 70; Brunsmid, op. cit. p. 131.
133 PAPAGEORGIOU, op. cit. p. 73, n° 14, pl. 1.
134 i b i d , p. 80.
135 op. cit., p. 131.
136 Arch, Deltion, 8, 1923, p. 260
137 op. cit., p. 265.
138 J. JURUKOVA, op. cit. p. 37, pl. VII. Iljîxiste un relief de Nemesis trou­

vé à Andautonia (Panonia Supperior) actuel Stitarjevo, conservé au Musée 
Archéologique de Zagreb, iconographiquement très proche de l’image de Mâ: 
A. HOFFILER — B. S ARIA, op. cit., n° 474, et J. ZINGERLE, AEM, XX, 1897, 
p. 229, fig. 35a. CIL III 4008.

139 dans l’article de KONTROLEON, op. cit. p. 173.
140 Noms indigènes, p. 535.



182 N. Proeva, La déesse Mâ, IA  33,2(1983)165—183

gonienne en usage en Cappadocia); en même temps il remarque qu’on 
connaissait un Macédonien de ce nom141. Il faut peut-être voir là un 
indice de l’introduction du culte à l’époque hellénistique à la suite de 
l’expédition d’Alexandre en Asie Mineure et en Orient, surtout si l’on 
tient compte de la configuration d’Edessa qui est pareille à celle de 
Comana142. L’explication du naïskos comme l’image de la grotte, 
demeure de la déesse dans la montagne,qui a été proposée par E. Will 
à propos de la Grande Mère 143s’accorde avec l’habitude bien connue 
du clergé de Mâ d’établir une petite colinne sur les lieux où devaient 
s’accomplir les rites et fêtes du culte transporté. Les auteurs antiques 
parlent de la colline artificielle de Bellona, destinée sans doute à évo­
quer l’image de la montagne de Comana144, et l’inscription CIL XIII 
7281 =  ILS 3805 de Castellum Manicarum à Mainz, donne le nom 
de Mons Vaticanus, d’après le mont homonyme de Rome où se trou­
vait le temple de Bellona.

L’absence de représentations certaines de Mâ a provoqué des 
hypothèses comme celle de R. Laroche qui avait supposé que Mâ 
était, comme d’autres divinités anatoliennes privées de documenta­
tion, une dénomination sans valeur du dernier avatar d’Istar combat­
tant145. Les trois plaques que nous avons étudiées prouvent le 
contraire. En traitant de la survivance des sacrifices d’animaux, F. 
Cumont se demandait quelle était la forme du culte de Mâ en Asie 
Mineure146. G. Bandinelli explique la raretée des représentations de 
Mâ-Bellona en acceptant l’opinion de Prockisch147 sur le caractère ani- 
conique de son culte en Asie Mineure148. Il me semble que le problème 
réside dans la rareté des lieux du culte et dans le manque de documents, 
car aucun des sanctuaires connus n’a été fouillé jusqu’à maintenant, 
malgré l’intérêt qu’ils présentent. On sait que pendant les cérémonies 
solennelles (έξοδοι =  sorties de la déesse) qui avaient lieu deux fois

141 PTOL. Geogr. I, 11, 7.
142 D ’après Ch. Picard, la plus ancienne représentation du Mâ—Bellona du 

III s. av. n. è. se trouve sur un vase de bronze du Musée d’ Alexandrie, ce qui est, 
à mon avis difficile à prouver. C’est une déesse casquée, penchée en avant, tenant 
un objet non déterminé dans sa main, qui a déposé son bouclier ovale contre un 
arbre et le massif rocheux derrière elle. Une fois de plus, les savants ne s’accor­
dent pas sur l’inteprétation et sur la datation du vase. Ch. Picard explique la 
scène comme la Passion d’Attis et la rencontre sur le Dindymon — mont sacré 
anatolien (R. A ., 1960 p. 66—68 et 70—71), en acceptant la datation d’Adriani 
(Divigazioni intorno una coppa paesistica dei Museo di Alessandria), Roma, 1959) 
qui l’interprète comme le jugement de Paris. Dans le compte rendu de ce livre, 
K. Schefold, {AJA, 64/2, 1960, p. 205—207) reste dans le domaine d’Attis. C’est 
F. Matz qui a interprété la scène comme un drame d’ordre musicale, par analo­
gie avec les sarcophages romains, y voyant Marsyas, Olympos et Athéna qui joue 
du luth (iGNOMON , 32, 1960, p. 289—297).

143 Colloque: Eléments orientaux dans la religion grecque, Paris, 1960, p. 102
144 TERTULIAN. De pallio, IV et Gesta apud Zenon (Optat. Milev.) 186, 6).
145 Colloque de Strazbourg sur le syncrétisme dans les religions grecque et 

romaine, Paris, 1973, p. 107—108.
146 Byzantion, 6, 1931, p. 528, n° 2.
147 op. cit. s. V. Bellona .
148 op. cit. p. 23, n. 40.



N. Proeva, La déesse Mâ, ZÀ 33,2(1983) 165—183 183

par an, on portait l’idole de la déesse. A Rome, Mâ-Bellona faisait 
partie du cortège de Cybela, avec l’escorte de ses has t if er i et cistiferi. 
D’après F. Cumont, les hastiferi étaient à l’origine les gardes du Grand 
Prêtre pendant l’exode de la déesse, devenue par la suite un collège 
permanent religieux au service de la déesse149. En reprenant la dicus- 
sion sur leur rôle, D. Fishwick a montré que pendant la procession 
de Lavatio, les Hastiferi portaient un objet cultuel, comme les dendro- 
phores de Cybela150.En s’appuyant sur les sources littéraires et l’ins­
cription CIL VI 2232 =  ILS 4181, il a proposé que cet objet de culte 
soit la lance, ce qui est très probable en effet pour la période romaine. 
Dès le temps de Strabon, on trouve la légende dé Orestes et d’Iphigenia151, 
évoquée à propos des deux Comana, à cause de leur rivalité: toutes 
les deux prétendaient posséder le poignard d’Iphigénia152. Les repré­
sentations de Mâ-Bellona hastata sur la „plaque Seyrig“ et sur la pla­
que de Razgrad confirment cette légende et le glaive représenté à côté 
de Mâ sur la plaque de Pretor trouve aimi son explication.

Ce manuscrit a été terminé à Paris en avril 1981, présenté le 16 
novembre 1983.

TABLES DES ILLUSTRATIONS

Fig. la  — La plaque de Pretor avant la restauration (photo N. Proeva)
Fig. lb  — La plaque de Pretor après la restauration (photo N. Boric, Beograd.) 
Fig. 2 — Monnaie autonome de Comana du Pont-Hiérocaesaréa, bronze du Sept. 
Severus, Cabinet des Médailles—Paris, no inv. 380 (photo N. Boric, Beograd)
Fig. 3 — Relief du Palazzo della Cancelleria, Roma (reproduction)
Fig. 4. — La plaque votive de Virtus, Röm.-Germ. M. Köln, no inv. 2921 (photo 
F. Braemer, Paris)
Fig. 5. Portrait de Bellona sur le vase au Rheinisches—Landesmuseum Trier, inv. 
n. 05.318 (reproduction)
Fig. 6 — Monnaie de tribu de Bruttium, Cabinet des Médailles, Paris no. inv. 1640 
(photo N. Boric, Beograd)
Fig. 7 — Monnaie de Commodus, Cabinet de Médailles, Paris, no inv. 3387 (photo 
N. Boric)
Fig. 8 — Chien de Çar bronze du Musée du Louvre, no. inv. AO 9665 (photo Chu- 
zeville, Paris)
Fig. 9 — La plaque de Razgrad, (dessin N. Proeva d’après la photo dans A. A. 1922) 
Fig. 10 — „La plaque Seyrig“ (reproduction)

149 (Les hastiferi de Bellone), CRAI, 1918, p. 318—319.
150 op. cit. p. 155.
151 STRABON, XII, 2—3.
152 DIO CASS., XXXVI, 11, 2.


