
L. Sem m linger, Ein Wandepigramm , 2Α 31(1981)191—198

Dr. LOTHAR SEMMLINGER UDK 871—14.091
Trübnerstr. 12
Nürnberg

ZU EINEM POMPEJANISCHEN WANDEPIGRAMM

Unter Ovids Amores ist die Elegie 2, 15 zu besonderer Berühmt 
heit gelangt, so daß sie im Mittelalter, ähnlich wie andere herausra­
gende Einzelgedichte dieses Werks Veine eigene Überschrift, ,,De anulo“, 
erhielt und in der handschriftlichen Überlieferung seit dem 13. Jh., 
soweit feststellbar1 2, auch außerhalb des Gesamtverbandes der Amores 
gelegentlich gesondert begegnet. Ihre Beliebtheit verdankt die Elegie 
zweifelsfrei ihrem Inhalt, der eine Reihe reizvoller Motive vereint. 
Diesen hat O. Hiltbrunner vor nunmehr fast einem Jahrzehnt eine 
verdienstvolle Studie gewidmet3, worin er behutsam zu zeigen suchte, 
daß Ovid seine Elegie von einem pompejanischen Wandgraffito inspi­
riert schuf, das uns in CIL IV 1698 bruchstückhaft vorliegt4, doch an 
Hand eines neugefundenen, 1960 publizierten gleichfalls pompejani­
schen Graffito5 von A. W. van Buren6 in seiner ursprünglichen Gestalt 
restituiert werden konnte; es muß folgendermaßen gelautet haben:

Gemma velim fieri hora non amplius una, 
ut tibi signanti oscula missa darem.

(Ein Siegelringstein möcht’ ich werden nicht länger als 
nur eine einzige Stunde, damit ich dir beim Versiegeln 
(sc. deiner Briefe) die Küsse, die du verschickst,
(abfinge und) erwiderte.)

In diesem Distichon finden sich, wie Hiltbrunner richtig gesehen 
hat, auf engem Raum die Motive, die auch Ovids Elegie aufweist: vor

1 Weitere bekannte Beispiele wären u. a. „De meridie“ =  Am. 1,5; „De psit­
taco*^ Am. 2, 6; „Ad virum servantem uxorem“ =  Am. 3, 4; „De somn(i)o“=  Am. 
3, 5; „Epitaphium Tibulli“ =  Am. 3, 9 etc.

2 so im Bernensis Bibi. Civ. et Univ. 505 aus dem 13. Jh. und in einigen spä­
teren Handschriften.

3 Ovids Gedicht vom Siegelring und ein anonymes Epigramm aus Pompei 
(W. Theiler zum 70. Geburtstag). Gymn. 77 (1970) 283 ff.

4 Gemma velim fieri hora non...........
5 Vellem essem gemma (h)ora non melius una,

ut tibi signanti oscula missa darem.
M. della Corte, Amori e amanti di Pompei antica, Cava dei Tirreni 1958, 

92 und 111.
6 A Pompeian Distich, AJPh 80 (1959) 380—382.



192 L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

allem der Wunsch nach Verwandlung in einen Siegelring bzw. Siegel­
stein, verbunden damit das Sehnen nach den Küssen der Geliebten, die 
sie beim Versiegeln von Briefen dem Siegelstein aufdrückt7. Besonders 
fällt bei dem Epigramm aus Pompeji die Hervorhebung der kurzen, 
auf nur eine Stunde beschränkten Dauer auf, in der sich des Liebha­
bers Glück nach seinem Wunsch erfüllen möge. Als wahrscheinlichen 
Ausgangspunkt dafür nennt Hiltbrunner die Vergänglichkeit der Ju­
gendblüte, wie sie schon in der griechischen Elegie beklagt wird, und 
erwähnt beispielshalber Mimnermos 5 (Diehl), wo es vs. lf. heißt:

άλλ’ ολίγοχρόνιον γίγνεται ώσπερ δναρ 
ήβη τιμήεσσα* . . .

(doch kurze Zeit nur währt gleichwie ein Traum die kostbare
Jugendblüte)

und vergleichsweise Platon, Epigr. 2, 4 (Diehl), wo der dem Mädchen 
den Apfel zuwerfende junge Mann ihr für den Fall der Liebesver- 
weigerung zu bedenken gibt:

. .. σκέψοα την ώρην ώς ολίγο χρόνιος.

(bedenke, wie kurzzeitig die Jugendblüte ist!)

Gerade der soeben zitierte archaische Dichter aus Kolophon 
hatte ja, wie bekannt, in den meisten seiner Elegien die menschliche 
Hinfälligkeit beklagt, da der Liebesgenuß zusammen mit der Jugendzeit 
— allein darin sei das Lebensziel zu sehen! — so rasch dahinschwinde. 
Τις δέ βίος, τί δε τερπνόν άτερ χρυσής ’Αφροδίτης; (Was ist das 
für ein Leben, was ist noch freudebringend ohne die goidne Aphro­
dite?) heißt es bei ihm an anderer Stelle (1,1 (Diehl)), und unmittelbar 
anschließend: τεθναίην, δτε μοι μηκέτι ταΰτα μέλοι. (Tot möcht’ 
ich sein, wenn mir etwa dies (sc. die Liebesfreude) nicht mehr ange­
legen sein dürfte!)

Sollte man bei dem pompejanischen Distichon angesichts der 
Worte „hora non amplius una44 auch so weit denken? Will der Verlieb­
te, der die Dame seines Herzens — vielleicht ohne deren Wissen — 
aus der Ferne anbetet, die einem anderen zugedachten Küsse (oscula 
missa) ihr als Siegelgemme, von ihren Lippen befeuchtet, zurückgeben 
und nach diesem nur eine Stunde dauernden triumphalen Liebesglücks­
gefühl sogar sterben?

7 Diese Küsse gelten dem Briefempfänger, den Ovid in seiner eigenen Person 
zu sehen hofft (Am. 2, 15, 18), der jedoch in unserem Epigramm, wie Hiltbrunner 
(a.a.O. 297) ansprechend meint, wohl ein anderer als unser Anonymus ist. Zugleich 
dienen die Küsse aber der Befeuchtung der Ringgemme, um das Verziehen des Sie­
gelwachses zu verhindern (deutlich so ausgeführt bei Ovid vs. 16).



L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 193

Werfen wir einen Blick auf ein anonymes, wohl hellenistisches Epi­
gramm (Anth. Pal. 5, 84):

Είθε ρόδον γενόμην ύποπόρφυρον, δφρα με χερσίν 
άρσαμένη8 χαρίση στήθεσι χιονέοις

(Ο würde ich doch eine zartpurpurne Rose, auf daß du mich
in deine Hände nähmest und mich deinem schneeigen Busen
als Geschenk anstecktest!)

Zwar spricht der Liebende hier lediglich seinen (durch den Ind. 
Aor. als eigentlich unerfüllbar typisierten) Wunsch aus, durch seine 
Verwandlung in eine Rose über die Hände der Geliebten an deren 
Busen zu gelangen, und redet nicht von kurzer Dauer des Glücks noch 
von darauffolgendem Tod, aber die gewünschte Gestalt, die seinem 
Sehnen Erfüllung bringen könnte, impliziert letzt ich beides: denn wie 
schnell ist eine Rose verblüht, wie bald verliert sie welkend ihre Blät­
terpracht? Da wird dann die Angebetete die Blume, deren Frische und 
Schönheit dahin ist, ohne Zögern von ihrer Brust entfernen und weg­
werfen ; was bleibt, ist der Ted.

Bestärkt wird dieses Empfinden wohl auch dadurch, daß die Rose9 
im Mythos von Aphrodite aus dem Blut des von einem Eber getöteten, 
von der Göttin geliebten Adonis gezogen wurde, jenes Vegetaticnsgcttc s, 
der den Rhythmus des Wachsens und Vergehens in der Natur verkör­
perte. Die Rose war die Blume der Aphrodite, mithin ein Liebessym- 
bol, aber auch, dem Adonismythos eng verbunden, ein Bestandteil 
des antiken Totenkultes.

Eine verblüffende Ähnlichkeit im Wortlaut mit dem vorigen Disti­
chon zeigt das folgende zweizeilige Epigramm, das dem byzantinischen 
Chronisten Theophanes (ca. 760—818) zugeschrieben wird (Anth. 
Pal. 15, 35):

Θ ε ο φ ά ν ο υ ς

Εΐθε κρίνον γενόμην άργένναον, οφρα με χερσίν 
άρσαμένη10) μάλλον σής χροτιης κορέσης.

8 Planudes und die Dionysios-Scholien bieten άραμένη. Die Schwierigkeit 
liegt darin, daß άρσάμενος, η, ον eigtl. nur als Part. Aor. Med. von άραρίσκω be­
legt ist, und zwar als Träger des (sonst aktivisch wiedergegebenen) transitiven Sin­
nes „verfertigen, hersteilen“ (Hes. asp. 320: άρσάμενος παλάμησι). Der für den 
Epiker Panyassis von Halikarnassos und damit bereits für das 5. Jh. v. Chr. bezeugte 
Konj. Aor. άέρση (Panyas. 13, 13 (Kinkel, EGF) zum Verbum άείρω/αίρω er­
klärt aber diese hier vorliegende späte Partizipialform als ebenso zu άείρω/αίρω 
gehörig; αίρομαι heißt dann etwa „empornehmen, nehmen“ (vgl. ngr. παίρνω <  
έπαίρνω <  έπαίρω). Allerdings wird die Bedeutungsnähe von άραρίσκω τί τ ιν ι 
=  „etw. mit etw. verbinden, etw. an etw. anfügen“ gewissen Verquickungen Vor­
schub geleistet haben (vgl. Scholia ad Lycophr. (3. Jh. v. Chr.!) 995 άρσομαι im 
Sinne des Fut. άροΰμαι von αίρω; oder gar (allerdings nach dem 3. Jh. n. Chr.) 
Orph. Argonaut. 984: ές ουρανόν ήραρεν οσσε, ebenfalls infolge Vermengung 
mit αίρω).

9 Nach der anderen Version allerdings das Buschwindrösehen, griech. άνε- 
μώνη (vgl. Ον. met. 10, 731 ff; Bion 1, 66 (Ahrens).

10 s. Anm. 8.

13 Ziva Antika



194 L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, I k  31(1981)191—198

(Ein Epigramm des Theophanes
O würde ich doch eine weiße Lilie, auf daß du mich in deine 
Hände nähmest und mich gar sehr an deiner 

(sc. Hände weißen) Haut sättigtest!)

Das Gedichtchen ist offenbar dem zuvor besprochenen nachge­
schaffen. Statt der Rose bildet aber hier die Wunschgestalt des Lieben­
den eine weiße Lilie. Diese Blume, der Aphrodite einst verhaßt, war in 
christlicher Zeit zum Keuschheitssymbol geworden; ganz in diesem 
Sinne einer keuschen Liebeszuneigung wünscht der Mann, ein Christ, 
hier nicht etwa einen Platz am Busen seiner Verehrten, sondern er be­
gnügt sich damit, in ihren Händen zu ruhen, „auf daß du mich gar 
sehr an deiner Hände weißen Haut sättigtest“.

Doch ist auch hier der Gedanke an den Tod nicht fern, weil auch 
die weiße Lilie in warmer Hand nicht allzu lange frisch bliebe 
und diese Blume schon den heidnischen Alten als Sinnbild des Ster­
bens galt; vgl. Diphilos 98 (Kock, CAF): ή κολοκύντην ή κρίνον 
(=  lebendig oder tot).

Diese Reihe möge noch ein Distichon wohl von der Zeitenwende 
beschließen, welches zwar in der Antholcgia Planudea dem Διονύσιος 
Σοφιστής (=  Dionysios von Halikarnassos) zugeschrieben wird, aber 
wohl doch als άδέσποτον zu gelten hat (Anth. Pal. 5, 83):

Είθ’ άνεμος γενόμην, σύ δε δή στείχουσα παρ’αύγάς 
στήθεα γυμνώσαις καί με πνέοντα λάβοις.

(Ο würde ich doch ein Windhauch, und möchtest du doch, 
im (sc. warmen) Sonnenlicht wandelnd, deinen Busen enthüllen 
und mich h.ranwehend aufnehmen!)

Wie im Rosenepigramm ist auch hier der Busen der Geliebten der 
ersehnte Zielort; die Gestalt, die ihn erreichbar machen soll, ist jedoch 
die eines Windes: und was wäre kurzlebiger als ein Lufthauch?

Bei dem pompejanischen Epigramm scheinen mir jedoch die 
Dinge anders zu liegen: Hier soll nicht daran gedacht sein, daß nach 
der durch eine Metamorphose erlangten Erfüllung der Liebessehnsucht 
das Ende herannaht, wie dies etwa in Mimnermos’ Fühlen begeg­
net, der Jugend und Liebesglück in Kontrast setzt zu Alter und schließ­
lich todbringendem Hinwegwelken, oder wie man dies in den eben 
vorgelegten Epigrammen impliziert sehen kann, wenn es auch nicht 
expressis verbis ausgesagt ist. Vielmehr hat man sich zuerst vor Augen 
zu halten, daß schon die Beschaffenheit der ersehnten Gestalt einer 
Gemme für einen Siegelring dem mehr oder minder raschen Hin­
schwinden eines lebenden Wesens, gar dem schnellen Welken einer Blu­
me, entschieden entgegengesetzt ist, ebenso wie der Augenblickhaftig- 
keit eines Windhauchs.



L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 195

Sodann ist es von entscheidender Bedeutung, daß der Liebhaber 
in dem pompejanischen Distichon seinen Verwandlungswunsch aus­
drücklich auf die Dauer einer einzigen Stunde begrenzt: „Gemma 
velim fieri h o r a  n o n  a m p l i u s  u n  a64. Während eben in keinem 
der vorgeführten Epigramme der Anthologia Palatina der Liebende 
eine zeitliche Begrenzung explizit zum Ausdruck bringt und ge­
rade s o die kurze Dauer des Glücks mitsamt dem konsequent daran 
anschließenden Hinschwinden und Vergehen durch die jeweilige kurz­
lebige Natur der erwünschten Gestalt gegeben sein läßt, der er sich 
bedingungslos — vielmehr nur unter der Bedingung der Stillung seiner 
Liebessehnsucht — unterwerfen möchte, äußert h i e r  der Verfasser 
der zwei Verse ausdrücklich den Wunsch auf nur einstündiges Verweilen 
in einer der natürlichen Beschaffenheit nach potentiell schier unver­
gänglichen Gestalt.

Die Formulierung „hora non amplius una44 signalisiert darüber 
hinaus eine freiwillige Selbstbescheidung des Dichters, etwa in dem 
Sinne: „Ich will meine Verwandlung und damit mein höchstes Glück 
ja nur für ganz kurze Zeit, für nicht länger als ein einziges Stündchen. 
Mehr verlange ich nicht; ich bin mit meinem Wunsch ja doch wirklich 
bescheiden44.

Das bedeutet aber, daß er nach seiner beglückenden Metamor­
phose rasch wieder in seine alte Gestalt zurückkehren und so weiter­
leben will. Bekräftigt sehe ich diese meine Deutung durch Vergil an 
der Stelle der Aeneis, die möglicherweise im Epigramm von Pompeji 
eine Reminiszenz erfahren hat:

Im ersten Buch berichtet der mantuanische Dichter, wie Venus, 
um ihrem bei Dido aufgenommenen Sohn Aeneas Sicherheit zu ge­
währleisten, ihren Sohn Cupido/Amor beauftragt, der karthagischen 
Königin leidenschaftliche Liebe zu Aeneas einzuhauchen. Zu diesem 
Zwecke will sie Ascanius, der von seinem Vater Aeneas zu Dido mit 
Geschenken beordert ist, unterwegs in den Schlaf sinken lassen; Cu­
pido soll mittlerweile indessen Gestalt Dido aufsuchen. Mutter Venus 
bittet ihren Sohn: „Tu faciem illius (sc. Ascanii) n o c t e m  n o n  
a m p l i u s  u n a m /  falle dolo et notos pueri puer indue voltus.. . “ 
(vs. 683 f.) („Täusche d u dessen (sc. des Ascanius) Gestalt mit List 
vor nicht länger als nur eine einzige Nacht und leg" an, der du selbst 
ein Knabe bist, das vertraute Antlitz des Knaben!44) Sie bittet ihn als 
ihre einzige wirkliche Hilfe in dieser Situation inständig11, wenigstens 
für die Dauer einer einzigen Nacht diese Aufgabe zu übernehmen. 
Nach deren Ausführung — und das ist hier maßgeblich — erhält Amor 
freilich seine eigene Gestalt wieder zurück!

Damit erledigt sich m. E. auch die Kritik des Wiederherstellers 
unseres Distichons, van Buren (s. o. Anm. 6), an „hora non amplius

11 vs. 664 ff. (Beginn von Venus’ Bitte an Cupido): „Nate, meae vires, mea 
magna potentia solus, | nate, patris summi qui tela Typhoea temnis, | ad te confu­
gio et supplex tua numina posco“. („O Sohn, du meine Stärke, du allein meine große 
Kraft, Sohn, der du die für Typhoeus todbringenden Blitze des höchsten Vaters 
nicht scheust; zu dir flücht’ ich mich hin und flehentlich erbitt’ ich dein Walten“.)

13*



196 L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

una“ als Vergilreminiszenz, wenn er auf den ersten Blick hin urteilt, 
man dürfe gar nicht mit deren nahtlosem Einpassen in den neuen Kon­
text rechnen.

Fragt man nun nach den Gründen, die den Liebenden zu einer 
derartigen zeitlichen Limitierung seines Wunsches bewogen haben 
mögen, so wird man neben einer wohl bescheidenen Wesensart und 
der dazu stimmenden Schüchternheit, die ihn offensichtlich ohnedies 
von einer realen Kontaktaufnahme mit der Angebeteten zurückhält, 
wohl an das alte Motiv der Furcht vor dem ,,Neid der Götter“ zu 
denken haben.

Deutlich tritt uns dieser Bestandteil der antiken Vorstellungswelt 
zuerst bei der klassischen Tragikertrias12 und besonders eindrucks­
voll bei Hercdot13 entgegen. Dort handelt es sich nicht so sehr um 
menschlich geartete Neidg- fühle d .r  Überirdischen, die aus einer mehr 
egoistischen Haltung heraus Sterblichen ihr Glück mißgönnten14, als 
vielmehr um den eigentlich in sich selbst gerechtfertigten göttlichen 
Groll gegenüber Menschen, die in ihrem Glück jegliches menschliche 
Maß durchbrechen, sei es quantitativ, qualitativ oder zeitlich; die dar­
in liegende υβρις fordert die νέμεσις mit dem Ziele der Wieder­
herstellung menschlichen Maßes heraus15.

Freilich steht in unserem Distichon keine so weitreichende oder 
weltbewegende Geschichte zur Debatte wie bei den Tragikern eder bei 
Hercdot. Und cLch mag es sein, r*aß der in seiner rührenden Schüchtern­
heit zurückhaltend liebende Schöpfer unseres pompejanischen Klein­
ods längeres Glück als mögliche Hybris hat anklingen lassen wollen, 
an deren Vermeidung ihm sehr lag, zumal er ohnedies schon durch den 
Verwandlungswunsch und durch das Verlangen nach dem triumphschen­
kenden ,, Abfan gen“ und Erwidern der wohl einem anderen Liebhaber 
geltenden Küsse16 an die Grenze dessen ging, was ein einfacher Sterb­
licher von den Göttern erbitten durfte.

Dem Liebenden ist die Unerfüllbarkeit seines Wunsches letzten 
Endes bewußt gewesen, was sich sprachlich im Gebrauch des Konj. 
Impf. ,,darem,, am Schluß des Pentameters manifestieren könnte. 
Dies würde es erlauben, ein gewisses Maß an Konventionalität hinter

12 z. B. Aischyl. Pers. 362; Ag. 471, 904, 946 f.; Eur. Alk. 1135; gar Soph. 
Phil. 776 (,,τδν φθόνον δέ πρόσκυσον“).

13 Hdt. 1, 32 (Solon zu Kroisos); 3, 40 (Amasis an Polykrates), vgl. Fr. Schil­
lers berühmte Ballade „Der Ring des Polykrates“ (bes. v. 52, ebenfalls Amasis zu 
Polykrates: „Mir grauet vor der Götter Neide“.); 7, 46 (Artabanos zu Xerxes); 8, 
109 (Themistokles führt des Xerxes Mißerfolg auf den Neid der Götter und Heroen 
gegenüber dem unfrommen und anmaßenden Perserkönig zurück, der eben nicht 
außer Asien auch noch Europa beherrschen durfte; vgl. 7, 10 ε).

14 Zu dieser Auffassung tendiert beispielsweise Μ. P. Nilsson im 1. Bd seiner 
Gesch. der griech. Religion, 3München 1967, 762.

15 Μ. E. klar und sinnvoll vertritt diesen Standpunkt schon M. Pohlenz, He- 
rodot. Der erste Geschichtschreiber des Abendlandes, Leipzig—Berlin 1937, 110 ff. 
(Nachdruck, Darmstadt 1961).

16 vgl. hier Anm. 7.



L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 197

einer Furcht vor dem Neid der Götter oder des Schicksals gegenüber 
hybrishaft überzogenem Glück zu sehen, so daß ein Schein des mehr 
Imaginären hindurchschimmerte.

Eine solche Sicht der Dinge fände eigentlich eine Entsprechung 
in der Tatsache, daß in späterer Zeit der Neid der Götter bzw. des 
Schicksals, zur abgegriffenen Konvention geworden, gerade bei den 
Literaten vorwiegend als floskelhafter Topos zur Effekterzielung bemüht 
wurde.

D o c h  eben aus dem Faktum, daß der verliebte Autor unseres 
Epigramms mit seiner tiefes Empfinden verratenden Formulierung 
,,hora non amplius una“ den φθόνος θεών nicht jener Topik ge­
mäß eigens nennt, dürfen wir m. E. guten Gewissens den Schluß ziehen, 
daß er tatsächlich eine zumindest subjektive, unterschwellige Besorgt­
heit, ja Furcht vor diesem φθόνος verspürte. Es liegt in diesem 
Falle nahe, ein superstitiöses Bangen vor dem schon mehr menschlich 
gedachten Neiden von Mächten zu vermuten, die bereits in die Richtung 
der mißgesonnenen δαίμονες des kaiserzeitlichen Platonismus weisen.

Was die Frage der Priorität zwischen Ovids Anulus-Elegie und 
dem kurzen pompejanischen Epigramm angeht, so wage ich keine 
Entscheidung. Hiltbrunner hält — allerdings mit der gebotenen 
Vorsicht — Ovids Elegie für jünger, weil er es sich schwer vorstellen 
kann, daß ein Künstler speziell Ovids vier Verse vom geküßten Sie­
gelring (Am. 2, 15, 15 — 18) ,,herauslöste und zu einem zweizeiligen 
Epigramm verdichtete“ 17. Hiltbrunner weiter: „(Ist es denkbar,) Daß 
er, weil er sich jetzt ganz auf diesen einen Moment des Kusses beschränk­
te, den Gedanken von der Vergänglichkeit des Glücks hinzufügte, 
Ovids Eifersucht und Schmerz durch Triumph und Sie^eslust (sc. die 
für einen anderen bestimmten Küsse als Siegel abgefangen zu haben) 
ersetzte? Ich meine, dieser Mann wäre dann wohl ein größerer Künstler 
als Ovid gewesen...“ Ein g r ö ß e r e r  Künstler als Ovid, dem man 
eine gleiche Leistung gewiß Zutrauen darf, muß cLr Epigrammatiker 
von Pompeji m. E. nicht unbedingt gewesen sein, falls er sein Disti­
chon n a c h  Ovid schuf. Vielleicht hat er es, wiewohl uns Heutigen 
weitere Belege aus jener Zeit für den Wunsch nach Verwandlung in 
einen Küsse empfangenden Siegelring bzw. Siegelstein — mangels 
erhaltenen Materials? — fehlen, ohne direkte Abhängigkeit von Ovid 
geschaffen; wer wüßte da Sicheres?

Doch offenbart sich zweifellos in diesem pompejanischen Di­
stichon — und da stimme ich Hiltbrunner absolut zu — ein Dichter­
talent, „nicht unwert, mit den Namen Vergils und Ovids verbunden 
•zu sein“ 18. Gelang es ihm doch, in einem einzigen Distichen ein Ring­
kußgedicht zu schreiben, das inhaltlich der genannten vierzeiligen Pas­
sage bei Ovid ähnelt, diese jedoch über das mit dem Verwandlungs­
wunsch zusammenhängende Kußmotiv hinaus durch beeindruckende

17 a.a.O. 298
18 a.a.O. 299



198 L. Sem m linger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

Motiverweiterung übersteigt, nicht zuletzt durch das m. E. wichtige 
Thema der Selbstbescheidung im Zusammenhang mit der involvierten 
Furcht vor dem φθόνος θεών.

Dies ist die klassische Frucht von wahrem ingenium! Unbeant­
wortet muß hierbei die Frage bleiben, ob außer diesem Epigramm von 
unserem Anonymus aus was für Gründen auch immer19 nur eben nichts 
Weiteres erhalten geblieben ist, ob er womöglich mit einer uns durch 
ihr Oeuvre oder bloß namentlich bekannten Dichterpersönlichkeit 
identisch ist, oder aber ob ihm zum poetischen Ausdruck seines innigen 
Sehnens ein einmaliger καιρός zur Seite stand.

19 vgl. etwa die vier Bücher Elegien des Cornelius Gallus, deren Erhaltung 
der von Augustus als Strafe auferlegten Verbannung (mit Vermögensverlust) des 
Autors zum Opfer fiel; sie gehörten ungefähr derselben Zeitspanne an wie unser 
Epigramm.


