L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, 2A 31(1981)191—198

Dr. LOTHAR SEMMLINGER UDK 871—14.091
Tribnerstr. 12
Nirnberg

ZU EINEM POMPEJANISCHEN WANDEPIGRAMM

Unter Ovids Amores ist die Elegie 2, 15 zu besonderer Berihmt
heit gelangt, so dafl sie im Mittelalter, &hnlich wie andere herausra-
gende Einzelgedichte dieses Werks Veine eigene Uberschrift, ,,De anulo®,
erhielt und in der handschriftlichen Uberlieferung seit dem 13. Jh,,
soweit feststellbar2 auch auBerhalb des Gesamtverbandes der Amores
gelegentlich gesondert begegnet. Ihre Beliebtheit verdankt die Elegie
zweifelsfrei ihrem Inhalt, der eine Reihe reizvoller Motive vereint.
Diesen hat O. Hiltbrunner vor nunmehr fast einem Jahrzehnt eine
verdienstvolle Studie gewidmet3 worin er behutsam zu zeigen suchte,
daR Ovid seine Elegie von einem pompejanischen Wandgraffito inspi-
riert schuf, das uns in CIL IV 1698 bruchstiickhaft vorliegt4, doch an
Hand eines neugefundenen, 1960 publizierten gleichfalls pompejani-
schen Graffito5von A. W. van Buren6in seiner urspriinglichen Gestalt
restituiert werden konnte; es mufll folgendermalen gelautet haben:

Gemma velim fieri hora non amplius una,
ut tibi signanti oscula missa darem.

(Ein Siegelringstein mdcht” ich werden nicht langer als
nur eine einzige Stunde, damit ich dir beim Versiegeln
(sc. deiner Briefe) die Kiisse, die du verschickst,
(abfinge und) erwiderte.)

In diesem Distichon finden sich, wie Hiltbrunner richtig gesehen
hat, auf engem Raum die Motive, die auch Ovids Elegie aufweist: vor

1Weitere bekannte Beispiele waren u. a. ,,De meridie* = Am. 1,5; ,De psit-
taco* Am. 2, 6; ,,Ad virum servantem uxorem“= Am. 3, 4; ,,De somn(i)o“= Am.
3, 5; ,Epitaphium Tibulli“ = Am. 3, 9 etc.

250 im Bernensis Bibi. Civ. et Univ. 505 aus dem 13. Jh. und in einigen spéa-
teren Handschriften.

3 Ovids Gedicht vom Siegelring und ein anonymes Epigramm aus Pompei
(W. Theiler zum 70. Geburtstag). Gymn. 77 (1970) 283 ff.

4 Gemma velim fieri hora non...........

5 Vellem essem gemma (h)ora non melius una,

ut tibi signanti oscula missa darem.
M. della Corte, Amori e amanti di Pompei antica, Cava dei Tirreni 1958,

92 und 111.

6 A Pompeian Distich, AJPh 80 (1959) 380—382.



192 L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

allem der Wunsch nach Verwandlung in einen Siegelring bzw. Siegel-
stein, verbunden damit das Sehnen nach den Kussen der Geliebten, die
sie beim Versiegeln von Briefen dem Siegelstein aufdriickt7. Besonders
féallt bei dem Epigramm aus Pompeji die Hervorhebung der kurzen,
auf nur eine Stunde beschrankten Dauer auf, in der sich des Liebha-
bers Gliuck nach seinem Wunsch erfiillen mége. Als wahrscheinlichen
Ausgangspunkt dafir nennt Hiltbrunner die Verganglichkeit der Ju-
gendblite, wie sie schon in der griechischen Elegie beklagt wird, und
erwéhnt beispielshalber Mimnermos 5 (Diehl), wo es vs. If. heif3t:

GAN’ oAiyoxpoviov yiyvetal womep dvap
nen Tunecca* . ..

(doch kurze Zeit nur wahrt gleichwie ein Traum die kostbare
Jugendbliite)

und vergleichsweise Platon, Epigr. 2, 4 (Diehl), wo der dem Madchen
den Apfel zuwerfende junge Mann ihr fir den Fall der Liebesver-
weigerung zu bedenken gibt:

... OKEéPoa TNV wpnv ¢ oAiyoxpdvioc.

(bedenke, wie kurzzeitig die Jugendbliite ist!)

Gerade der soeben zitierte archaische Dichter aus Kolophon
hatte ja, wie bekannt, in den meisten seiner Elegien die menschliche
Hinfalligkeit beklagt, da der Liebesgenul zusammen mit der Jugendzeit
— allein darin sei das Lebensziel zu sehen! — so rasch dahinschwinde.
Tig 8¢ Pioc, ti d¢ tepmvov drep Xpuorc ‘Agpoditng (Was ist das
fir ein Leben, was ist noch freudebringend ohne die goidne Aphro-
dite?) heilst es bei ihm an anderer Stelle (1,1 (Diehl)), und unmittelbar
anschlieRend: TteBvainv, ote pol pnkéTt Talta pédol. (Tot mocht’
ich sein, wenn mir etwa dies (sc. die Liebesfreude) nicht mehr ange-
legen sein dirfte!)

Sollte man bei dem pompejanischen Distichon angesichts der
Worte ,,hora non amplius una4tauch so weit denken? Will der Verlieb-
te, der die Dame seines Herzens — vielleicht ohne deren Wissen —
aus der Ferne anbetet, die einem anderen zugedachten Kisse (oscula
missa) ihr als Siegelgemme, von ihren Lippen befeuchtet, zuriickgeben
und nach diesem nur eine Stunde dauernden triumphalen Liebesgliicks-
gefiihl sogar sterben?

7 Diese Kiisse gelten dem Briefempfanger, den Ovid in seiner eigenen Person
zu sehen hofft (Am. 2, 15, 18), der jedoch in unserem Epigramm, wie Hiltbrunner
(a.a.0. 297) ansprechend meint, wohl ein anderer als unser Anonymus ist. Zugleich
dienen die Kiisse aber der Befeuchtung der Ringgemme, um das Verziehen des Sie-
gelwachses zu verhindern (deutlich so ausgefiihrt bei Ovid vs. 16).



L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 193

Werfen wir einen Blick auf ein anonymes, wohl hellenistisches Epi-
gramm (Anth. Pal. 5 84):

Eife podov yevounv Umomop@upov, dPpa HE XEPGIV
dpoapévn8 xapion otnBeat xiovéolg

(O wirde ich doch eine zartpurpurne Rose, auf dafl du mich
in deine Hande nahmest und mich deinem schneeigen Busen
als Geschenk anstecktest!)

Zwar spricht der Liebende hier lediglich seinen (durch den Ind.
Aor. als eigentlich unerfullbar typisierten) Wunsch aus, durch seine
Verwandlung in eine Rose (ber die Hadnde der Geliebten an deren
Busen zu gelangen, und redet nicht von kurzer Dauer des Glicks noch
von darauffolgendem Tod, aber die gewiinschte Gestalt, die seinem
Sehnen Erfiillung bringen konnte, impliziert letzt ich beides: denn wie
schnell ist eine Rose verbliht, wie bald verliert sie welkend ihre Blat-
terpracht? Da wird dann die Angebetete die Blume, deren Frische und
Schoénheit dahin ist, ohne Zdgern von ihrer Brust entfernen und weg-
werfen; was bleibt, ist der Ted.

Bestarkt wird dieses Empfinden wohl auch dadurch, daf die Rose9
im Mythos von Aphrodite aus dem Blut des von einem Eber getoteten,
von der Gottin geliebten Adonis gezogen wurde, jenes Vegetaticnsgcttcs,
der den Rhythmus des Wachsens und Vergehens in der Natur verkor-
perte. Die Rose war die Blume der Aphrodite, mithin ein Liebessym-
bol, aber auch, dem Adonismythos eng verbunden, ein Bestandteil
des antiken Totenkultes.

Eine verbliffende Ahnlichkeit im Wortlaut mit dem vorigen Disti-
chon zeigt das folgende zweizeilige Epigramm, das dem byzantinischen
Chronisten Theophanes (ca. 760—818) zugeschrieben wird (Anth.
Pal. 15, 35):

@eo@dvouc

Ei6e Kkpivov yevounv dpyévwvoov, oppa Ue XEPGiv
dpoapévnl) paAAOV ONC XPOTING KOPEDNC.

8 Planudes und die Dionysios-Scholien bieten dapapévn. Die Schwierigkeit
liegt darin, daB apodpevog, n, ov eigtl. nur als Part. Aor. Med. von dpapiokw be-
legt ist, und zwar als Trager des (sonst aktivisch wiedergegebenen) transitiven Sin-
nes ,verfertigen, hersteilen® (Hes. asp. 320: dpodapevog maAdunat). Der fur den
Epiker Panyassis von Halikarnassos und damit bereits fiir das 5. Jh. v. Chr. bezeugte
Konj. Aor. &pon (Panyas. 13, 13 (Kinkel, EGF) zum Verbum deipw/aipw er-
klart aber diese hier vorliegende spate Partizipialform als ebenso zu deipw/aipw
gehorig; aipopat heiRt dann etwa ,empornehmen, nehmen* (vgl. ngr. maipvew <
énaipvw < émaipw). Allerdings wird die Bedeutungsnéhe von dpapiokw Ti Tivi
= ,etw. mit etw. verbinden, etw. an etw. anfugen* gewissen Verquickungen Vor-
schub geleistet haben (vgl. Scholia ad Lycophr. (3. Jh. v. Chr.!) 995 dpoopal im
Sinne des Fut. apodpar von aipw; oder gar (allerdings nach dem 3. Jh. n. Chr.)
Orph. Argonaut. 984: £¢ oupavov npoapev ocoe, ebenfalls infolge Vermengung
mit aipw).

p9 l)\lach der anderen Version allerdings das Buschwindrésehen, griech. dve-
p®wvn (vgl Ov. met. 10, 731 ff; Bion 1, 66 (Ahrens).

s. Anm. 8.

13 Ziva Antika



194 L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, Ik 31(1981)191—198

(Ein Epigramm des Theophanes

O wirde ich doch eine weille Lilie, auf daf du mich in deine
Héande n&dhmest und mich gar sehr an deiner
(sc. Héande weillen) Haut séttigtest!)

Das Gedichtchen ist offenbar dem zuvor besprochenen nachge-
schaffen. Statt der Rose bildet aber hier die Wunschgestalt des Lieben-
den eine weiRe Lilie. Diese Blume, der Aphrodite einst verhalt, war in
christlicher Zeit zum Keuschheitssymbol geworden; ganz in diesem
Sinne einer keuschen Liebeszuneigung wiinscht der Mann, ein Christ,
hier nicht etwa einen Platz am Busen seiner Verehrten, sondern er be-
gnligt sich damit, in ihren Handen zu ruhen, ,auf daB du mich gar
sehr an deiner Hande weiflen Haut sattigtest”.

Doch ist auch hier der Gedanke an den Tod nicht fern, weil auch
die weille Lilie in warmer Hand nicht allzu lange frisch bliebe
und diese Blume schon den heidnischen Alten als Sinnbild des Ster-
bens galt; vgl. Diphilos 98 (Kock, CAF): 1 KOAOKUVINV 1 Kpivov
(= lebendig oder tot).

Diese Reihe mdge noch ein Distichon wohl von der Zeitenwende
beschlieBen, welches zwar in der Antholcgia Planudea dem Aioviaolog
>ogiotn¢ (= Dionysios von Halikarnassos) zugeschrieben wird, aber
wohl doch als adéomotov zu gelten hat (Anth. Pal. 5, 83):

EiB” dveyog yevounv, ob oe O oteixouoa map’a0YAC
otbea yupvwoal¢ Kai pe mvéovia Adpoic.

(O wiirde ich doch ein Windhauch, und méchtest du doch,
im (sc. warmen) Sonnenlicht wandelnd, deinen Busen enthiillen
und mich h.ranwehend aufnehmen!)

Wie im Rosenepigramm ist auch hier der Busen der Geliebten der
ersehnte Zielort; die Gestalt, die ihn erreichbar machen soll, ist jedoch
die eines Windes: und was wére kurzlebiger als ein Lufthauch?

Bei dem pompejanischen Epigramm scheinen mir jedoch die
Dinge anders zu liegen: Hier soll nicht daran gedacht sein, dafl nach
der durch eine Metamorphose erlangten Erfullung der Liebessehnsucht
das Ende herannaht, wie dies etwa in Mimnermos’ Fihlen begeg-
net, der Jugend und Liebesgliick in Kontrast setzt zu Alter und schlief3-
lich todbringendem Hinwegwelken, oder wie man dies in den eben
vorgelegten Epigrammen impliziert sehen kann, wenn es auch nicht
expressis verbis ausgesagt ist. Vielmehr hat man sich zuerst vor Augen
zu halten, daB schon die Beschaffenheit der ersehnten Gestalt einer
Gemme flr einen Siegelring dem mehr oder minder raschen Hin-
schwinden eines lebenden Wesens, gar dem schnellen Welken einer Blu-
me, entschieden entgegengesetzt ist, ebenso wie der Augenblickhaftig-
keit eines Windhauchs.



L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 195

Sodann ist es von entscheidender Bedeutung, dall der Liebhaber
in dem pompejanischen Distichon seinen Verwandlungswunsch aus-
dricklich auf die Dauer einer einzigen Stunde begrenzt: ,,Gemma
velim fieri hora non amplius un a6 Waéhrend eben in keinem
der vorgefiihrten Epigramme der Anthologia Palatina der Liebende
eine zeitliche Begrenzung explizit zum Ausdruck bringt und ge-
rade so die kurze Dauer des Gliicks mitsamt dem konsequent daran
anschlieBenden Hinschwinden und Vergehen durch die jeweilige kurz-
lebige Natur der erwiinschten Gestalt gegeben sein laRt, der er sich
bedingungslos — vielmehr nur unter der Bedingung der Stillung seiner
Liebessehnsucht — unterwerfen mochte, duBert hier der Verfasser
der zwei Verse ausdricklich den Wunsch auf nur einstiindiges Verweilen
in einer der natdrlichen Beschaffenheit nach potentiell schier unver-
ganglichen Gestalt.

Die Formulierung ,hora non amplius una4 signalisiert dartber
hinaus eine freiwillige Selbstbescheidung des Dichters, etwa in dem
Sinne: ,,Ich will meine Verwandlung und damit mein hdchstes Glick
ja nur flr ganz kurze Zeit, fir nicht langer als ein einziges Stindchen.
Mehr verlange ich nicht; ich bin mit meinem Wunsch ja doch wirklich
bescheiden

Das bedeutet aber, dafl er nach seiner begliickenden Metamor-
phose rasch wieder in seine alte Gestalt zuriickkehren und so weiter-
leben will. Bekréftigt sehe ich diese meine Deutung durch Vergil an
der Stelle der Aeneis, die moglicherweise im Epigramm von Pompeji
eine  Reminiszenz erfahren hat:

Im ersten Buch berichtet der mantuanische Dichter, wie Venus,
um ihrem bei Dido aufgenommenen Sohn Aeneas Sicherheit zu ge-
whéhrleisten, ihren Sohn Cupido/Amor beauftragt, der karthagischen
Konigin leidenschaftliche Liebe zu Aeneas einzuhauchen. Zu diesem
Zwecke will sie Ascanius, der von seinem Vater Aeneas zu Dido mit
Geschenken beordert ist, unterwegs in den Schlaf sinken lassen; Cu-
pido soll mittlerweile indessen Gestalt Dido aufsuchen. Mutter Venus
bittet ihren Sohn: ,,Tu faciem illius (sc. Ascanii) noctem non
amplius unam/ falle dolo et notos pueri puer indue voltus...*
(vs. 683 f.) (,,Tausche d u dessen (sc. des Ascanius) Gestalt mit List
vor nicht langer als nur eine einzige Nacht und leg" an, der du selbst
ein Knabe bist, das vertraute Antlitz des Knaben!4) Sie bittet ihn als
ihre einzige wirkliche Hilfe in dieser Situation instdndigll, wenigstens
fir die Dauer einer einzigen Nacht diese Aufgabe zu Ubernehmen.
Nach deren Ausfuhrung — und das ist hier mageblich — erh&lt Amor
freilich seine eigene Gestalt wieder zuriick!

Damit erledigt sich m. E. auch die Kritik des Wiederherstellers
unseres Distichons, van Buren (s. 0. Anm. 6), an ,hora non amplius

n vs. 664 ff. (Beginn von Venus’ Bitte an Cupido): ,,Nate, meae vires, mea
magna potentia solus, | nate, patris summi qui tela Typhoea temnis, | ad te confu-
gio et supplex tua numina posco“. (,,O Sohn, du meine Starke, du allein meine groRRe
Kraft, Sohn, der du die fir Typhoeus todbringenden Blitze des hdchsten Vaters
nicht scheust; zu dir flicht’ ich mich hin und flehentlich erbitt” ich dein Walten*.)

13*



196 L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

una“ als Vergilreminiszenz, wenn er auf den ersten Blick hin urteilt,

man dirfe gar nicht mit deren nahtlosem Einpassen in den neuen Kon-
text rechnen.

Fragt man nun nach den Griunden, die den Liebenden zu einer
derartigen zeitlichen Limitierung seines Wunsches bewogen haben
mdgen, so wird man neben einer wohl bescheidenen Wesensart und
der dazu stimmenden Schiichternheit, die ihn offensichtlich ohnedies
von einer realen Kontaktaufnahme mit der Angebeteten zuriickhélt,
wohl an das alte Motiv der Furcht vor dem ,,Neid der Gotter” zu
denken haben.

Deutlich tritt uns dieser Bestandteil der antiken Vorstellungswelt
zuerst bei der klassischen Tragikertriasl2 und besonders eindrucks-
voll bei Hercdot13 entgegen. Dort handelt es sich nicht so sehr um
menschlich geartete Neidg- filhle d.r Uberirdischen, die aus einer mehr
egoistischen Haltung heraus Sterblichen ihr Glick miBgénntenl4, als
vielmehr um den eigentlich in sich selbst gerechtfertigten g6ttlichen
Groll gegenuber Menschen, die in ihrem Gliick jegliches menschliche
MaR durchbrechen, sei es quantitativ, qualitativ oder zeitlich; die dar-
in liegende uPpig fordert die vépeoic mit dem Ziele der Wieder-
herstellung menschlichen MaRes herausls

Freilich steht in unserem Distichon keine so weitreichende oder
weltbewegende Geschichte zur Debatte wie bei den Tragikern eder bei
Hercdot. Und cLch mag es sein, r*al3 der in seiner riihrenden Schiichtern-
heit zurlickhaltend liebende Schépfer unseres pompejanischen Klein-
ods ldngeres Glick als mogliche Hybris hat anklingen lassen wollen,
an deren Vermeidung ihm sehr lag, zumal er ohnedies schon durch den
Verwandlungswunsch und durch das Verlangen nach dem triumphschen-
kenden ,,Abfangen*“ und Erwidern der wohl einem anderen Liebhaber
geltenden Kissel6 an die Grenze dessen ging, was ein einfacher Sterb-
licher von den Gottern erbitten durfte.

Dem Liebenden ist die Unerfullbarkeit seines Wunsches letzten
Endes bewulit gewesen, was sich sprachlich im Gebrauch des Konj.
Impf. ,,darem,, am SchluR des Pentameters manifestieren konnte.
Dies wirde es erlauben, ein gewisses MaR an Konventionalitat hinter

12 z. B. Aischyl. Pers. 362; Ag. 471, 904, 946 f.; Eur. Alk. 1135; gar Soph.
Phil. 776 (,,Tdv @B6vov 6¢ mpOoKLoov™).

B Hdt. 1, 32 (Solon zu Kroisos); 3, 40 (Amasis an Polykrates), vgl. Fr. Schil-
lers beriihmte Ballade ,,Der Ring des Polykrates* (bes. v. 52, ebenfalls Amasis zu
Polykrates: ,,Mir grauet vor der Gotter Neide®.); 7, 46 (Artabanos zu Xerxes); 8,
109 (Themistokles fiihrt des Xerxes MiRerfolg auf den Neid der Gotter und Heroen
gegenuber dem unfrommen und anmaRenden Perserkdnig zuriick, der eben nicht
aufller Asien auch noch Europa beherrschen durfte; vgl. 7, 10 ¢).

14 Zu dieser Auffassung tendiert beispielsweise M. P. Nilsson im 1. Bd seiner
Gesch. der griech. Religion, 3Miinchen 1967, 762.

15 M. E. klar und sinnvoll vertritt diesen Standpunkt schon M. Pohlenz, He-
rodot. Der erste Geschichtschreiber des Abendlandes, Leipzig—Berlin 1937, 110 ff.
(Nachdruck, Darmstadt 1961).

16 vgl. hier Anm. 7.



L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198 197

einer Furcht vor dem Neid der Gotter oder des Schicksals gegeniber
hybrishaft iberzogenem Gliick zu sehen, so daB ein Schein des mehr
Imagindren hindurchschimmerte.

Eine solche Sicht der Dinge fande eigentlich eine Entsprechung
in der Tatsache, daB in spaterer Zeit der Neid der Gotter bzw. des
Schicksals, zur abgegriffenen Konvention geworden, gerade bei den
Literaten vorwiegend als floskelhafter Topos zur Effekterzielung bemuht
wurde.

Doch eben aus dem Faktum, daR der verliebte Autor unseres
Epigramms mit seiner tiefes Empfinden verratenden Formulierung
,,hora non amplius una“ den @6ovo¢ Oewv nicht jener Topik ge-
maR eigens nennt, durfen wir m. E. guten Gewissens den Schluf} ziehen,
dalR er tatsachlich eine zumindest subjektive, unterschwellige Besorgt-
heit, ja Furcht vor diesem @8dvog verspirte. Es liegt in diesem
Falle nahe, ein superstitidses Bangen vor dem schon mehr menschlich
gedachten Neiden von Mdchten zu vermuten, die bereits in die Richtung
der miRgesonnenen daipoveg des kaiserzeitlichen Platonismus weisen.

Was die Frage der Prioritat zwischen Ovids Anulus-Elegie und
dem kurzen pompejanischen Epigramm angeht, so wage ich Kkeine
Entscheidung. Hiltbrunner hélt — allerdings mit der gebotenen
Vorsicht — Ovids Elegie fur jinger, weil er es sich schwer vorstellen
kann, daB ein Kuinstler speziell Ovids vier Verse vom gekiften Sie-
gelring (Am. 2, 15, 15 — 18) ,,herausldste und zu einem zweizeiligen
Epigramm verdichtete* 17. Hiltbrunner weiter: ,,(Ist es denkbar,) DafR
er, weil er sich jetzt ganz auf diesen einen Moment des Kusses beschrank-
te, den Gedanken von der Vergénglichkeit des Glicks hinzufigte,
Ovids Eifersucht und Schmerz durch Triumph und Sie”eslust (sc. die
fir einen anderen bestimmten Kisse als Siegel abgefangen zu haben)
ersetzte? Ich meine, dieser Mann wére dann wohl ein groRerer Kinstler
als Ovid gewesen...” Ein grdéRerer Kinstler als Ovid, dem man
eine gleiche Leistung gewi Zutrauen darf, mufl cLr Epigrammatiker
von Pompeji m. E. nicht unbedingt gewesen sein, falls er sein Disti-
chon nach Ovid schuf. Vielleicht hat er es, wiewohl uns Heutigen
weitere Belege aus jener Zeit fir den Wunsch nach Verwandlung in
einen Kusse empfangenden Siegelring bzw. Siegelstein — mangels
erhaltenen Materials? — fehlen, ohne direkte Abhangigkeit von Ovid
geschaffen; wer wiflte da Sicheres?

Doch offenbart sich zweifellos in diesem pompejanischen Di-
stichon — und da stimme ich Hiltbrunner absolut zu — ein Dichter-
talent, ,,nicht unwert, mit den Namen Vergils und Ovids verbunden
*zu sein“18 Gelang es ihm doch, in einem einzigen Distichen ein Ring-
kuBgedicht zu schreiben, das inhaltlich der genannten vierzeiligen Pas-
sage bei Ovid &hnelt, diese jedoch Uber das mit dem Verwandlungs-
wunsch zusammenhdngende KuBmotiv hinaus durch beeindruckende

17 a.a.0. 298
18 a.a.0. 299



198 L. Semmlinger, Ein Wandepigramm, ZA 31(1981)191—198

Motiverweiterung Ubersteigt, nicht zuletzt durch das m. E. wichtige
Thema der Selbstbescheidung im Zusammenhang mit der involvierten
Furcht vor dem @Bovog Bewv.

Dies ist die klassische Frucht von wahrem ingenium! Unbeant-
wortet muB hierbei die Frage bleiben, ob aufler diesem Epigramm von
unserem Anonymus aus was flir Griinden auch immer2nur eben nichts
Weiteres erhalten geblieben ist, ob er womdglich mit einer uns durch
ihr Oeuvre oder bloR namentlich bekannten Dichterpersonlichkeit
identisch ist, oder aber ob ihm zum poetischen Ausdruck seines innigen
Sehnens ein einmaliger kaipdg zur Seite stand.

19 vgl. etwa die vier Bicher Elegien des Cornelius Gallus, deren Erhaltung
der von Augustus als Strafe auferlegten Verbannung (mit Vermdgensverlust) des
Autors zum Opfer fiel; sie gehorten ungeféhr derselben Zeitspanne an wie unser
Epigramm.



