
F. Papazoglou, Affranchissement. ŽA 31(1981)171—179

FANOULA PAPAZOGLOU UDK 291.3:930.271=75
Professeur en retraite 
Cara Lazara 11 
Beograd

AFFRANCHISSEMENT PAR CONSÉCRATION ET HIÉRODULIE

La découverte du petit sanctuaire de la Mère des Dieux Autochto­
ne à Lefkopétra1, avec colonnes, tables de culte, autels et stèles recou­
verts de plus d’une centaine d’actes de consécration d’esclaves2, attire 
de nouveau l’attention des savants sur la question controversée de la 
nature de ces documents. Faut-il y voir un mode d’affranchissement 
religieux ou bien des donations à la divinité? Les esclaves consacrés 
de cette manière devenaient-ils libres ou changeaient-ils seulement de 
propriétaire?

Si l’on n’a pu apporter une réponse définitive à cette question, 
c’est sans doute parce que la documentation dont on disposait, prove­
nant de milieux sociaux éloignés dans le temps et dans l’espace, et re­
flétant des structures économico-sociales, des traditions religieuses et 
des conceptions juridiques disparates, ne permettait pas de tirer au 
clair les notions complexes de „liberté“ et d’„esclavage sacré“3. Il est 
évident qu’on ne peut réduire à un commun dénominateur les diverses

1 La découverte, fortuite et sensationnelle d’une certaine manière, a été 
signalée par Ph. Petsas dans Arch. Deltion, 21, 1966, Chron., p. 352—354, pl. 376, 
377, et dans Makedonïka, 7, 1967, Chron., p. 343—345, pl. 54. Lefkopétra se trouve 
au 13e kilomètre de la route Véria-Kozani, sur la rive gauche de l’Haliakmon. Beau­
coup de ces actes sont datés et se situent entre 169 et 362 de notre ère.

2 On parle d’ordinaire d’actes d’affranchissement par consécration. Mais 
comme il n’est pas sûr qu’il s’agisse de vraies manumissions, j’emploie le terme „ac­
tes de consécration“ pour ne pas anticiper sur le résultat de cette recherche.

3 Les études les plus récentes et les plus importantes sont celles de W. L. Wes- 
termann, Between Slavery and Freedom, Amer. Hist. Review, 50, 1945, p. 213 sqq; 
F. Sokolowski, The Real Meaning o f  Sacral Manumission, Harv. Theol. Review, 47, 
1954, p. 174— 181; Fr. Börner, Die sogenannte sakrale Freilassung im Griechenland 
und die (douloi) hieroi (dans Untersuchungen über die Religion der Sklaven im Grie­
chenland und Rom, t. II), Wiesbaden 1960; D. Nörr, Bemerkungen zur sakralen Freilas­
sungen in der späten Prinzipatzeit (dans St udi Ed. Volt erra, II), Milan 1969, p. 619— 
645. Voir aussi P. Debord, Uesclavage sacré: état de question. Actes du colloque 1971 
sur Γesclavage, Paris, p. 135—150. Signalons particulièrement la contribution de J. 
et L. Robert à l’éclaircissement des termes et usages relatifs à l’affranchissement par 
consécration dans différents pays, notamment en Macédoine, cf. Revue de Philo­
logie 1936, p. 140—147 (inscriptions de Suse), Hellenica, I, 1940, p. 70—77 (de Macé­
doine), Hellenica, XI-XII, 1960, p. 86—91 (Hyrcanie), ainsi que les notices du 
Bulletin épigraphique, 1977,n. 268—270; 1978, n. 278; 1979, n. 259, avec d’importantes 
observations sur le nouveau matériel de Macédoine.



172 F. Papazoglou, A f f r a n c h i s s e m e n t ŽA 31(1981)171—179

espèces à'hieroi et d’hiérodules — à commencer par ceux des villes 
sumériennes et de l’Egypte pharaonique, et jusqu’à ceux des pays de ci­
vilisation gréco-romaine — et qu’il conviendrait de préciser d’abord 
le contenu de ces termes dans un milieu déterminé avant d’entreprendre 
des études d’ensemble en vue d’établir les origines de l’institution.

Par le nombre d’actes de consécration d’esclaves qu’elle a fournis 
et le nombre de sanctuaires dont ces actes proviennent4, la Macédoine 
tenait, même avant la découverte de Lefkopétra, une place très impor­
tante dans la discussion de la question de l’affranchissement par mode 
religieux sous l’Empire. Lorsque paraîtra, prochainement espérons-le, 
la publication intégrale des textes de Leftkopétra, on disposera d’une 
documentation épigraphique vraiment considérable et on pourra entre­
prendre des recherches systématiques sur l’ensemble du sujet.

En attendant, je me bornerai dans ce qui suit à l’examen de quel­
ques textes seulement de Lefkopétra, qui ont été portés à la connaissan­
ce du public5, pour en tirer des indications propres à éclairer la nature 
des actes de consécration macédoniens. J’ai en vue la série d’une quin­
zaine d’actes, dans lesquels on se réfère à une décision du gouverneur 
Tertullianus Aquila, et une deuxième série, plus petite celle-là, où il 
est fait mention des , jours fixés par l’usage66 — τάς έθίμους ήμέρας
— dûs au service de la déesse.

D ’après les textes connus de la première série6, la décision de Ter­
tullianus avait pour but de régler la procédure de la consécration et de

4 Les actes de consécration d’esclaves à une divinité ont été mis au jour, outre 
à Lefkopétra, à Edessa, à Béroia, à Skydra, dans la région de Kozani, près de Ver- 
gina et dans trois localités de Pélagonie (Treskavac, Suvodol et Vašarejci). La sé­
rie croît lentement (en dehors de Léfkopetra) mais constamment. Dans la Chronique 
du dernier volume de Arch. Deltion, 29 (1973—1974 paru en 1980), p. 714, sont sig­
nalées deux consécrations à Artémis d’Aravissos (ancienne Kyrrhos). Il s’agit, dans 
dans tous ces cas, de sanctuaires de divinités féminines. Particulièrement intéressante 
et bien connue est la série de 14 consécrations à la déesse Mâ l’Invicible à Edessa, 
publiée par P. N. Papageorgiu dans Άθηνά, 12, 1900, p. 65—86.

5 L’édition des actes de Lefkopétra est préparée par Ph. Petsas. Provisoire­
ment il en a publié ou fait connaître en transcription ou photographies une dizaine, 
cf. Arch. Deltion 21, 1966, et Makedonika, 7, 1966—67 (cités ci-haut, n. 1); Praktika 
Arch. Et., 1975 (paru en 1977), p. 80—90; Praktika Arch. Et., 1976 (paru en 1978), 
p. 111—114; Makedonikon imerologion, 1977, p. 133—135; Actes du Vile Congrès 
d ’épigraphie grecque et latine, Bucarest, 1979, p. 438.

6 Dans Praktika Arch. Et., 1976, p. 111, Petsas fait remarquer qu’il y a 
en tout 16 inscriptions mentionnant le gouverneur Tertullianus Aquila et sa 
décision. Th. Sarikakis, dans le second volume des Fasti (’Ρωμαίοι άρχοντες της 
έπαρχίας Μακεδονίας, Μέρος Β', ’Από του Αύγούστου μέχρι του Διοκλητιανου, 
Thessalonique, 1977, ρ. 103—105) cite le texte intégral de deux inscriptions 
ayant trait à Tertullianus (n° 1 et n° 10) et des extraits de dix autres, mises à sa 
disposition par l’obligeance de Ph. Petsas. Une de ces inscriptions, le n° 5, a été 
entretemps publié dans Praktika Arch. Et., 1976. Selon Sarikakis, la publication de 
Ph. Petsas, ’Απελευθερωτικά! έπιγραφαί έκ του ιερού της Μητρός Θεών 
Αυτόχθονος, serait ύπό εκδοσιν. Mes citations, faites d’après Sarikakis, renvoient 
à sa numérotation. Les inscriptions mentionnant Tertullianus se situent entre 212 
et 244 de notre ère. Partant du fait que dans l’inscription de la série la plus ancien­
ne, celle datée de l’an 212, le dédicant parle de Tertullianus comme de „son“ 
gouverneur — κατά κέλευα ιν του κρατίστου ήγεμόνος μου Τερτυλλιανου ’Ακύλα
— Sarikakis a conclu avec raison que c’est en cette année, ou peu de temps avant, 
que Tertullianus avait géré le gouvernement de la province.



F. Papazoglou, Affranchissement. . . ,  ŽA 31(1981)171—179 173

garantir la transmission des esclaves consacrés au pouvoir de la divi­
nité. La donation était faite parfois sans aucune condition7. Dans d’ 
autres cas, le patron se réserve les offices de l’esclave consacré durant 
sa vie (clause de paramonë) et déclare qu’après sa mort celui-ci „appar­
tiendra à la Mère des Dieux, conformément à la décision de Tertul­
lianus Aquila“ : ταύτην χαρίζομε Μητρί Θεών Αύτόχθονι, δπως προσ- 
μείνη τω κυρίω τον τής ζοής χρόνον* μετά δε τήν τελευτήν είναι 
Μητρός Θεών κατά τήν άπόφασιν τήν Τερτυλλιανοΰ Άκύλα8. Dans trois 
actes le donateur précise le pouvoir de la déesse en stipulant que 
>,personne n ’aura le droit, au nom de la déesse, de vendre (l’esclave) 
ni d’ordonner sa réversion, ni de le donner en gages pour un emprunt, 
conformément à la décision de Tertullianus Aquila“ : μηδενος έξουσίαν 
εχοντος τω όνόματι το τής θεοΰ μήτε πωλήσε μήτε άναφοράν όρίσε 
μήτε δανίω ύποθέσθε, κατά τήν άπόφασιν τήν Τερτυλλιανοΰ Άκύλα 
του γεναμένου κρατίστου ανθυπάτου τής τών Μακεδόνων επαρχίας0. 
D’autres, enfin, ajoutent une clause prescrivant l’amende encourue 
par toute personne qui mettra la main sur l’esclave consacré: εάν δέ 
τις έπανέλθη κυριώτερος του προγεγραμμένου, δώσι τω είερώ δηνάρια 
χείλια μόνα κατά τήν άπόφασιν τήν Τερτυλλιανοΰ Ά κύλα10. La procé­
dure se terminait par la déposition de l’instrument de consécration 
aux archives du sanctuaire. Cela est indiqué expressément dans 
deux actes: καθώς ή ώνή περιέχι, ήντινα ώνήν τή αυτή ήμέρα εθηκα 
εις τάς άνκάλας τής θεοΰ κατά τήν άπόφασιν τήν Τερτυλλιανοΰ Ακύλα et: 
κατά τήν κέλευσιν . . . χαρίζομε . . . , ών κε τάς άσφαλείας άπεθέμην 
εις τάς άνκάλας τής θεοΰ11.

La formule είναι Μητρος Θεών12, avec les variantes μηδένα 
είναι κύριον ή τήν θεόν μόνην, μηδένα κυριώτερον είναι εί μή τήν 
θεόν,13 exprime le but de l’opération, soit qu’il s’agisse d’une 
consécration à effet immédiat ou qu’il y ait clause de paramonè. La 
divinité devenait le seul maître de la personne consacrée. Mais qu’en­
tendait-on, en réalité, par „appartenir à la divinité“, „relever de la 
divinité seule“? Ces mots semblent s’appliquer aussi bien à des escla­
ves du sanctuaire qu’à des personnes libres mises sous la protection 
de la déesse. En effet, ce qui distingue les actes de consécration de Ma­
cédoine des actes d’affranchissement par consécration habituels et des 
affranchissements par vente fictive à la divinité c’est l’absence de

7 Cf. l’inscription publiée dans Actes du Vile Congrès d'épigraphie grecque e 
latine (1979), p. 438 (c’est le n°l du catalogue de Sarikakis).

8 Cf. Praktika Arch. Et. 1976, p. 112,11. 10—16. (Je cite les textes avec leurs 
graphies vulgaires et les fautes d’orthographe.)

9 Cf. Sarikakis, n. 6, 11 et 12; voir ci-après n. 20.
10 Cf. Sarikakis, n° 4 (je ne comprends pas le mot μόνα après la somme de 

deniers). Une formule semblable se trouve dans l’acte n9 9. Formule de sanction „si 
quelqu’un revendique (cet esclave), etc.“ dans les inscriptions tardives (309, 311 et 
313 de notre ère), Praktika Arch. E t., 1975, p. 88—90, n. 2,5 et 6.

11 Cf. Sarikakis, nos 8 et 1.
12 La même formule se trouve dans l’acte n° 4 de Sarikakis et dans celui de 

l’an 309, Praktika Arch. Et., 1975, p. 88, n°2.
13 Cf. ibid., p. 88 s., n. 3 et 4 (sans date).



174 F. Papazoglou, Affranchissement. ŽA 31(1981)171—179

l’énoncé de la liberté. Au lieu de άνατίθημι ελεύθερον ou επ’ελευθερία 
nos actes disent χαρίζομαι, δωρούμαι, et ces verbes font penser 
naturellement, que nous sommes en présence de donations et non d’ 
affranchissements. Comment alors expliquer l’intervention du gouver­
neur et ses prescriptions protégeant la personne consacrée d’un nou­
veau asservissement? S’il s’agissait d’un don, si l’esclave consacré ne 
changeait pas de statut mais seulement de maître, toutes ces mesures 
auraient-elles été nécessaires?

Parmi les inscriptions mentionnant la décision de Tertullianus 
Aquila, il y en a une qui présente une formule singulière, sans analogie 
dans les autres actes de Macédoine connus jusqu’ici. C’est un acte 
datant de l’an 244, dans lequel le dédicant déclare consacrer (δωρούμαι) 
une jeune esclave à la Mère des Dieux Autochtone καταχθείσης 
τριακονθημέρου κατά την άπόφασιν Τερτυλλιανού Άκύλα14. Si, comme 
il me semble, l’expression καταχθείσης τριακονθημέρου signifie „pas­
sée la période de trente jours“ 15, nous aurions ici une nouvelle 
clause du réglement de Tertullianus. Pour comprendre le sens de cette 
clause, il nous faut la rapprocher de la seconde série d’actes de consé­
cration de Lefkopétra que nous avons évoquée au début du présent 
article, celle où il est question d’un service dû à la déesse pendant 
τάς έθίμους ημέρας16 17.

(a) Dans le premier de ces actes, sans date, le dédicant fait don 
de ses esclaves à la Mère des Dieux et stipule: „ils demeureront auprès 
de moi aussi longtemps que je vivrai, en servant la déesse pendant les 
jours fixés par l’usage; après ma mort ils ne relèveront que de la déesse“ : 
προσμένουσι δέ μοί τον ζώ χρόνον ύπηρετοΰντες τη θεω τάς έθίμους 
ήμέρας, μετά δέ την έμήν τελευτήν μηδένα είναι κύριον ή την θεόν 
μόνην.

(b) Le formulaire du second acte, de l’an 195, diffère quelque peu. 
La dédicante, une affranchie de la Mère des Dieux elle-même, déclare 
consacrer son esclave „à charge de demeurer les jours fixés par l’usage, 
et le reste du temps de demeurer chez moi et Dionysios notre vie du­
rant; après notre mort elle ne relèvera que de la déesse“ : προσμένουσα 
τάς έθίμους ήμέρας, τον δέ κατάλοιπον χρόνον προσμένη έμοί καί 
Διονυσίω τον ζώομεν χρόνον, μετά δέ τήν ήμετέραν τελευτήν μηδένα

14 II s’agit d’un inédit qui n’est connu que par la citation de Sarikakis, op. cit.t 
p. 105, n° 10. Le dédicant porte un nom typiquement macédonien: Αύρήλιος Κάσ- 
σανδρος Κασσάνδρου, l’esclave, née à la maison et de race macédonienne, aussi: 
Άνδρίσκα. Le nom du dédicant est suivi des lettres ΒΙΣ, après lesquelles vient Γ 
ethnique et le domicile: Τύρριος οίκων έν Έλιμία. L’ethnique Τύρριος (avec 
deux rhôl) paraît étrange pour un Macédonien et les lettres indéchiffrables qui le 
précèdent en rendent suspecte la lecture.

15 Rapprocher l’expression καταγόμενος ενιαυτός „année courante“, Lid- 
dell-Scott-Jones s.v. κατάγω, 12.

16 J. et L. Robert, Bull, épigr. 1977, n. 268, ont attiré l’attention sur l’impor­
tance de cette clause.

17 Cf. Praktika Arch. Et., 1975, p. 88 s., n° 3.



F. Papazoglou, A f f r a n c h i s s e m e n t ŽA 31(1981)171—179 175

είναι κυριώτερον ή τήν θεόν18. La proposition προσμένουσα τάς  
έθίμους ημέρας, sans le complément τη θεω, aurait été difficile à 
comprendre si nous ne disposions pas de la formule claire et complète 
du premier acte. Il est digne de remarque que le même terme προσμένειν 
est employé aussi bien pour la paramonè chez le patron que pour 
l’obligation de passer un certain temps durant la paramonè au service 
de la déesse, quoique en réalité cette obligation résulte de la 
consécration et ne commence qu’avec celle-ci.

L’interprétation de la clause stipulant que la personne consacrée 
devait servir dans le sanctuaire aux jours fixés par l’usage soulève deux 
questions: 1° l’expression τάς έθίμους ήμέρας désignait-elle „cer­
tains jours de l’année“, par exemple les jours de fête, ou „un laps de 
temps déterminé“? 2° le service dû à la déesse aux jours déterminés 
avait-il lieu une fois pour toutes, ou se répétait-il tous les ans aussi long­
temps que durait la paramonè? Avant d’essayer de répondre à ces ques­
tions, voyons ce que disent les deux autres actes mentionnant le ser­
vice, sans clause de paramonè.

(c) L’un appartient à la série des actes de Lefkopétra postérieurs 
au gouvernement de Tertullianus Aquila dont il a été question plus 
haut. C’est un inédit, connu seulement par une photographie, laquelle 
pourtant permet d’en déchiffrer le texte presque intégralement19. Je lis, 
dans la partie qui intéresse notre sujet: (11.7 — 15) όπως προσμέ-
νωσιν I τάς έθίμους [ ..............μηδε] | νός έξουσίαν εχοντος τω  όνόμα|τι
τ ο  τη<ς>θεοΰ μήτε πω λήσε μήτε ά|ναφοράν όρίσε μ ή τε δανίω ύπο |θέ- 
σθε κατά τήν άπόφασιν τήν Τερ|τυλλιανοΰ Ά κ ύ λ α  του γεναμέ^ου κρα- 
τίστου άνθυπάτου τής| των Μ ακεδόνων έπαρχίας20. Malgré la lacune 
après τάς έθίμους —  la photographie semble montrer autre chose 
que ήμέρας — le formulaire de l’acte ne fait pas de doute: la consé­
cration des deux esclaves est faite sans clause de paramonè, avec 
l’obligation du service temporaire auprès de la déesse.

(d) Un cas pareil nous est donné dans l’acte de Blagana (envi­
rons de Vergina) de l’an 189, dans lequel la dédicante confirme la do­
nation d’esclaves à Artémis Deigaia faite par son aïeule „à condition

18 Cf. Makedonikon Imerologion, 1977, p. 134s. Sur la signification de Μη- 
τρός Θεών άπελευθέρα, cf. J. et L. Robert, Bull, épigr. 1977, n. 268 (esclave de la 
déesse, affranchie par celle-ci, et non esclave d’un particulier affranchie par consécra­
tion).

19 Cf. Makedonika, 7 (1967), Chron., pl. 54a. Les trois inscriptions de la 
face gauche de cet autel sont transcrites ibid., p. 345. Le début de l’acte ne présente 
aucune particularité intéressante. On y lit: [συΐνομολογώ δωρίσε [καί!|2 στηλλο- 
γραφεΐν Μητρί [Θε]3ώ<ν>Αύτόχθονι κοράσι<ο>ν όνό|4ματι Άγαθημερίδα ώς ετών 
[ . . | δ..]καί τούτου άδελφόν Παράμο|6νον ώς ε τ ώ ν ... γένι Μακεδονικ[ούς|7 
οίκογενής, όπως etc. Le nom du dédicant, et la date vraisemblablement, se trou­
vaient en tête de l’inscription et disparurent avec la cassure qui endommagea 
le haut de la pierre.

20 La dernière ligne qui commence par είερομένη se lit difficilement. On 
reconnaît aisément dans les lignes 8—10 l’extrait de l’acte cité par Sarikakis, n° 6 
(un texte identique, avec la même coupe des lignes, les même graphies vulgaires et 
les même fautes d’orthographe — το au lieu de τω — figure chez Sarikakis sous le 
n° 12).



176 F. Papazoglou, Affranchissement. ŽA 31(1981)171—179

qu’ils demeurent les jours fixés par l’usage auprès de la déesse“ : καί 
κυρείαν ποιεί την δωρεάν τη θεω τής προνίννου Κλεοπάτρας τής 
Διονυσά, έφ’ω προσμένωσιν τάς έθίμους ημέρας τή θεω21. Ici aussi il 
n’y a pas clause de paramonè. Il se peut que le contrat de l’aïeule 
ait comporté une telle clause et que son héritière, par l’acte présent, en 
exemptait les personnes consacrées en les soumettant à la condition du 
service dans le sanctuaire.

Les deux derniers actes, (c), (d), mentionnant le service dû à 
la déesse sans clause de paramonè (l’un avec référence à la décision de 
Tertullianus Aquila) se rattachent à l’acte de 244 que nous avons cité 
plus haut, dans lequel on se réfère à la décision de Tertullianus pour 
la disposition formulée par les mots καταχθείσης τριακονθημέρου. 
Ici aussi l’effet de la consécration n’est pas différée jusqu’au décès du 
disposant mais se réalise immédiatement après ,,l’accomplissement 
d’une période de trente jours“ dont la destination est censée être connue. 
Ne s’agirait-il pas de la même chose? La formule καταχθείσης 
τριακονθημέρου dans l’acte de 244 ne correspondait-elle pas aux 
clauses προσμένουσα τάς έθίμους ή μέρας (b), έφ’ώ προσμένωσι τάς 
έθίμους ήμέρας τή θεω (d), δπως προσμένωσι τάς έθίμους ήμέρας (c), 
ύπηρετοΰντα τή θεω τάς έθίμους ήμέρας (a), des autres actes? En effet, 
il me semble possible que le réglement de Tertullianus ait sanctionné le 
nombre de jours fixé par l’usage pour le service dû à la déesse, com­
me une des conditions éxigées pour la validité des consécrations d’es­
claves en Macédoine. Je ne me disimule pas le caractère hypothétique 
de cette explication de l’expression καταχθείσης τριακονθημέρου, mais 
je n’en vois pas d’autres.

Revenons maintenant aux questions posées plus haut sur la si­
gnification à donner à l’expression τάς έθίμους ήμέρας. Si le rappro­
chement de cette expression avec la formule καταχθείσης τριακονθημέ- 
ρου n’est pas erroné, la réponse à la première question, à savoir s’il 
s’agissait de „certains jours de l’année“ ou d’un „laps de temps dé­
terminé“, se trouve donnée en elle-même : la personne consacrée était 
obligée de demeurer au service du sanctuaire trente jours après la 
consécration (cela du moins par suite de la décision de Tertullianus 
Aquila). Quant à la seconde question — si le service au sanctuaire avait 
lieu une seule fois ou se répétait chaque année — examinons séparé­
ment les cas avec et sans paramonè. L’acte (a) stipule clairement que 
les esclaves consacrés demeureront chez leur ex-propriétaire jusqu’à sa 
mort en servant la déesse pendant les jours accoutumés. D ' après 
cette formulation le service dans le sanctuaire se perpétuait jus­
qu’à la mort du dédicant. Le texte de l’acte (b) est plus ambigu: „il 
demeurera auprès de la déesse durant la période fixée par l’usage et le 
reste du temps il sera à ma disposition et à celle de Dionysius jusqu’à

21 Cf. Makedonikon Imerologion, 1977, p. 136 s. — Le fait qu’une des clauses 
de la décision de Tertullianus Aquila (cf. le texte correspondant à la note précéden­
te) se retrouve dans un acte de Blagana montre que le réglement se rapportait à 
toute la province et non seulement au sanctuaire de Lefkopétra.



F. Papazoglou, Affranchissement..., ŽA 31(1981)171—179 177

notre mort“ et permet les deux interprétations: „le reste du temps chaque 
année“, ou „le reste du temps une fois la période réservée au service 
de la déesse écoulée“. De toute façon, il semble certain que dans les 
deux cas l’obligation du service cessait avec la fin de la paramonè. Après 
la mort du dédicant la personne consacrée „appartenait à la déesse“.

Nous touchons ici au point essentiel de la discussion. Dans le 
cas où il n’y avait pas clause de paramonè et que la déesse devenait sans 
délai maître de la personne consacrée, comment expliquer que le dé­
dicant ait jugé nécessaire d’imposer à son ex-esclave l’obligation de 
servir la déesse pendant un certain temps, si la consécration n’avait 
pas pour effet l’affranchissement de l’esclave mais son transfert à la 
divinité? Cette clause n’a de sens, me semble-t-il, que si la personne 
consacrée devenait libre. L’affranchissement ayant lieu à titre gra­
tuit, le service remplaçait en quelque sorte la rançon. Exécutant un 
acte de dévotion, le dédicant n ’ offrait pas à la divinité la personne 
de son esclave, mais les services de celui-ci „aux jours accoutumés“.

On peut se demander, il est vrai, s’il ne faudrait pas supposer 
que, même dans le cas d’affranchissement immédiat, le service auprès 
de la déesse aurait dû avoir lieu tous les ans et constituer une sorte 
d’attache permanente de la personne consacrée au sanctuaire. La condi­
tion d’une personne soumise à une telle obligation à terme de vie ne 
saurait sans doute être traitée de pleine liberté. S’agirait-iî d’hiércdulie?

L’acte de 244, qui ne conditionne la consécration que par une 
période de trente jours (καταχθείσης τριακονθημέρου) s’oppose, me 
semble-t-il, à une telle hypothèse, peu probable d’ailleurs en elle 
même, étant donné que nous avons affaire à des prescriptions émanant 
du pouvoir gouvernemental. D ’autre part, la clause de paramonè elle- 
même s’explique difficilement dans un acte de donation dévote: on ne 
soumet pas à des conditions un cadeau fait aux dieux; et puis, l’es­
clave pouvait mourir avant le terme de la paramonè! J ’incline donc à 
penser que dans les actes que nous venons d’examiner l’expression της 
θεοΰ είνοα serait équivalente à ελεύθερον είναι et que l’expression κύριον 
είναι την θεόν signifieraient que la personne affranchie était placée 
sous la protection de la divinité.

Toutefois l’hiérodulie existait en Macédoine. Dans un acte de 
Skydra il est dit explicitement que l’esclave consacrée deviendra hié- 
rodule: άφίημι. . .παδίσκην . . . θεά . .. ίερόδουλον22. Un acte de Lef- 
kopétra pourrait, peut-être, aussi être interprêté dans ce sens. Le dédi­
cant y déclare: έχαρισάμην κοράσιν . . . συν τοΐς έπιγεννωμένοις υπη­
ρετούσαν τη θεω καί την έξουσίαν έχούσης τής θεάς άνύβριστα23.

22 A. Plassart, BCH  1923, ρ. 182 ( =  SEG, II, 396), cf. L. Robert, Hellenica, 
I (1940), ρ. 70 sq.: Αύρηλία Φιλιππάριν Εύροδίκης άφίημι παιδίσκην όνόματι 
Άριάγνην θεφ ’Αρτέμιδι Γαζωρία ίερόδουλον...

23 Arch. Delt. 21, 1966, Chron., pi. 376 ^’inscription date de Tan 179 de notre 
ère. Une hiérodule figure peut-être aussi dans l’acte de consécration de Skydra, 
copié par M. Delacouîonche, Le berceau de la puissance macédonienne (1858), p. 180, 
n° 29 ( =  M. Dimitsas, *H Μακεδονία έν λίθοις φθεγγομένο ις. . . ,  n° 126; 
Inscr. jur. gr. II, 250, n° 14), bien connu à cause des deux dernières lignes, restituées

12 Živa Antika



178 F. Papazoglou, Affranchissement..., ŽA 31(1981)171—179

A moins qu’il ne s’agisse du „service aux jours fixés par l’usa­
ge“, l’obligation (permanente) du service auprès de la déesse ne saurait 
être qu’hiércdulie. De même on ne pourrait concevoir que comme hié- 
rodulie la consécration de personnes libres, attestée en Macédoine24. 
Pour l’esclave, l’hiérodulie signifiait une amélioration de son statut, 
parce qu’il devenait libre du point de vue du droit civil; pour la per­
sonne libre consacrée de bonne volonté, c’était au contraire une dé­
gradation sociale et juridique, parce que, étant attachée à jamais au cul­
te et au service du sanctuaire, elle perdait sans doute la liberté du droit 
de résidence et du changement de statut25.

Un élément nouveau a été introduit dans le problème par l’appari­
tion d’une Μητρός Θεών άπελευθέρα dans un acte de consécration de 
Lefkopétra26. Comme l’ont fait remarquer J. et L. Robert27, cette dé­
signation ne pouvait s’appliquer à l’esclave d’un particulier qui avait 
été affranchie par consécration, puisque, dans la nomenclature des 
affranchis le nom du patron (l’ex-propriétaire) tient de règle la place 
du patronymique. L’existence d’une άπελευθέρα τής θεάς implique 
l’existence de δοΰλοα τής θεάς, esclaves au sens propre du terme, 
que la divinité pouvait affranchir quand bon lui semblait. Ces douloi 
ne devraient pas être indentifiés au hiérodouloi, d’après ce que nous avons 
dit plus haut. Car un doulos pouvait être affranchi et devenir άπελεύθερος 
τής θεάς, alors que l’affranchissement d’un hiérodule, dont la dé­
pendance était d’ordre religieux plutôt que juridique, se conçoit mal. 
Nous aurions donc dans les douloi une deuxième catégorie de personnes 
liées au sanctuaire. Pourtant, la question se complique du fait que la seule

par K. Latte, Heiliges Recht (120), p. 120 : δούλην τής θεάς προς τ[ά]|Ικτ<ρ>ός 
έλευθέραν, cf. L. Robert, Hellenica, I (1940), p. 70, n. 1; Fr. Borner, op. cit. (ci- 
haut, n. 3), p. 92, n. 1 ; D. Nörr, op. cit. (ci-haut, n. 3), p. 630 sq. La lecture δούλην 
τής θεάς me paraît suspecte. Devant δούλην il y a, au début de la ligne 10, trois 
lettres (EIN) qui demeurent inexpliquées. D ’après le contexte, on s’attendrait à lire 
ίεροδούλην. Les dédicants consacrent à la déesse Artémis Gazôria une jeune fille 
recueillie, en reconnaissance des bons services qu’elle leur avait rendus: ήξίωσαν ol 
θρέψαντες καλώς δουλευθέντες υπό θρεπταρίου . .  . άνατι,θήμειν θεά.,.ταύτην 
EIN δούλη τής θεάς. . .  Il est peu probable qu’ils l’aient laissée dans la servitude. 
Börner et Nörr ont essayé d’expliquer la condition de doulè dans cette inscrip­
tion. Pour Nörr, δούλη serait identique à ίεροδούλη, tandis que, selon Börner, 
l’esclave consacrée serait devenue d’abord δούλη τής θεάς puis, après un certain 
temps, libre. En tout cas, il manque d’exemples sûrs d’un esclave dont le statut après 
la consécration serait celui d’un doulos.

24 D ’après une dédicace du village de Vašarejci (au nord de Bitola-Héraclée), 
un mari consacre sa femme à Artémis, cf. N. Vulić, Archäologische Karte von Jugo- 
slavien, Blatt Prilep—Bitolj (1937), p. 46.

25 C’est la conclusion très convaincante de D. Nörr, op. cit. (y. ci-haut, n. 3), 
p. 629: „Aus dem Gesagten würde sich ergeben, dass die Weihung eines Freien 
an eine Gottheit eine Statusverschlechterung bedeuten könnte, da er die Freizügig­
keit und die Möglichkeit des Standeswechsels verlöre. Dagegen würde die Weihung 
eines Sklaven zu einer Statusverbesserung führen, denn der Sklave würde wenigs­
tens frei im Sinn des Privatrechts“.

26 Cf. Petsas, Makedonikon Imerologion, 1977, p. 134 s . : . . .  Κρισπίνα Μητρός 
Θεών άπελεύθερα έχαρι,σμόην Μητρί Θεών Αύτόχθονι δούλην όνόματι, etc., cf. 
ci-haut, n. 18.

27 Cf. Bull, épigr., 1977, n. 268.



F. Papazoglou, Affranchissement. . . ,  ŽA 31(1981)171—179 179

attestation d’une „esclave de la déesse“ qui nous soit parvenue nous 
fait connaître une personne qui offre à la déesse un vignoble28. On ne 
voit pas bien comment une esclave du sanctuaire aurait pu acquérir 
un peculium pour en faire don à la déesse29. Peut-être l’appelation δούλη 
της θεάς était-elle tout de même équivalente à celle d’ ίεροδούλη 
et les vrais esclaves n’avaient-ils pas le droit d’en user? Doulos tout 
court avant l’affranchissement, l’esclave n’aurait obtenu le droit de 
rappeler sa dépendance de la déesse qu’en sortant de la condition ser­
vile et ce ne serait qu’alors qu’il aurait pu s’appeler απελεύθερος της 
θεάς.30

Comme on le voit, il reste encore beaucoup d’obscurité dans 
ses questions et il nous faudra attendre le recueil des inscriptions de 
Lefkopétra pour plus de lumièie.

15 mars 1981.

28 P. N. Papageorgiu, ’ Αθήνα, 12, 1900, p. 70 sqq., n° 10 (avec la correction 
des lignes 5 — 6 proposée par L. Robert, BCH , 1928, p. 425, addendum) : . . .  
Στρατ|3τώ δούλη θεάς άνικήτου Μάς|4 καταγράφω άμπέλων| [πλ]έθρα δύο πλεΐον 
ή Ι[λλασ]ον.. .

29 D. Nörr, op. cit. (cf. ci-haut, n. 3), p. 630, cite cette inscription comme une 
preuve assez sûre que les personnes consacrées jouissaient de la liberté. Pour pouvoir 
disposer de ses biens, Strattô devait être libre juridiquement.

30 On lit le mot άπελεύθερος dans un fragment de Béroia, qui selon l’éditeur 
serait un acte d’affranchissement, cf. J. Μ. E. Cormack, Inscriptions from Beroea, 
Ann. Brit. Sch. Athens, 41 (1940-45), p. 113 sq. La restitution qu’il propose „<exem­
pli gratia“ est impossible. Le sens de l’inscription nous échappe.

12*


