
A. Heubeck, Zwei homerische πεΐραι, 2A 31(1981),73—83

ALFRED HEUBECK UDK 807.5—541.2
Guntherstr. 12 
D 8500 Nürnberg

ZWEI HOMERISCHE πείραν (ω 205 ff. — B 53 ff.)

Die Annahme, daß die Wiedererkennungsszene zwischen Odysseus 
und Laertes im letzten Buch der Odyssee sekundären Charakter habe 
und nicht in den ursprünglichen Plan des Heimkehrerepos gehöre, ist 
seit langem feste Überzeugung vieler Interpreten, und zwar nicht nur 
aller Analytiker1, die dieser Szene in je verschiedener Weise ihren 
(späten) Platz innerhalb der von ihnen rekonstruierten Epengenesis 
anweisen, sondern auch mancher ansonsten unitarisch gestimmter 
Forscher2 * * S. * * * * * * * 13. In den meisten Fällen ist diese Skepsis gegenüber dem Mit­

1 Vgl. vor allem E. Schwartz, Die Odyssee, 1924, 134—156; P. Von der Mühll, 
Odyssee, RE Suppl. 7 (1940) 696—768, bes. 766; F. Focke, Die Odyssee, 1943, 375—82;
R. Merkelbach, Untersuchungen zur Odyssee, 1951, 153—55; D. L. Page, The Ho­
meric Odyssey, 1955 (21964), 101—112; W. Schadewaldt, Die Odyssee übers, in 
deutsche Prosa, 1958, 330; ders., Neue Kriterien zur Odyssee-Analyse, SB Heidelberg
1959: 2, 25; G. S. Kirk, The Songs o f  Homer, 1962, 248—252.

2 Hierher gehören vor allem: Ren. v. Scheliha, Patroklos, 1943, 18—21; 
Luigia Ach. Stella, II poema di Ulisse, 1955; Marion Müller, Athene als göttliche 
Helferin in der Odyssee, 1966, 153—168; A.Lesky, Homeros, RE Suppl. 11 (1967) 
816—18; H. Eisenberger, Studien zur Odyssee, 1973, 314— 326; B. Fenik, Studies, in 
the Odyssey, 1974, 47—50; R. Friedrich, Stilwandel im homerischen Epos, 1975, 164.— 
Demgegenüber finden sich Bemühungen um eiri positives 'ungarisches’ Verständnis 
vor allem in den folgenden Arbeiten: J. A. Scott, CJ 13, 1916/7, 397—405; 25, 
1929/30, 547; W. J. Woodhouse, The Composition o f Homer's Odyssey, 1930 (Nach- 
dr. 1969), 233; E. Basabe, Helmantica 1, 1950, 59—73; 339—61 (n.z.); W. B. Stan­
ford, The Ulysses Theme, 1954, 60; Kl. Fiedler, Der Schluß der Odyssee, Diss. Mar­
burg 1957 (n.z.); G. Broccia, in: Ricerche di filologia greco-latina 1959, 11—15 (n.z.); 
K. Matthiessen, Elektra, Taurische Iphigenie und Helena, 1964, 96—98; Dor. S. Wen­
der, The Last Scenes o f  the Odyssey: A Defense, Diss. Harvard 1965 (n.z.); Summary: 
HSCP 70, 1965, 274—276; F. Eichhorn, Homers Odyssee, 1965, 24f, 137—141;
S. Beßlich, Schweigen — Verschweigen — Übergehen, 1966, 123—125; L. E. Rossi,
La fine Alessandrina delV Odissea . . . ,  RFIC 96, 1968,151—163; St. Bertman, Struc­
tural Symmetry at the End o f the Odyssey, GRBS 9, 1968, 115—122; Friedh. Müller,
Darstellung und poetische Funktion der Gegenstände in der Odyssee, Diss. Marburg.
1968, 116—122; J. Dingel, Der 24. Gesang der Odyssee und die Elektra des Euripi­
des, RhM 112, 1969, 103—9; A. Thornton, People and Themes in Homer's Odyssey, 
1970, 115—9 (dazu kritisch W. Marg, Gnomon 43, 1971, 747); H. Erbse, Beiträge
zum Verständnis der Odyssee 1972, 97—109 (dazu U. Hölscher, GGA 228, 1976,
191—8, bes. 194f); W. Krehmer, Zur Begegnung zwischen Odysseus und Athene (Od.
13. 187—440), Diss. Erlangen 1973, pass.’, ders., Gnomon 48, 1976, 537f (zu Eisen­
berger a.O.); C. Moulton, The End o f the Odyssey, GRBS 15, 1974, 153—169; H.- 
A. Stößel, Der letzte Gesang der Odyssee, Diss. Erlangen 1975, bes. 78—109; B. An- 
dreae — H. Flashar, Strukturäquivalenzen zwischen den hom. Epen und der frühgriech. 
Vasenkunst, Poetica 9, 1977, 217—65, bes. 249—51s.



74 A. Heubeck, Zwei homerische πεΐραι, zA 31 (1981),73—83

telstück des ω eingebettet in einen umfassenden Verdacht: den gegen 
die 'Echtheit’ des Odysseeschlusses überhaupt. Ihr wirkliches Telos 
finde die Dichtung mit der Wiedervereingung der beiden Ehegatten 
im 23. Buch, und es macht dabei keinen großen Unterschied aus, ob 
die prinzipiellen Bedenken gegenüber der Ursprünglichkeit einer Fort­
führung des epischen Berichts über den Anagnorismos des Ψ  hinaus den 
Anstoß dazu liefern, auch in der Laertes-Szene Anstöße zu suchen 
und zu finden, oder ob solche Anstöße (in Verbindung mit manchen 
anderen, z.B. an der sog. Zweiten Nekyia im Anfangsteil des ω) erst 
die Grundlage für das pauschale Verdammungsurteil über den jetzigen 
Odysseeschluß geschaffen haben.

Es mag genügen, auf die mit großer Intensität und unter Ein­
beziehung der verschiedensten Argumente und Kriterien geführte 
Diskussion wenigstens andeutend hingewiesen zu haben; wir beschrän­
ken uns an dieser Stelle auf einige Bemerkungen zu der zu Anfang 
angesprochenen Laertes-Szene, die mannigfache Kritik erfahren hat, 
sei es daß dieser Szene grundsätzlich ihre Berechtigung und Sinnhaftig- 
keit im Gesamtzusammenhang des epischen Geschehens abgesprochen 
wird, sei es daß man in der inneren Linienführung des Gespräches 
zwischen Vater und Sohn so schwerwiegende Ungereimtheiten, Schwä­
chen und Inkonsequenzen entdecken zu können glaubt, daß man sie 
nur einem 'Nachdichter’ zubilligen mag. Gegenüber den erstgenannten 
Bedenken sei hier nur — im Einklang mit den Verteidigern der Szene 
— darauf hingewiesen, daß die zahlreichen Erwähnungen des Laertes 
im Gesamtverlauf des Epos doch eigentlich mit Sicherheit erwarten 
lassen, daß — nachdem das fortschreitende Geschehen den Heimkehrer 
nacheinander mit allen noch lebenden Angehörigen und Verwand­
ten in der Heimat zusammengebracht hat — der Vater aus dieser Reihe 
nicht ausgeschlossen bleibt; die Reihe der Anagnorismoi wäre, so mei­
nen wir, unvollständig, wenn der mit Laertes fehlte3.

Wie aber steht es mit den Bedenken gegen die Art und Weise, 
wie der Dichter das Zusammentreffen des Odysseus mit seinem Vater 
gestaltet hat? Der Dichter hat in ebenso bezeichnender wie auffälliger 
Weise die Szene unter das Stichwort πείρα gestellt. Nach der Ankunft 
auf dem Landgut des Laertes sagt Odysseus zu Telemach und den 
Knechten u.a.:

αύτάρ εγώ πατρδς π ε ι ρ ή σ ο μ α ι  ήμετέροίο, 216
αι κέ μ5 έπιγνώη καί φράσσεται δφθαλμοΐσιν,
ήέ κεν άγνοιησι πολύν χρόνον άμφίς έόντα.

Der Begriff taucht kurz darauf ein zweites Mal auf, wenn von 
Odysseus berichtet wird:

άσσον ϊεν πολυκάρπου άλωής π ε ι ρ η τ ί ζ ω ν ,  221 3

3 Vgl. u. a. K. Matthiessen 96; H. Erbse 237f.



A. Heubeck, Zwei homerische πεΐραι, ZÂ 31(1981),73—83 75

und schließlich: Als Odysseus den Vater erblickt, übermannt ihn die 
Rührung (v. 234), und für einen kurzen Augenblick erwägt er den 
Gedanken, auf seine ursprüngliche Absicht zu verzichten und sich dem 
Vater ohne Umschweife zu erkennen zu geben; aber dann bleibt er 
doch bei seinem ersten Entschluß:

ώδε δέ οί φρονέοντι δοάσσατο κέρδιον είναι, 239
πρώτον κερτομίοισ’ επεσιν δ ι α π ε ι ρ η θ ή ν α ι.4

Ein πειρασθαι also nimmt sich Odysseus vor, und das scheint 
in der Tat auffällig genug. Ist, so fragt man, ein „Versuchen“ in der 
augenblicklichen Situation überhaupt sinnvoll und notwendig? Die 
bei den früheren πεΐραι gebotene Vorsicht ist jetzt — nach der Nie­
derwerfung der Freier — fehl am Platz; Odysseus begibt sich in keine 
Gefahr mehr, wenn er seine Identität sofort enthüllt, und eine 'E r­
probung’ oder 'Prüfung’ des Vaters (etwa auf sein Erinnerungsver­
mögen, seine Verläßlichkeit, seine treue Gesinnung?) ist geradezu ab­
surd. Jedenfalls erscheint das, was Odysseus sich vornimmt, mag man 
in der Ankündigung des v. 240 den Vorsatz einer „harmlosen Necke­
rei“ (H. Erbse 100), eines „Scherzes“ (E. Schwartz 135 A. 2) oder eines 
„aimless and heartless guessing-game“ (D. L. Page 112) erblicken, in 
Anbetracht der ganzen Situation in höchstem Maße seltsam und un­
begreiflich5.

Die Versuche, mit dieser Seltsamkeit fertig zu werden, sind 
von verschiedener A rt und verschiedenem Gewicht; aber weder das 
Argument, Odysseus könne eben auf Grund seiner ganzen Sinnesart 
gar nicht genug bekommen von πεΐραι jeder Art (die „πείρα um 
der πείρα willen“ : F. Focke 378), oder auch: das πειρασθαι ge­
höre „zu dem innersten Wesen“ des Helden (H.-A. Stößel 95), noch 
der einfache Hinweis auf die epische Notwendigkeit einer breiten Aus­
malung der Wiedererkennung6 scheinen den Kern zu treffen; und auch 
die Darlegungen von H. Erbse (100—103), die in das Ergebnis ausmün­
den: „Die Peira wird eingeführt, damit sie abgebrochen werden kann 
und dabei einen fruchtbaren Effekt hervorbringt“ (102), können nicht 
vollauf befriedigen. Immerhin bergen sie wichtige Gedanken, ebenso 
wie die Deutungen von A. Thornton (115—119) und H.-A. Stößel 
(78—109)7, denen hier Wesentliches verdankt wird.

4 Auf die Schwierigkeiten dieser 'Entscheidungs-Szene* braucht hier nicht im 
einzelnen eingegangen zu werden; sie scheinen in der Tat zu entfallen, wenn man v. 
238 als Interpolation ausscheidet; δ 119 steht der Vers syntaktisch richtig. Vgl. die 
besonnene Argumentation von H.-A. Stößel a.O. 97—80; zu der ebda. gen. Lit. 
vgl. noch E. Tagliaferro, Helikon 11/12, 1971/2, 48*1.

5 Vgl. u.a. U. v. Wilamowitz, Die Heimkehr des Odysseus, 1927, 82; F. Focke 
378; P. Von der Mühll 764; R. v. Scheliha 19f; D. L. Page 112; G. S. Kirk 250; A. 
Lesky 817; H. Eisenberger 317f.

6 Auch der Hinweis auf Parallelen in der außergriechischen oral poetry bei 
A. B. Lord, The Singer o f  Tales, 1960, 175, hilft nicht weiter.

7 Vgl. auch W. Krehmer, Gnomon 48, 1976, 537f.



76 A. Heubeck, Zwei homerische πεΐραι, 2A 31(1981),73—83

Es wäre reizvoll, den Ablauf des Gespräches zwischen Vater 
und Sohn hier noch einmal nachzuzeichnen; aber wir wollen darauf 
verzichten, zumal H.-A. Stößel dieser Aufgabe mit Geschick und 
großem Einfühlungsvermögen nachgekommen ist, und nur auf das 
Entscheidende hinweisen.

Der erste Anblick des Vaters läßt, wie erwähnt, Odysseus einen 
Augenblick lang an seinem ursprünglich gefaßten Plan, der Peira 
(216f, 221), irre werden und drängt ihn, seinem inneren Impuls nach­
zugeben und sich dem Vater ohne Umschweife zu erkennen zu geben 
(235 ff) — aber nur einen Augenblick: dann gewinnt die klare Besin­
nung wieder die Oberhand. Mit dem unbestechlichen Blick dessen, der 
mehr als alle anderen in der Welt und unter den Menschen herumge­
kommen ist und „ihre Sinnesart kennen gelernt hat“, sieht er, daß es 
hier mit einem schlichten: „Sieh, Vater, hier bin ich, dein Sohn, Odys­
seus!“ nicht sein Bewenden haben kann. Hier steht ein Mann vor ihm, 
der sich nicht nur resigniert von dem pulsierenden Leben und Treiben 
der Menschen abgesetzt und alle Brücken hinter sich abgebrochen hat, 
sondern sich auch durch eine harte Kruste nach außen abgekapselt 
hat, in dessen Herzen — anders als bei Penelope, die bis zuletzt einen 
Funken von Hoffnung in sich genährt hatte — alle Gefühle gestorben 
zu sein und keine Hoffnung, ja nicht einmal mehr Verzweiflung Platz 
zu haben scheinen.

In diese verhärtete Seele des Mannes, der mit dem Leben bereits 
abgeschlossen hat, gelingt dem Odysseus mit seiner Rede (214—279) 
ein erster Einbruch: Seine Worte, in denen er mit der ihm eigenen Ge­
wandtheit und Raffinesse Wahres, Halbwahres und Erdichtetes zu 
einem wohlgesetzten und durchaus plausiblen Ganzen verflicht und mit 
der Verhüllung der Wahrheit schon auf deren Enthüllung zielt, zeitigen 
einen ersten Erfolg. Der scheinbar fühllose Greis zeigt sich doch noch 
der Rührung fähig; die so eindringliche und lebendige Erinnerung an 
den Sohn läßt ihn Tränen vergießen, ja noch mehr: Die offensichtliche 
Glaubwürdigkeit der Worte des Fremden wecken sein Vertrauen und 
sein Interesse zugleich. In seiner Antwort (281—301) verbindet Laer­
tes mit der Klage um sein Schicksal und den totgeglaubten Sohn die 
Bitte um genauere Auskunft; das gewaltsam in seinem Herzen Ver­
schüttete wird freigelegt. Laertes ist auf dem Weg, sich aus seiner Star­
re zu lösen und die Fäden zu seiner Umgebung und zu der Welt, von 
der er sich losgesagt hatte, wieder zu knüpfen. Und nun schreitet Odys­
seus auf dem eingeschlagenen Weg zielbewußt weiter (300—314); 
das Gewebe seiner Erdichtungen wird fester und durchsichtiger zugleich, 
und „das Prodigium (31 lf) verleiht dem Bericht überhöhende Würde, 
verstärkt für Laertes den Wahrheitsgehalt des Gesagten“ (Stößel 105). 
Die Rede des Sohnes zerbricht schließlich ganz den Panzer, mit dem 
sich Laertes umgeben hatte, sie macht ihn frei zu dem, dessen man ihn 
nicht mehr für fähig gehalten: zum übermächtigen Ausbruch der ver­
schütteten Gefühle, zum leidenschaftlichen Klagen um den unglück­
lichen Sohn (315—317): „den aber umhüllte des Schmerzes schwarze 
Wolke, und er griff mit beiden Händen in den rußigen Staub und streu-



A. Heubeck, Zwei homerische πειραι, 2A 31(1981),73—83 77

te ihn über das graue Haupt, unaufhaltsam schluchzend“ (Übers. W. 
Schade waldt).

Es ist die Geste dessen, der soeben die Nachricht vom Tode 
des φίλτατος erfahren hat. Mit dieser elementaren Gefühlsentladung 
ist die άπάθεια des Greises zerbrochen; die Rede des vermeintlichen 
Fremden hat ihn ins Leben zurückgeholt. In diesen Versen liegt die 
Peripetie der Szene8.

So lange und schmerzlich der innere Weg des Laertes von den 
ersten Worten des Sohnes bis zu seinem 'Zusammenbruch’ gewesen 
ist, so kurz die Strecke, die er noch zu gehen hat. Die völlige Entbin­
dung der Gefühle durch das berechnete und berechnende Vorgehen des 
Odysseus hat ihn jetzt — und erst jetzt — nicht nur zum verzweifel­
ten Ausbruch des Schmerzes befähigt, sondern ihn auch in den Stand 
gesetzt und dazu bereit gemacht, die Selbstentdeckung des Sohnes 
(321f) wirklich zu verstehen und sich innerlich zu eigen zu machen. 
In der Tat ist Laertes nun auch sofort bereit, die neue Lage ernstzu­
nehmen, und wenn er, bevor er schließlich gerührt die Umarmung des 
Sohnes erwidert, von ihm noch σήματα, untrügliche Beweise, verlangt, 
so spricht das nur für ihn und zeugt von der Wandlung, die in ihm vor­
gegangen ist. Die Außergewöhnlichkeit der Situation veranlaßt ihn, 
der nun wieder ganz er selbst geworden ist, dem nüchternen Überlegen 
sein Recht zu geben und den ungehemmten Ausbruch der Wiederse­
hensfreude bis zu dem Augenblick zurückzuhalten, in dem die letzten 
Zweifel ausgeräumt sind. Vater und Sohn sind von gleicher Sinnesart; 
in analogen Situationen verhalten und bewähren sie sich in gleicher 
Weise. Das Gespräch zwischen Odysseus und seiner göttlichen Hel­
ferin im V erweist sich in diesem Sinn geradezu als Vorspiel und Spie­
gelbild zur Laertes-Szene : Wie der Sohn erst dann sich mit ganzem 
Herzen der Freude über die gelungene Heimkehr hingeben kann (v 363f), 
nachdem Athene durch einen handfesten Beweis seine letzten, nur allzu 
verständlichen Bedenklichkeiten weggewischt hat, so jetzt der Vater, 
der seines Sohnes ebenso würdig ist wie dieser des Vaters.

Mit der Wiedererkennungsszene im ω, in der der Dichter seinen 
Helden mit überlegener Psychagogie zu Werke gehen und zum Ziel 
kommen läßt, fügt er den früheren Anagnorismoi eine neue und letzte 
Variante hinzu, die in ihrer eigenwilligen und ganz auf Laertes zuge­
schnittenen Linienführung und in ihrer Überzeugungskraft nicht hin­
ter den vergleichbaren Szenen zurücksteht, die wir aus den vorange­
gangenen Gesängen kennen.

Wenn wir nun annehmen dürfen, daß der Dichter seinen Hel­
den nach einem in allen Einzelheiten überlegten Plan Vorgehen und 
diesen Plan, wie vorgesehen und nicht anders zu erwarten, gelingen 
läßt, dann bleibt eigentlich nur die — wiederholte — Etikettierung dieses 
Planes auffällig: es soll und wird sich um ein πείρασθαι handeln. 
Im m erhin  gilt es h ier zu  differenzieren . W enn es an der ersten  Stelle  
(214—218) heißt, der Zweck der Peira bestehe darin festzustellen, ob

Vgl. A. Thornton 118.



78 A. Heubeck, Zwei homerische πεΓραι, ZA 31(1981),73—83

Laertes den Sohn nach langer Zeit noch erkenne oder nicht, dann ist 
zu bedenken, daß der Dichter hier nicht im eigenen Namen spricht; 
mit diesen Worten läßt er seinen Helden die Gefährten ins Gehöft 
schicken und schafft so den Raum für die Begegnung zwischen Vater 
und Sohn, die nur ohne Zeugen stattfinden kann. Es kann kein Zweifel 
sein, daß der von Odysseus seinen Begleitern genannte Zweck zeines 
„Versuchens“ seinen wahren Intentionen nicht entspricht: Das zeigt 
der reale Ablauf des Gesprächs ebenso wie die Tatsache, daß es gera­
dezu absurd wäre anzunehmen, den Helden treibe wirklich die Absicht, 
die Erinnerungsfähigkeit des Vaters zu „testen“. Odysseus begründet 
hier seine Absicht mit einem ebenso vordergründigen wie unzutreffen­
den Motiv; was er wirklich will, kann er und will er den Gefährten 
nicht verraten.

Aber ungeachtet des angestrebten Effektes: als ein πείρασθαι 
will das Vorgehen des Odysseus in jedem Fall verstanden sein; der 
Dichter sagt es selbst noch einmal an der Stelle, wo er mit den Worten, 
es sei dem Odysseus „gewinnbringender erschienen, πρώτον κερτο- 
μίο^σ’ επεσιν διαπειρηθήνοα66 (240), die Art und Weise, die Taktik des 
von Odysseus geplanten Gesprächs bis zu dem Zeitpunkt unmittelbar 
vor der angestrebten Erkennung — auf diesen Punkt deutet das πρώτον, 
das auf die unausgesprochene Fortsetzung zielt: „und dann erst sich 
zu erkennen zu geben66 — ankündigend nennt.

Wenn wir aber nun — wie wir meinen: mit Recht — annehmen 
dürfen, daß sich Odysseus an das vom Dichter formulierte 'Programm* 
hält, und daß die Szene von 241—322 wirklich 'programmgemäß’ ab­
läuft, dann wird klar, wie unzureichend die meisten der bisher vorge­
schlagenen Übersetzungs- und Deutungsversuche von v. 240 sind. 
Denn das, was Odysseus tut, ist sicherlich kein „Auf-die-Probe-Stellen, 
Prüfen, Testen66 {to test) und auch kein „Verführen, Versuchen oder 
In-Versuchung-Führen66 {to try), und die von ihm zur Durchführung 
seines Planes gewählten κερτόμια επεα sind nicht Worte, die „zum 
Scherz6610 gesagt werden, bzw. eine „harmlose Neckerei66 (Erbse 100), 
sie sind nicht „spottend, spöttisch“ {teasing, bantering: Stanford ad 
loc.) und auch nicht „höhnisch66 {taunting: Kirk) oder „(ver-)höhnend66 
{mocking: Thornton 1169 10 11) und somit herzlos quälend12.

9 Wir verzichten hier auf eine kritische Auseinandersetzung mit anderen 
Deutungen und zitieren hier e.g. nur einen Satz aus der sonst sehr besonnenen Un­
tersuchung von C. Moulton: „But what Odysseus does not count on is the over-, 
powering emotion displayed by Laertes at the thought of his son dead (24. 315—317)“ 
Gerade das Gegenteil ist richtig : der Gefühlsausbruch ist im Plan des Odysseus von 
Anfang an angelegt. Ähnlich wie Moulton auch H. Erbse lOlf: „So wird der Li­
stenreiche am Ende doch Opfer seines eigenen Vorhabens“ (102); zustimmend U. 
Hölscher, GGA 228, 1976, 194; vgl. auch W. Marg, Gnomon, 43, 1971, 747.

10 E. Schwartz 135.2: „240 κερτομίοις επεσιν nicht 'höhnend’, sondern 
'zum Scherz’, Katachrese nach Stellen wie Θ 153“.

11 „We must not be tempted into toning down what seems to us to be heart­
less and cruel“.

12 Vgl. W. Bergold, Der Zweikampf des Paris und Menelaos, 1977 ( =  Diss. 
Erlangen 1977), 136 A. 1 (zu Δ 5): „Die Bedeutungsspanne von κερτόμια επεα 
ist groß: vom fast gutmütigen Sticheln (so etwa Ω 649) über Schadenfreude (E 
419) und gehässige Verhöhnung (B 256, Π 744) bis zur gekränkten Invektive (A 539)“ ,



A. Heubeck, Zwei homerische πεΓραι, ZA 31(1981),73—83 79

Unter diesen Umständen scheint es berechtigt, die Bedeutung 
der ankündigenden Formulierung aus der Realisierung der Ankün­
digung zu erschließen. Das Vorgehen bis zu dem Punkt, bevor Odysseus 
sich zu erkennen gibt, also zu dem die innere Wende des Laertes mar­
kierenden leidenschaftlichen Schmerzensausbruch, ist als πεφασθαι 
bezeichnet; es kann kaum anders verstanden werden denn als Versuch, 
eben diese Wende herbeizuführen. Und das Mittel zur Erreichung dieses 
Zieles sind die κερτόμια επεα, also wohlüberlegt auf eine bestimmte 
Wirkung berechnete und diese Wirkung geradezu herausfordernde 
Worte, Reizreden gewissermaßen, deren Suggestivkraft der Angespro­
chene unterliegen muß.

Mit Recht hat A. Thornton im Zusammenhang ihrer Bemerkun­
gen zur ω-Szene auf den Beginn der Götterversammlung im Δ hin­
gewiesen13; dort zielt Zeus mit seiner ersten Rede (v. 7—19) ganz 
offensichtlich darauf, eine bestimmte Gefühlsreaktion bei den ange­
sprochenen Göttinnen Hera und Athene hervorzurufen, und das ge­
lingt ihm dann auch: ihr χόλος stellt sich prompt ein (v. 20—24). 
Über Intention und Tenor der Zeus-Rede hat aber der Dichter schon 
in seiner Ankündigung dieser Rede keinen Zweifel gelassen:

αύτίκ5 έπειρατο Κρονίδης έρεθ^ζέμεν Ή ρην 5
κερτομίοις έπέεσσι παραβλήδην14 άγορεύων.

Der Vergleich mit ω 240 drängt sich auf, mag auch επείρατο Δ 5 
(mit Infinitiv) eine andere logische und syntaktische Funktion ha­
ben als das auf einen ganz besonderen Bedeutungsinhalt eingeengte 
δκχπείρηθήνοα (absolut gebraucht; aber auch mit dem Genitiv ver­
bindbar, vgl. ω 216): Auch das Vorgehen des Odysseus im ω ist ein 
έπέεσσι κερτομίοις έρεθί-ζέμεν, ein durch berechnet gesetzte Worte ge­
staltetes Provozieren einer bestimmten emotionalen Reaktion15.

Nun gibt es aber in der Ilias eine weitere Stelle, die zu einem 
Vergleich mit unserer ω-Szene vielleicht noch deutlicher herausfordert 
als die Szene zu Anfang des Δ: wir meinen die sog. Peira am Anfang 
des B, die nicht minder großes Kopfzerbrechen verursacht und eine 
noch nicht abgeschlossene Diskussion hervorgerufen hat. Auch hier 
wollen wir auf eine explizite kritische Würdigung der Ergebnisse der 
bisherigen Forschung und ebenso auf eine genaue Nachzeichnung des 
Szenenablaufs verzichten und uns — unter dankbarer Heranziehung 
bisheriger Deutungsversuche — auf die Herausstellung des in unserem 
Zusammenhang Wesentlichen beschränken16.

13 a.O.116; Zur Δ -Szene vgl. W. Bergold a.O.!36f.
14 Zur Diskussion um die Bedeutung von παραβλήδην W. Bergold 136 A.2.
15 Vgl. auch A. Thornton 85—88 zur Rolle des έρεθίζειν Çto provoke') 

in der *P eira ' des τ .
16 Hier nur der Hinweis auf die wichtigsten Äußerungen zur Stelle: A. Zwey- 

müller, Zur Peira in B der Ilias, in: Jahresber. des Stlatsrealgymnasiums Komotau 
1931 (mit Zusammenfassung der älteren Lit.); E. Bornemann, Zum 2. Buch der Ilias, 
Die Alten Sprachen 6, 1941, 8—14; P. Von der Mühll, Die Diapeira im B der Ilias,



80 A. Heubeck, Zwei homerische πεΐραι, 2A 31 (1981),73—83

Während die Achaier dem Aufruf der Herolde folgen, zur άγορή 
zusammenzukommen (v. 52), berichtet Agamemnon den zu einer Ver­
sammlung zusammengerufenen γέροντες von dem Traum, der ihn 
im Auftrag des Zeus dazu aufgefordert hat, das Heer πανσυδίη zu 
rüsten (v. 56ff), und er ergänzt diesen Bericht durch die Erklärung, 
in welcher Form er im folgenden vorzugehen beabsichtige:

άλλ* άγετ’ αϊ κέν πως θωρήξομεν υΐας ’Αχαιών. 72
πρώτα δ’ έγών έπεσιν π ε ι ρ ή σ ο μ α ι ,  ή θέμις έστίν, 
και φεύγειν συν νηυσί πολυκλήϊσί κελεύσω* 
υμείς δ’ άλλοθεν άλλος έρητύειν έπέεσσίν.

Nestor stimmt dem Plan — wenn auch anscheinend mit einigem 
Zögern — zu. Unterdessen sind die Achaier auf dem Versammlungs­
platz eingetroffen und nehmen Platz (v. 86—100), und jetzt kann Aga­
memnon seine v. 73ff angekündigte Rede halten (v. 110—141). Die 
Wirkung dieser Rede auf die Zuhörer ist ganz spontan: die Achaier 
treffen alle Anstalten, das ganze Troische Unternehmen abzubrechen 
und sich auf den Heimweg zu machen; nur mit Mühe gelingt es Odys­
seus, sie von ihrem Vorhaben abzurbringen.

In welcher Form ist mm der Inhalt und die Absicht der tatsäch­
lich gehaltenen Rede des Agamemnon (und die von ihr ausgeübte Wir­
kung) mit der oben zitierten Ankündigung und der in ihr zum Ausdruck 
gebrachten Intention in eine sinnvolle Verbindung zu bringen? Das 
Ziel der geplanten Aktion hat der Völkerhirte klar formuliert: es geht 
darum, die Söhne der Achaier zu „rüsten66 („in Harnisch zu bringen66), 
sie also in die Stimmung zu versetzen, bereitwillig und zuversichtlich 
den Kampf mit den Troern aufzunehmen17; daß bei dieser Aktion auch 
den zuhörenden Geronten ein Part zugedacht ist, wird jetzt schon 
mit der pluralischen Formulierung θωρήξομεν angekündigt. Den Weg, 
auf dem dieses Ziel erreicht werden soll, hat Agamemnon in v. 73—75 
formuliert; er beinhaltet zwei Phasen: zuerst (πρώτα) will er eine Peira

MH 3, 1946, 197—209; ders., Kritisches Hypomnema zur Ilias, 1952, 32—51; F. 
Lämmli, Ilias B. Meuterei oder Versuchung MH 5, 1948, 83—93; W. Kullmann, Die 
Probe des Achaierheeres in der Ilias, MH 12, 1955, 258—273; R. Hampe, Die Gleich­
nisse Homers und die Bildkunst seiner Zeit, 1952, 42f; W. Theiler, Noch einmal der 
Dichter der Ilias, in: Thesaurismata, Festschr. f. Ida Kapp, 1954, 126—8; K. Rein­
hardt, Die Ilias und ihr Dichter, 1961, 107—20; F. Krafft, Vergleichende Untersu­
chungen zu Homer und Hesiod, 1964, 155—9: P. G. Katzung, Die Diapeira in der 
Iliashandlung, Diss. Frankfurt 1959 (1960); F. Codino, Einführung in Homer, 1970, 
83—8; D. Lohmann, Die Komposition der Reden in der Ilias, 1970, 49—51 ; A. Heu­
beck, Die Homerische Frage, 1974, 36—8; W. Bergold a .O .ll—18.

17 Es geht wohl nicht zu weit, wenn wir annehmen, daß eine so sorgsam ge­
plante und in außergewöhnlicher, völlig singulärer Form gestaltete Kampfparänese 
ihren Grund in einer besonderen und außergewöhnlichen Situation hat: Die im A 
geschilderten Vorgänge haben ihre — höchst negative — Wirkung auf die Stimmung 
im Achaierlager nicht verfehlt; auch Agamemnon weiß das, wenn er auch nicht 
expressis verbis davon spricht.



A. Heubeck, Zwei homerische πειροα, 2A 31(1981),73—83 81

„mit Worten“ durchführen18; wie er dieses vorläufig nicht durchsich­
tige πείρασθαι gestalten will, bedarf noch der Erläuterung, und die­
se ist — wenn auch nur unvollständig, ausschließlich éinen Aspekt 
andeutend — in der nächsten (mit explizierendem καί eingeleiteten) 
Zeile gegeben: es soll in einer Aufforderung zum φεύγειν bestehen. 
Die letzte Zeile gehört der Rolle, die die Geronten — offensichtlich in 
einer zweiten, der Peira-Rede folgenden Phase (δε „ihr aber dann”)
— zu spielen haben: Sie sollen — der eine von hier, der andere von dort 
her — die Achaier mit Worten „zurückhalten“, was auch immer mit 
dem Ausdruck έρητύειν gemeint sein mag.

In der Tat nun birgt die von Agamemnon angekündigte Rede 
eine Aufforderung zur „Flucht“, d.h. zur Aufgabe des ganzen Kriegs­
unternehmens. Aber was sie von einer ernstgemeinten Fluchtauffor­
derung unterscheidet und ihr die Intention verleiht, die Agamemnon 
mit dem Stichwort πείρα angedeutet hat, ist — wie man schon immer 
gesehen hat — die Tatsache, daß sie hinter dem vordergründig Ge­
sagten unüberhörbar das wirklich Gemeinte vernehmen läßt, daß 
sie so angelegt ist, daß der Zuhörer, wenn er nur bereit ist, genau und 
mit Verstand hinzuhören, die vorgetragenen Argumente in ihrer Am­
bivalenz zu verstehen und die scheinbare Aufforderung zur Flucht als 
das zu erkennen vermag, was sie in Wirklichkeit sein soll: eine leiden­
schaftliche Paränese zur Aufnahme eines durchaus aussichtsreichen 
Kampfes.

Problematisch ist, ob Agamemnon bei der Planung und Durch­
führung seiner gewagten Aktion von deren Erfolg überzeugt ist und 
dann von dem unerwarteten Ablauf der Geschehnisse überrascht 
wird oder ob er ein eventuelles Mißverstehen seiner Rede von vorne- 
herein einkalkuliert hat und die dann notwendigen Maßnahmen der 
Geronten mit v. 75 schon in seinem Plan vorgesehen hat. Nun spricht 
m.E. alles für die erste Möglichkeit. Nach Agamemnons Plan soll sich 
das θωρήσσειν in zwei Phasen vollziehen; das in der zweiten Phase 
vorgesehene Agieren der Geronten stellt ein festes Element der Gesamt­
konzeption dar; es fungiert nicht als eine nur im Notfall sich ergeben­
de Maßnahme (im Sinne von: „falls sie aber — wider alles Erwarten
— tatsächlich doch 'fliehen’ sollten“). Agamemnon ist davon überzeugt, 
daß die Achaier den Schlüssel zum rechten Verständnis seiner zweideu­
tig formulierten Argumente sofort in der Hand haben und seine Rede 
richtig so verstehen, wie sie gemeint ist, nämlich als Paränese zum 
Kampf ; er erwartet, daß seine Worte die Herzen erregen und wilde 
Kampfbegeisterung auslösen, und teilt deshalb den Geronten die Auf­
gabe zu, diese Begeisterung in geordnete Bahnen zu lenken. Wir sind 
also der Auffassung, daß έρητύειν eine Tätigkeit meint, die mit der 
vergleichbar ist, die die Herolde beim Herbeieilen der Heeresscharen 
zur Versammlung ausüben (έρήτυον v. 97; έρήτυθεν v. 99)19.

18 Zu dem vieldiskutierten ή θέμις έστίν klärend W. Bergold a.O,12f 
A.4; wir verstehen etwa: „wie es den Umständen entsprechend am Platz und erfolg­
versprechend ist“ ; vgl. auch W. Marg, Gnomon 43, 1971, 745.

19 Diese Deutung im Anschluß an W. Bergold a.O.

6 Ziva Antika



82 A. Heubeck, Zwei homerische πείραt,  2A 31(1981),73—83

In der Tat aber läuft alles ganz anders: Die Achaier, die das De­
bakel in der vorangehenden Versammlung (A) erlebt haben, sind nur 
allzu gerne bereit, das von Agamemnon vordergründig Gesagte 
ernstzunehmen; Agamemnon erregt ihnen den θυμός in der Brust — 
aber in einer unvorhergesehenen Weise: Voll Tatendrang stürzen sie 
zu den Schiffen, um sie abfahrbereit zu machen. Und nun muß das 
von Agamemnon in seinen Plan einbezogene έρητύειν sich in einer 
ganz anderen Weise und mit einem ganz anderen Ziel als vom Völ­
kerhirten vorgesehen vollziehen. Davon, daß alle Geronten die Kampf­
begeisterung in geordnete Bahnen lenken, kann jetzt keine Rede 
mehr sein; die Lage ist so prekär, daß nur noch der Klügste und Ge­
schickteste von ihnen, Odysseus — gemahnt von Athene selbst (έρήτυε 
V. 180) —, in Aktion treten und mit größter Mühe (έρητύσασκε v. 
189) die allgemeine 'Flucht’ zum Stillstand bringen kann.

Das Spiel mit den verschiedenen Bedeutungsinhalten von έρη- 
τύ-ΐν verdeutlicht zusätzlich das völlige Mißlingen des ebenso raffi­
niert wie unklug ausgedachten Planes des Völkerhirten. Dadurch, daß 
seine Rede ihr Ziel verfehlt hat, ist auch sein eigentlicher Auftrag an 
die Geronten gegenstandslos geworden; wie ganz anders muß jetzt 
das 'Zurückhalten’ verlaufen!

So verstanden, wird das Geschehen im Anfang des B zum wesent­
lichen Element des Gesamtbildes, das Homer von Agamemnon zu 
zeichnen beabsichtigt. So wie der Atreide in seiner starren Selbstherr­
lichkeit und Selbstüberschätzung schon im A ein Verhängnis aller­
größten Ausmaßes herbeigeführt hatte, so vergreift er sich auch jetzt 
völlig in der Wahl seiner Mittel : Fest überzeugt von der Richtigkeit und 
dem Erfolg eines Planes, der — allzu raffiniert eingefädelt — die in 
der augenblicklichen Situation gegebenen Erfolgsaussichten restlos 
verkennt, erleidet er einen Schiffbruch, wie er totaler mcht gedacht 
werden kann. Wieder einmal ist Agamemnon an der Überschätzung 
seiner Möglichkeiten, an der Verkennung der Realität, an der Dis­
proportion zwischen dem hohen Amt und seiner Befähigung zu diesem 
Amt gescheitert20.

Worauf es uns aber hier besonders angekommen ist:
In beiden Fällen — im B wie im ω — wählt der Held zur Durch­

führung eines besonderen Vorhabens ein Vorgehen, das als πεφασθοα 
bezeichnet ist. Beide Male besteht es in einer ausgeklügelten Weise 
des Redens (επεσι πειρασθαι heißt es an beiden Stellen), in dem das 
Gemeinte unter der Oberfläche des Gesagten greifbar nahe ist, in dem 
Richtiges, Halbrichtiges und Falsches, Ernstgemeintes und zur vorläu­
figen Irreführung Gesagtes eine unlösliche Verbindung eingegangen 
sind. In beiden Fällen ist das unmittelbare Ziel dieses Redens die Erre­
gung einer heftigen Emotion — hier die Erweckung der Kampfbe­
reitschaft, dort die Befreiung zu hemmungsloser Klage — und wie­
derum ist beide Male die Erregung der Emotion als unerläßliche

20 Vgl. E. Kalinka, Agamemnon in der Ilias, 1943, pass. ; ähnlich zu Agamem­
non jetzt auch D. Lohmann a. O, 35 A.56; 44 A.75; 221.



A. Heubeck, Zwei homerische πείρα i ,  ZA 31(1981),73—83 83

Vorbedingung zur Erreichung des eigentlichen Zweckes gedacht: die 
Achaier sollen dazu gebracht werden, zuversichtlich in den Kampf 
zu ziehen, und Laertes soll in die Lage versetzt werden, das Unfaß­
bare zu begreifen, und ins Leben, zu sich selbst zurückgeführt werd­
en. Dem mißlungenen Versuch des Agamemnon setzt der Dichter der 
Odyssee das Gelingen des Odysseus gegenüber. Die übereinstimmende 
Formulierung des Mittels, mit dem beide Akteure ihr Ziel zu erreichen 
suchen, ist für unser Empfinden seltsam; man kann πεφάσθοα kaum 
adäquat übersetzen und nur versuchen, den Inhalt des Gemeinten zu 
rekonstruieren und mehr oder minder umständlich zu beschreiben.

Received April 9, 1981.

ERIC P. HAMP UDC 807.5—541.2
University of Chicago 
Department of Linguistics 
Chicago

ΑΓΟΣΤΟΣ, ΑΓΕΙΡΩ

From Homer’s use of άγοστός in the fat least once) vivid for­
mula ελε γοααν άγοστω Λ 425 'he clutched the earth/ground with 
his x’, where a scene of high activity is depicted as well as from our 
knowledge of the vocabulary for 'hand’ as a body-part, we find it na­
tural that άγοστός is to be explained as a marked descriptive appella­
tive rather than as a neutral, or faded, classificatory body-part term. 
This reasoning reinforces the clear phonetic difficulties with the ini­
tial in prompting our rejection of any attempted equation with Skt. 
hâsta- etc. The same line of reasoning guides us independently of any 
possible support άγοστός may later have received from kindred seman­
tic notions with a similar phonetic/morphologic configuration (Faust*

6 *


