
Kritika i bibliografija 297

grajaš tudi, če si možje, ki žele ohraniti krepko telo, privoščijo ljubezen s korint­
skim dekletom?" Str. 164 (IV 17, 443 D) τω οντι τά οικεία εύ θέμενον „dela to, 
kar mu pripada". Točenje: „ima v resnici vsako stvar na svojem mestu" Str. 
319 (IX 12, 589 B) τά ήμερα τρέφω v niso mišljene „krotke mladike", ampak 
„živalski mladiči"; in tudi izraz „skrbi za vse dele duše" je dodan prezgodaj, ker se 
besede πάντων κηδόμενος še vedno nanašajo na prispodobo iz živinoreje.

Vendar so vse naštete pripombe le obrobnega značaja, saj ne zadevajo bistva, 
ampak le odtenke, in ne zmanjšujejo dela, ki ga je Košar opravil vestno, zanesljivo 
in poglobljeno. O poglobljenosti pričajo tudi izčrpne opombe na koncu knjige, ki 
obsegajo več kot 80 strani. V njih prevajalec razlaga številne podrobnosti o aluzijah 
na zgodovinske dogodke, mitološke zgodbe, pesniške citate, obenem pa tudi pojas­
njuje filozofski smisel posameznih strokovih izrazov in interpetira miselni tok dis­
kusije. V teh opombah (njih pretežni del se, kot prevajalec sam pripominja, naslanja 
na komentar graškega profesorja Karla Vretska k prevodu Platonove Drža\e v 
znani zbirki Reclam) najdemo popisana cela poglavja iz grške kulturne zgodovine 
(npr. o položaju ženske, o vlogi družine, o vrednotenju golote). Škoda le, da ni preva­
jalec tudi sam napisal uvodne študije (kot uvod je prevedeno besedilo beograjskega 
profesorja Veljka Korača), ki bi lahko dala celotnemu delu veliko bolj osebni nadih. 
Obžalujemo lahko tudi, da prevajalec ni svojega prevoda ob robu ali ob vrhu ali ob 
dnu strani opremil z navedbami strani po Stephanovi izdaji, po kateri se Platonovi 
teksti že stoletja citirajo v strokovni literaturi: tako bi postal njegov prevod veliko 
preglednejši in priročenjši, uporabnejša bi bila njegova vrednost pri študiju in pri 
strokovnem delu.

Ne glede na vse navedene pomanjkljivosti pa pomeni Košarjev prevod uspešen 
pionirski podvig, prvo, odločilno etapo v presajanju velikih antičkih politoloških be­
sedil v slovenščino. Želeti je, da bi temu prevodu sledila še vrsta drugih pomembnih 
besedil, ki so nastala kot odmev na Državo — poleg Platonovega lastnega korektiva, 
ki ga je napisal v svojem zadnjem delu, v Zakonih, še zlasti Aristotelova Politika, 
Ciceronova Republika, Avguštinova Božja država.

K. Gantar, Ljubljana.

R. R. BOLGAR, Glassical Influences on European Culture A. D. 
1500—1700, Cambridge University Press 1976, pp. XVIII +  383 +  16 plates, 8°

Влијанието на класичното наследство врз европската култура често« 
било предмет на научни иследувања, но се уште остануваат нерасветлени стра- 
ници. P. Р. Болгар, професор на Универзитетот во Кембриџ, даде знатен при- 
донес за швното расветлување. Покрај студијата The Classical Heritage and Its 
Beneficiaries, издадена во 1954. во Кембриџ, препечатена во 1958. год., која во 
последно време стана неопходен пррррачшк за оваа материја, авторот има го- 
лема заслуга што на оваа тема, заедно со L. Р. Wilkinson, организира две меѓу- 
народни конференции во Kings College, Cambridge: првата во 1969. год. на тема 
Classical Influences on European Culture A. D. 500—1500, a bo 1971. год. веќе излезе 
под истиот наслов зборник на прочитаните реферати и втората во 1974. на тема 
Classical Influences on European Culture A. D. 1500—1700. Прикажуванава книга 
претставува Acta од втората конференција, држапа во април 1974. год.

На издавачот P. Р. Болгар му е признато дека располага со огромна еру- 
диција, каква е неопходна за да може човек да заплива во вака длабови и ши- 
роки води. Тој исто така досега повеќе пати покажал ретка способност за син- 
тезирање на резултати од оваа опширна област. Таква синтеза со длабоко про- 
никнување во суштината на предметот претставува и неговиот увод во оваа 
книга (стр. 1—30), каде што се подробно анализирани и поврзани 27 реферати, 
изнесени на спомнатата конференција.

Од предговорот на L. Р. Wilkinson (стр. V—VI) јасно се гледа дека орга- 
низаторите се свесни за некои пропусти, пред се незастапеноста на целокупната 
материја од класичното наследство што укажала во овој период влијание врз



298 Kritika i bibliografija

европската култура. При тоа се истакнува дека науката нарочно била елимини- 
рана од дискусијата на оваа конференција.

Книгата е поделена на два нееднакви дела. Првиот (стр„ 33—64) е посве- 
тен на основните инструменти за проучување на хуманизмот во Европа, а имено: 
библиографии, каталози и изданија на хуманистички трудови (D. Нау), Ново- 
латинската сатира и Satira Menippea (Ј. Jsewijn) и составување на антологија од 
ренесансни латински стихови (Sparrow).

Вториот и главниот дел (стр. 65—354), каде што се третира класичното 
влијание врз различни области од европската култура, според предметите е 
разделен во четрири подраздела: А. Прилог на хуманистите кон литературата,
B. Хуманизам и религија, С. Хуманизам и политичката мисла и D. Прилог на 
хуманистите кон применетата и фина уметност.

Посебно место, помеѓу првиот и вториот дел, и е дадено на статијата од
C. Vasoli, каде што се истакнува дека италијанските хуманисти од XIV и XV век 
(ГТетрарка, Бруни, Вала) ги набележале главните теми над кои продолжиле да 
работат нивните следбеници од XVI и XVII век, а имено: вредноста на јасниот 
израз и творечкиот гениј, реформа на религијата и политичка слобода.

Во подразделот А, кој опфаќа 9 статии, прво се истакнува (I. D. McFar- 
lane, W. Ong) како хуманистите полихистори (Текстор, Цвингер, Еразмо и др.) 
започнувале со собивање на зборови, епитети, идиоматски изрази, поетски фи- 
гури и др. од класичните автори (copia verborum) и одделно ѕа мисли, мудри 
изреки, анекдоти, мотиви и историски настани со етичка содржина (copia rerum). 
Така во XVI в. се јавуваат антологии, речници и разди збирки на екстракти од 
класичните автори. Тие послужиле како широки авевсии, ло кои доаѓало кла- 
сичното влијание и проникнувало во сите пори од европскиот културен живот.

Потоа се проследува мкслата како биле приспособени и употребени кла- 
сичните извори. Хуманистите научиле успешно да го имитираат начинот на пи- 
шување на одделпи книжевни родови. Така Еразмо Ротердамски врз основа на 
грчки извори ја составил П о х в а л а т а  н а  г л у п о с т а ,  еден недостижен 
парадоксен енкомион.

Од двајца автори (Screech, Coleman) е нагласено дека не може да се раз- 
бере еден текст од XVI в. ако човек не ги знае класичните алузии. Тоа е особено 
јасно илустрирано во статијата од Колеман за Монтењ на стиховите: т а б у 
п р е д м е т ,  т а б у  а в т о р .

Повеќето статии и од овој подраздел се однесуваат за новолатинската 
поезија, посебно за елегијата (W. Ludwig) , за имитирањето на Тибул, Про- 
пертиј, Овидиј; Лукан во критиката на XVI и XVII в. (H. Dorrie); поетиката, 
реториката и логиката во ренесансниот критицизам (W. Ѕ. Howell); хуманизмот 
и дијалектиката (L. Jardine) и од Ciceronianus до Монтењ (M. М. Phillips).

В. Следните 7 статии (на E. F. Rice, J. В. Trapp, A. H. Т. Levi, D. Baker- 
Smith, J.-C. Margolin, O. F. Schalk и R. H. Popkin) ce поеветени на проблемот за 
хуманизмот и религијата.

Додека хумапизмот од крајот на XV в., заснован ш  Devotio moderna, го 
сметал христијанскиот живот како подготовка за задгробниот, хуманиситите 
од XVI в. се свртуваат кон патристичката литература. Во лицето на црковните 
оци тие го наоѓаат остварен идеалот на Петрарка: docta pietas, кон која се стре- 
меле и самите тие. Хуманистите сакале да им дадат на своите совремеѕици 
знаења од класичната епоха, но бидејќи живееле во христијанска средина, нас- 
тојувале прво да го помират христијанството со класичната култура. Образец 
за тоа нашле кај црковните оци, мнозина од кои биле поети, ретори и пријатели 
на класичната мудрост. Kora no прогласувањето на христијанството од цар 
Константин за државна религија почнало да се гледа со презир на паганската 
антика, црковдите оци Василиј Кесариски, Григориј Богослов и др. имале го- 
леми тешкотии да ги убедат своите современици за да прифатат нешто и од 
културата на претхристијанска Грција и Рим. Sandyѕ во своето дело A. His­
tory o f Classical Scholarship II, Cambridge 1908, p. 130s., го отфрлал делото на 
Еразмо за црковните оци. На конференцијата во King’s College, меѓутоа, на ова 
прашање му се посветува големо внимание. Во статиите на споменатите автори 
се потцртува христијанскиот приод кон „паганските" студии. Се истакнува дека



Kritika i bibliografija 299

во уводот кон Оригена Еразмо Ротердамски посејал семе за возможна интегра- 
ција на класичниот и христијанскиот поглед.

Бидејќи во средниот век имало теолози кои ја занемарувале активната во- 
лја, хуманистите од XVI в., по зборовите на E. F. Rice, ги употребувале црков- 
ните оци како полемички стапчиња со кои ги биеле схоластиците за нивниот 
сув интелектуализам, бедна емоционалност и отсуство на милосрдност. Ераз- 
мо Ротердамски нагласувал дека вајдобра форма на христијанство имало во 
првите векови од н.е. Податоци за првобитното христијанско општество црпеме 
од Библијата и делата на црковните оци. Но за да разбереме што ни кажуваат 
овие книги, треба да го знаеме грчкиот и латинскиот. Додека Петрарка создал 
хуманизам како пропагатор на речистоста и мудроста на старата философија 
во служба на другите религиозни погледи, Еразмо создал метод којшто може 
да се примени на целото наследство — и христијанско и класично.

Во лицето ма Сократ и Сенека хуманистите гледале претхристијански 
светители, а во други класични автори (Платон, Кикерон) — не само извор на 
знаења, ами и прирачници за морал. Сам Еразмо ја идентифицирал филосо- 
фијата со етиката, како Сократ. Во статијата Е р а з м о ,  п р в и т е  е з у и т и  
и к л а с и ц и т е  Леви нагласува дека езуитите не се спротивставувале на Ераз- 
мовата програма за класично образование, но сепак престанале да го канопи- 
зираат Сократа.

Марголин одбележува дека во годините на Еразмовиот ентузијазам (1520 
—23) Платон „е свет философ46, „Мојсеј атински — кој зборува по срце и душа“, 
дека е „божествен како и неговиот учител“. Едно лице од Р е л и г и о з н и о т  
б а н к е т на Еразмо вели „свети Сократе, моли се за нас“. За Шпањолецот Хуан 
Вивес Сократ бил свет и возвишен извор на грчката мисла, моралист и рефор- 
матор, учител на мислата и акцијата.

Baker-Smith во статијата Х у а н  В и в е с  и Somnium Scipionis истакнува 
дека примарна црта на хуманизмот во неговата креативна снага била верата во 
регенаритвната сила на класичните студии. Марголин нагласува дека X. Вивес 
бил одушевен од енциклопедискиот интерес на Стагиранецот и на неговите 
ученици, за кои миеден иредмет и ниедна област за иследување не им била туѓа. 
Големиот и учен педагог Аристотел знаел мајсторски да поучува. Тој се служел 
извонредно економично со зборови, изработил формули. Авторот на Organon, 
кој го проучил човечкиот јазик од троен аспект: граматички, реторски и дијалек- 
тички и ја откривал врската меѓу зборовите и предметите („le signifiant“ и „ si­
gnified му пружил на Вивес модел на дијалектичка мисла). Тој го отфрлил латин- 
скиот Аристотел на схоластиците и му се обратил на грчкиот, оригиналниот 
Аристотел.

Schalk во статијата за улогата на митологијата кај Лопе де Bera и Калде*· 
рон третира религиозно-митолошки мотиви од чисто литерарен аспект, a Pop- 
kin ги иследува причините за појава и развој на религиозниот скептицизам.

C. Три интересни статии (на J. Н. Whitfield, A La Penna и J. B. H. Weber) 
ce посветени на хуманизмот и политичката мисла (О д Л и в и ј  д о  Т а к и т ,  Д а  
се  ж и в е е  п о д  т и р а н и ј а  и К р и т и к а  н а  А р и с т о т е л о в а т а  
Π о л и т и к а), каде што се истакнува дека хуманистите — или повеќето од 
нив, — по углед на атинските и римските автори се застапувале за политичка 
слобода.

D. Во последните четири статии (на G. Oesterreich, N. Dakos, Т. Bud- 
den sieg и A. Blunt) ce расправа за хуманистичкиот прилог кон применетата и 
фина уметност.

Така организаторот на конференцијата и издавачот на книгава Р. Болгар 
го проследил Хуманизмот на XVI и XVII в. од разни аспекти низ три основни 
фази: а. изнесување на видело на класичното наследство, b. асимилирање на тоа 
наследство од ренесансната култура и с. употреба на наученото класично нас- 
ледство и создавање на нешто ново. Разгледани се и детално се анализиранн 
општите принципи на Хуманизмот и Ренесансата, со посебен осврт на прашање- 
то како се тие принципи применети од одделни хуманисти (италијански, шпан- 
ски, француски, холандс1Ш, англиски, швајцарски, германски). Општата кул- 
турна ориентација и позадина се комбинирани кај секој автор со философските,



300 Kritika i bibliografija

научните и теолошките гледишта, кои имаат тенденција да ги надминат нацио- 
налните, религиозните и философските, дури и професионалните граници.

На крајот книгата е снабдена со подробен и перфектно изработен ин- 
декс, кој содржи и податоци што не се наоѓаат во книгата.

По однос на композицијата и техничката страна на оваа кдига може да 
се зборува само со суперлативи. Ho по однос на содржината треба да се забе- 
лежи еден сериозед недостаток. Содржината на книгава, која се однесува само 
на западноевропските хумадисти, не одговара на широкиот наслов К л а с и ч -  
н и  в л и ј а н и ј а  в р з  е в р о п с к а т а  к у л т у р а .  Во својата прва работа 
Classical Heritage and Its Beneficiaries Болгар оддели простор и внимание и на 
југоисточна Европа, меѓутоа овде сите статии се однесуваат само на западна 
Европа. Навистина Хуманизмот, како културно движење се појави и доживеа 
полн расцут на Запад, но не може да се одрече дека и во југоисточна Европа про- 
должило да делува директно класично влијакие во сите области на културниот 
живот. И на Исток во ова време имало личности кои можат да се мерат со нај- 
истакнатите западни хуманисти. Usewijn и Sparrow само периферно ги спом- 
нуваат хрватските латинисти од Далмација. Ќе беше, меѓутоа, сосема умесно на 
оваа меѓународна конференција ними да им се посветеше и специјална студија 
од компетентен научник, каков што е нашиот славеник В. Гортан.

Воопшто не е спомната ни Грција од XVI и XVII в. Зарем навистина овде 
нема што да се одбележи? Во својот предговор (cTp.VII) Болгар искажува жалење 
што грчкиот колега Geanakopoulos го повлекол својот реферат за раните хума- 
нкстички студии на патристиката. Познато е дека грчки преселници разбудилѕ 
на Запад интерес за црковните оци и за класичдогрчките автори. Директниот 
контакт со овие автори во Грција, речиси, нсикогаш и не бил прекинат. И во XVI 
в. во Грција имало образовани луѓе кои црпеле знаења од класичните извори. 
Еден од најпознатите меѓу нив е Дамаскин Студит. Бидејќи на Запад не е поз- 
нат овој балкански хуманист од XVI в. (ако беше познат, сигурно ќе беше и 
спомнат на Конференцијата во King’s College), сметам за потребвсо да укажам 
овде на некои од неговите карактеристични особености.

Полихистор од рангот на Еразмо Ротердамски, Дамаскин Студит се 
стремел кон истиот идеал: здружување на речитоста со образовиата побожност 
како и неговите современици на Запад. Тој пишувал проповеди {sermones) и 
сатири, книжевди родови што биле во употреба во XVI в. (автор е на зборникот 
од дидактички проповеди Thesauros и на сатирата Komoidodialogos. . . kata ar- 
khiereon). Пшпува религиозни стихови кои по метарот напомдуваат на лирските 
песни од Фокилид. Како Текстор, Цвингер и др. собира мисли и интересни тек- 
стови од класичнитеавтории од нив ги составува збирките Ф и с и о л о г  и 
П р е д з н а ц и з а д о ж д и  в е т а р  с п о р е д  ѕ в е з д и т е  и м е с е ч и -  
н а т а. Во своите црковш проповеди, напоени и со класичен дух, тој се заста- 
пува за религиозен препород при што акцентот го фрла на атктивната човечка 
волја. Црпе материјал и инспирација од двоен извор — патристиката и класич- 
ните автори. Како мнозина негови современици-хуманисти (Бекон, Монтењ, Ко- 
чановски и др. кои пишувале на латински и говорев: јазик: англиски, фравсцуски, 
полски), Д. Ст. се служел со два јазика: во своите научни и историски списи со 
византиски и старогрчки, а во проповедите на народот му се обраќал на говорен 
јазик. Неговиот зборник на проповеди одиграл голема просветна улога кај 
балканските словенски и несловенски народи за време на турскиот период. На- 
вистина ќе беше сосема опортудо активноста на овој хумашгст да биде одбе- 
лежана на конференцијата во King’s College и во оваа убава публикација.

П. Хр. Илиевски, Скоије.


