LE CONFLIT ENTRE CONSTANTIN ET LICINIUS ET LES
ORIGINES DE L’ARIANISME

En juin 313, Licinius publiait a Nicomédie les décisions qu’il
avait prises avec Constantin a Milan pour assurer la liberté du culte
chrétien et il proclamait en Orient la tolérance qui permettait a I’Eglise
d’avoir deéfinitivement une existence officielle apres la persécution de
Dioclétien et de Maximin Daial Tous les biens qui avaient été confisqués
pendant cette persécution devaient étre remis sans délai aux commu-
nautés chrétiennes, dont I’existence juridique reconnue a différentes
reprises au cours du Ille siécle2 recevait dés lors une consécration
definitive3

Constantin et Licinius inauguraient ainsi dans tout I’empire une
politique qui donnait a I’Eglise une situation privilégiée, puisque le

1 Les problémes posés par ce qu’il est convenu d’appeler ,I’édit de Milan*
donnent toujours lieu a des polémiques qu’il est impossible d’évoquer ici. Précisons
que le texte de ce fameux “édit,,, publié par Licinius a Nicomédie, apparait avec des
variantes diverses chez LACTANCE, De mortibus persecutorum XLVIII, 1—14
(Cf. P. L. 7, 267 A—270 B, S. BRANDT et G. LAUBMANN, L. Caeli Firmiani
Lactanti opera omnia Il, Il, Pragae, Vindobonae, Lipsiae, 1897, pp. 228—233 et
J. MOREAU, Lactance. De la mort des persécuteurs I, Paris, 1954, pp. 132—135)
et EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X, V, 1—14 (Cf. P. G. 20, 880
A—885 A, E. SCHWARTZ, Eusebius Werke I, Die Kirchengeschichte. 2. Die Biicher
VI bis X, Leipzig, 1908, pp. 883—887 et G. BARDY, Histoire ecclésiastique. Livres
VIII—X, Paris, 1967, pp. 104—107).

2 Notamment par les empereurs Alexandre Sévére (222—235) et Gallien
(260—268). Les dispositions de I’édit de Gallien, reproduites par Eusébe de Césarée
dans son Histoire ecclésiastique VII, X111l (Cf. P. G. 20,673 C—676 A, E. SCHWARTZ,
ibid., p. 666 et G. BARDY, Eusebe de Césarée, Histoire ecclésiastique. Livres V—VII,
Paris, 1955, pp. 187—188), devaient étre reprises dans un esprit différent par I’édit
de tolérance de Galére qui mettait fin a la persécution de Dioclétien et qui donnait
une existence légale aux communautés chrétiennes. Le texte de I’édit de Galére est
reproduit a son tour par Lactance dans le De mortibus persecutorum XXXIV (Cf.
P. L. 7,249—250 A, S. BRANDT et G. LAUBMANN, ibid., pp. 212—213, J. MO-
REAU, ibid., pp. 117—118) et EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique
VI, XVII, 3—10 (Cf. P. G. 20, 792 A—793 C, E. SCHWARTZ, ibid, pp. 790—794
et G. BARDY, Histoire ecclésiastique. Livres VIII—X, Paris, 1967, pp. 39—41l)e

On sait que I’édit de Galére ne fut pratiquement pas appliqué en Orient ou
Maximin Daia poursuivit la persécution contre les chrétiens aprés une bréve accal-
mie. C’est pourquoi Licinius devait proclamer lui-méme la tolérance dans ces régions.

3 On doit justement préciser que I’“édit de Milan,,, publi¢ a Nicomédie par
Licinius, dépassait par son libéralisme les dispositions des édits antérieurs et spé-
cialement celles de I’édit de Galere.



248 A Tuilier

fisc garantissait en quelque sorte la propriété ecclésiastique. Le fait est
important a noter pour I’histoire générale. Il permet en effet de com-
prendre pourquoi Constantin put rapidement apparaitre comme le
protecteur de I’Eglise et I’évéque du dehors4.

Ce rble apparaissait avec d’autant plus d’évidence que les resti-
tutions de biens ecclésiastiques posaient de graves problémes dans
certaines provinces de I'Empire. En Afrigue notamment, le schisme
donatiste divisait profondément I’Eglise pour des motifs qui interféraient
avec la politique générale et il s’agissait précisément de savoir qui béné-
ficierait de ces restitutions dans cette région particulierement troublée
par de profonds mouvements sociaux. De toute facon, Constantin ne
pouvait pas rendre a I’Eglise la liberté du culte sans intervenir dans la
vie des communautés chrétiennes et prendre position dans [’affaire
donatiste5. Ces interventions devaient assurément connaitre des
fortunes diverses. Mais il n’en reste pas moins qu’elles impliquaient
une orientation politique qui liait intimement I’Etat constantinien a
I’Eglise officielle en suscitant des réactions contradictoires dans les com-
munautés ecclésiastiques. De cette maniére, I’empereur devenait en Occi-
dent l'arbitre de I’Eglise et ses immixtions dans la vie intérieure de
cette derniére devaient avoir des consequences incalculables pour
I’Empire et la chrétienté victorieuse des persécutions.

A lintérieur des communautés chrétiennes, I’acceptation de la
politique impériale par la hiérarchie ecclésiastique rencontrait nécessai-
rement I’opposition des adversaires de cette politique. En vérité, I’affaire
donatiste n’a pas d’autre cause apparente, du moins dans ses prolonge-
ments au cours du IVe siécle. Les hérétiques extrémes accusaient en
effet I’Eglise officielle de pratiquer une politique de collaboration avec
I’Etat et les classes dirigeantes du moment. Le fait est d’autant plus
évident que la victoire de Constantin au Pont Milvius (312) apparaissait
avant tout comme le triomphe de I’aristocratie traditionnelle sur la
tyrannie de Maxence et que la politique de tolérance avait, semble-t-il,
favorisé dans ce contexte l’accés de cette aristocratie aux charges ecclé-
siastiques. Au demeurant, le syncrétisme constantinien, qui est la reli-
gion du prince aux alentours de 313, est aussi bien apollinien que chré-

4 L’expression emiokomo¢ Twv ékto¢ appliquée a Constantin par la De
vita Constantini 1V, 24 (Cf. P. G. 20, 1172 A—B et I. A. HEIKEL, Eusebius Werke I,

Leipzig, 1902, p. 126) attribuée a Eusébe de Césarée a été interprétée diversement a
I’époque moderne. Elle ne semble plus faire difficulté aujourd’hui.

5 Sur les problémes posés cet égard par la politique de restitution des biens
d’Eglise dans ses interférences avec I’affaire donatiste, consulter J—P. BRISSON,
Autonomisme et christianisme dans FAfrique romaine de Septime Sévére a Vinvasion
vandale, Paris, 1958, passim.



Le conflit entre Constantin et Licinius 249

tien et la référence a Apollon dans certain panégyrique contemporain6
atteste suffisamment que I’'empereur représentait les intéréts des classes
dirigeantes qui avaient subi & contre coeur les excés de la politique de
Maxence.

En Orient, comme [’atteste le reserit de Nicomédie, Licinius
fonde également sa politique sur les classes dirigeantes traditionnelles
qui avaient profondément souffert de la tyrannie de Maximin Daia et,
dans les premiéres années de son régne, il se montre tres libéral a I’égard
du christianisme. On peut méme se demander s’il n’a pas été a cette
époque plus favorable a I’Eglise que Constantin, puisque c’est a Nico-
médie, au coeur méme de ses états, que la tolérance religieuse fut
officiellement proclamée en 313. Mais cette remarque n’a sans doute
aucun fondement historique?7. L’Orient, plus profondément christianisé
que I’Occident, avait également plus souffert que celui-ci des derniers
soubresauts de la persécution. Il fallait nécessairement que la tolérance
fGt proclamée dans ces régions8et il est impossible de savoir si Licinius
fut au départ plus engagé que son collégue dans la politique nouvelle a
I’égard du christianisme aux alentours de 313. De toute maniére, les
sources ne permettent pas cette appréciation de la situation historique
et, dans son discours de la dédicace de I’église de Tyr prononcé en 316,
Eusebe de Césarée présente également les deux empereurs comme
de fervents chrétiens9.

En fait, la politique définie a Milan et proclamée a Nicomédie en
313 est commune a Constantin et a Licinius qui représentent les mémes
classes dirigeantes. La différence entre les structures sociales et religieu-
ses d’une part, I’application diversifiée de la politique de tolérance en

6 Voir notamment le fameux texte du panégyriste anonyme de 310 (XXI,
4—5) qui rappelle d’une maniére trés significative la vision apollinienne de Constan-
tin en Gaule: ,,Vidisti enim, credo, Constantine, Apollinem tuum comitante victoria
coronas tibi laureas offerentem, quae tricenum singulae ferunt omen annorum. Hic est
enim humanarum numerus aetatum, quae tibi utique debentur ultra Pyliam senec-
tutem. Et immo quid dico ,,credo“? Vidisti teque in illius specie recognovisti. ..*
,,Car tu as vu, je crois, Constantin, ton protecteur Apollon, accompagné de la victoire,
t’offrir des couronnes de laurier dont chacune t’apporte le présage de trente années.
Tel est, en effet, le nombre des générations humaines qui, de toute facon, te sont
dues et prolongeront ta vie au dela de la vieillesse de Nestor. Et que dis-je: je crois?
tu as vu le dieu et tu t’es reconnu sous les traits de celui. .  Trad. E. GALLETIER,
Panégyriques latins 1l. Les Panégyriques constantiniens (VI1—X), Paris, 1952, p. 72.

7 Voir a ce sujet M. V. ANASTOS, The edict of Milan. A defence of its tradi-
tional authorship and designation, Revue des Etudes byzantines XXV (1967). Mélan-
ges Venance Grumel Il, pp. 13—41. M. V. Anastos montre bien le rdle décisif de
Constantin dans I’application de la politique religieuse a partir de 313.

8 Au demeurant, Licinius voulait s’assurer I’appui des chrétiens dans sa lutte
contre Maximin Daia. C’est aussi pourquoi il s’empresse d’appliquer la tolérance
lorsqu’il arrive en Orient pour lutter contre ce dernier. Voir plus loin.

9 EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X, 1V, 16 (Cf. P. G. 20,
856 A, E. SCHWARTZ, Eusebius Werke Il. Die Kirchengeschichte 2. Die Biicher
VI bis X, Leipzig, 1908, pp. 867—868 et G. BARDY, Histoire ecclésiastiqueLiwes
VII1—X9 Paris, 1967, p. 86. A cette époque, les deux empereurs vivent en bonne
intelligence et I’évéque de Césarée n’a aucun parti pris contre Licinius.



250 A Tuilier

Orient et en Occident d’autre part peuvent seules expliquer les diver-
gences qui devaient séparer par la suite les deux empereurs.

Du fait de son acuité, le conflit qui opposait en Afrique les dona-
tistes & I’Eglise officielle avait requis I’attention de Constantin qui
avait dd rapidement intervenir dans la vie des communautés chrétiennes,
comme on I’a dit précédemment. Il n’en était pas de méme en Orient
ou la situation ecclésiastique n’avait pas exigé de Licinius des interven-
tions du méme ordre. Certes, en Egypte, le prolongement du schisme
d’Alexandrie, qui opposait & la communauté chrétienne — succes-
sivement dirigée par I’évéque Pierre et ses successeurs Achillas et Ale-
xandre — les partisans de Mélece hostile aux lapsi, rappelait singulie-
rement par ses origines I’affaire donatiste. Mais, a la différence de I’évé-
que de Carthage, Mensurius, dont I’attitude pendant la persécution
avait été taxée d’opportunisme, Pierre d’Alexandrie avait subi le martyre
sous Maximin Data (311) et les Mélétiens ne pouvaient avoir a I’égard
de I’Eglise officielle une attitude aussi intransigeante que celle des héré-
tiques africains.

C’est pourquoi, méme s’il put se prolonger jusqu’au milieu du
IVe siécle, le schisme mélétien ne connaitra jamais tous les développe -
ments de I'affaire donatiste. De toute maniére, en raison de la comple-
xité de la société ecclésiastique orientale, il ne requérait vraisembla-
blement pas I'intervention impériale. Au vrai, les raisons de la neutra-
lité de Licinius a I’égard des problémes qui troublaient la vie intérieure
des Eglises sont probablement trés diverses. Mais, force est d’avouer
que ce prince n’intervint pas dans le schisme alexandrin qui n’exigeait
pas, semble-t-il, un arbitrage de sa part.

Il est clair dés lors que la politique de Licinius apparait fonda-
mentalement différente de celle de Constantin. Alors que celui-ci s’im-
misce par la force des choses dans les communautés chrétiennes pour les
contrbler étroitement, son collegue oriental laisse aux Eglises la liberté
de définir leurs orientations spécifiques sous I’autorité exclusive de la
hiérarchie ecclésiastiqueld Cette différence mérite d’étre soulignée
si I’on veut bien comprendre les premiers développements de I’arianis-
me dans I’Orient grec.

Tous les historiens de I'arianisme admettent en général que la
crise a pris son essor sans lintervention du pouvoir impérial. L’una-
nimité qui s’est faite a ce sujet a méme conduit la critique moderne a
sous-estimer les origines de I’affaire au temps ou Licinius régnait encore
sur I’Orient. Certes, du fait de la neutralité observée par celui-ci dans
les problémes religieux, les écrivains contemporains restent trés discrets
sur ces origines avant la victoire de Constantin sur son rival en 324.
Mais il n’en demeure pas moins qu’au moment ou Constantin arrive en

0 Il est facile d’opposer notamment I’attitude des deux empereurs a I’¢gard
des réunions épiscopales qui suivirent immédiatement la paix de 313. Des 314, Cons-
tantin convoque lui-méme le concile d’Arles pour résoudre I’affaire donatiste.
Mais en Orient, le synode d’Ancyre se réunit a la méme date sans I’intervention du
pouvoir impérial.



Le conflit entre Constantin et Licinius 251

Orient, I’affaire est suffisamment avancée pour attester qu’elle couvait
depuis plusieurs années. Elle n’apparait au grand jour qu’en raison
de lattitude de Constantin. Rompant en effet avec la politique de
Licinius, celui-ci décide en Orient comme en Occident d’intervenir
dans la vie des communautés ecclésiastiques pour rétablir I’ordre
public profondément troublé par les querelles religieuses.

En fait, I’arianisme a des origines assez anciennes au moment ou
Constantin triomphe de son rival en Orient. Le long cheminement
d’Ariusll, de ses sectateurs et de ses adversaires est suffisamment
éloquent a cet égard. Aprés avoir longtemps enseigné sa doctrine et
entretenu des polémiques a son sujet, Arius a été finalement condamné
par son évéque Alexandre d’Alexandrie et I’'ensemble de I’épiscopat
égyptien. Pour trouver un refuge, il s’est rendu successivement & Césarée
de Palestine et a Nicomédie ou il a rencontré tour a tour les deux évéques
homonymes — Eusebe de Césarée et Eusebe de Nicomédie — qui
occupent respectivement les sieges épiscopaux des deux villes. A la
demande de I’hérétique, Eusébe de Nicomédie a spécialement réuni un
concile pour demander a son collegue d’Alexandrie de rétablir Arius
dans ses fonctions. De son coté, celui-ci écrivait a I’évéque d’Alexandrie
pour l'assurer de sa bonne foi et de I'orthodoxie de sa doctrine. Mais
Alexandre d’Alexandrie repousse les déclarations d’Arius et de ses
partisans qui avaient acquis a leur cause Constantia, soeur de Constan-
tin et femme de Licinius. Il dénonce les erreurs de I’hérétique a ses collé-
gues d’Orient et au pape Sylvestre et il s’oppose au retour d’Arius
a Alexandrie.

Cependant un nouveau concile se réunissait a Césarée de Pales-
tine pour inviter Alexandre a recevoir Arius dans sa ville épiscopale
et I’évéque d’Alexandrie devait finalement céder a la pression de ses
adversaires. L’arrivée de I’hérésiarque dans la métropole égyptienne
allait étre un triomphe. Arius souleva le peuple en sa faveur par son
attitude démagogique. Il composa bientdt des chansons pour les marins
et les commercants du portl2 et il l'aurait peut-étre emporté sur son
rival, si la défaite de Licinius n’avait pas profondément changé le cours
des événements.

1 Sur la carriére d’Arius avant le concile de Nicée, on lira I’article trés docu-
menté de E. BOULARAND, Les débuts d'Arius, Bulletin de littérature ecclésiastique
LXV (1964), pp. 175—203. Parmi les sources anciennes, le récit le plus explicite des
origines de I’arianisme est celui de SOZOMENE, Histoire ecclésiastique I, 15 (Cf.
P. G. 67, 904 C—908 D et J. BIDEZ, Sozomenus Kirchengeschichte, Berlin, 1960,
pp. 32—35).

12 Sur I’oeuvre poétique et musicale d’Arius, consulter PHILOSTORGE,
Histoire ecclésiastique 11, 2 (Cf. P. G. 65, 465 C et J. BIDEZ, Philostorgius Kirchen-
geschichte, 2te Aufl., Berlin, 1972, p. 13). Les chansons populaires d’Arius sont par-
fois distinguées de la Thalie qui était I’écrit théofogique par excellence de I’hérétique.
En tout cas, cette distinction est faite par saint Athanase dans le De decretis Nicenae
synodi 16 (Cf. P. G. 25, 441 D—444 A). Mais voir n. 19.

Précisons que le récit de Philostorge semble indiquer que les mélodies popu-
laires d’Arius furent composées apres le concile de Nicée.



252 A Tuilier

Quoi qu’il en soit, I’affaire remonte a plusieurs années au moment
ou Constantin triomphe de Licinius et convoque le concile de Nicée.
Il est en effet impossible de placer entre la victoire de Constantin sur
Licinius (324)13 et I’assemblée de Nicée (325) tous les événements que
nous venons de rappeler. Un délai supplémentaire d’un an, qui permet-
trait d’attribuer les origines de la querelle a I’'année 323, est également
trop court pour répondre a la complexité de la situation. En fait, la
succession des événements que nous avons évoqués est suffisamment
étendue pour couvrir une période de cing a six ans avant le concile
de Nicée. C’est pourquoi la crise arienne remonte vraisemblablement
aux alentours de 318 ou de 319.

Cette date a précisément été retenue par Mgr Duchesne, qui
affirmait a juste titre que la querelle était antérieure a la persécution
engagée par Licinius contre les chrétiens a partir de 32014 Le raison-
nement est d’une parfaite logique puisque cette persécution aurait dd,
semble-t-il, empécher I’'hérésiarque et ses adversaires d’entretenir des
polémiques et de tenir des assemblées contradictoires. En définitive,
on peut méme se demander si les mesures prises par Licinius contre
les chrétiens ne sont pas une conséquence de la querelle arienne. Une
comparaison entre le déroulement de la crise et la persécution de Licinius
peut notamment permettre des conclusions nouvelles a cet égard.

Il faut tout d’abord voir dans I'interdiction portée par Licinius
contre les réunions épiscopales aux alentours de 320 une réponse a
I’agitation provoquée par les synodes contradictoires que les orthodoxes
et les ariens devaient tenir au début de la querellels. Le fait parait diffi-
cilement contestable, puisque ces réunions ont joué un grand role dans
les développements de I’affaire a ses origines. Mais d’autres traits carac-
téristiques de ce qu’il est convenu d’appeler la persécution de Licinius
doivent également retenir I’attention, méme s’ils apparaissent plus
difficiles a interpréter. C’est ainsi qu’au moment ou il décide de suspendre
es réunions conciliaires, Licinius interdit également les communautés

13 On sait d’ailleurs qu’on a parfois attribué a I’année 323 la campagne de
Constantin contre Licinius. Mais cette thése est aujourd’hui abandonnée. Les vic-
toires définitives de Constantin sur son rival ne sont pas antérieures a 324.

14 Dans son Histoire ancienne de VEglise 11, 4e éd. rev., Paris, 1910, p. 126, n. 2,
Louis DUCHESNE écrit en effet au sujet de la crise arienne:uComme il est impossible
de placer tous les événements entre la victoire de Constantin sur Licinius et le concile
de Nicée, il faut remonter & un temps antérieur a la persécution de Licinius,,. Cepen-
dant cette appréciation n’est pas toujours partagée par la critique contemporaine.
Voir & ce sujet E. BQULARAND, L'hérésie d'Arius et la ,,foi* de Nicée I. L'hérésie
d'Arius, Paris, 1972, pp. 21—24.

15 De vita Constantini I, 51 (Cf. P. G. 20, 965 A—C et I. A. HEIKEL, Eusebius
Werke I, Leipzig, 1902; pp. 31—32). En fait, I'interdiction des synodes épiscopaux
n’est peut-étre pas antérieure a 322 ou 323. A cette époque en effet, les orthodoxes
et les ariens ont défini leurs positions dans des conciles respectifs. Mais la tenue de
ces conciles, rappelons-le, est nécessairement antérieure a la décision impériale qui
en empéchait la convocation.



Le conflit entre Constantin et Licinius 253

chrétiennes mixtes a I'intérieur des villes et il compléte cette mesure
en prévoyant la constitution d’un clergé féminin pour les femmes qui
devaient tenir, dans son esprit, des assemblées séparées de leurs coreli-
gionnaires masculins.

Apparemment, cette décision reste énigmatique pour I’historien.
Mais elle prend tout son sens quand on sait qu’Arius exergait un ascen-
dant irrésistible sur les femmes qui étaient impressionnées par l’ascé-
tisme de I’hérésiarquel’. Et c’est vraisemblablement aussi pour tenter
d’enrayer les progrés des querelles dogmatiques dans les institutions
publigues que Licinius éloigne a la méme époque de la cour et de I'admi-
nistration centrale les fonctionnaires chrétiensis.

L "oeuvre poétique et musicale d’Arius provoquait d’ailleurs une agi-
tation croissante. Sil’on en croit saint Athanase lui-méme19, les chansons
que I’hérétique composa au début de la querelle étaient dans toutes
les bouches et elles entretenaient des polémiques susceptibles de troubler
I’ordre dans la rue. C’est pourquoi les mesures de Licinius ont certai-
nement pour but de limiter I’agitation provoquée par I’arianisme lors-
qu’elles interdisent les assemblées cultuelles a I’intérieur des villes, en
écartant également les chrétiens des institutions publiques.

Certes, plusieurs autres mesures de Licinius, comme I’obligation
faite aux fonctionnaires et spécialement aux membres des milices urbai-
nes de sacrifier aux dieuxd) n’ont pas de lien précis avec les développe-
ments de I’hérésie au sein de la communauté ecclésiale. En fait, cette

16 De vita Constantini I, 53 (Cf. P. G. 20, 968 A et I. A. HEIKEL, ibid., p. 32).
Le culte devait étre célébré, semble-t-il, en plein air en dehors des villes et séparément
pour les hommes et pour les femmes.

17 1l avait réussi a détourner plusieurs centaines de vierges du droit chemin
(700), si I’on en croit saint Epiphane dans son Panarion II, Il, 69, 3 (Cf. P. G. 42,
208 A et K. HOLL, Epiphanius (Ancoratus und Panarion). Ill. Panarion haer. 65—80,
Leipzig, 1933, p. 154).

L’information de saint Epiphane peut étre sujette a caution. Mais le role
des intrigues féminines dans le développement de l’arianisme est également attesté
par la correspondance d’Alexandre d’Alexandrie (Cf. P. G. 18, 549 B et 569 B).
Voir THEODORET, Histoire ecclésiastique I, 111 (Cf. P. G. 82, 889 C et 908 C—D
et L. PARMENTIER, Theodoret Kirchengeschichte, 2te Aufl. von F. Scheidweiler,
Berlin, 1954, pp. 9 et 24).

18 De vita Constantini I, 52 (Cf. P. G. 20, 965 C—968 A et |I. A. HEIKEL,
Eusebius Werke I, Leipzig, 1902, p. 32).

19 Saint Athanase affirme en effet dans le Contra Arianos I, 4 (Cf. P. G. 26,
20 A—B) que les Thalies d’Arius étaient des bouffonneries que I’on chantait ,,aprés
boire au milieu des applaudissements et des bons mots, par maniere de jeu*.

On notera que, dans ce passage, comme dans d’autres (cf. Contra Arianos I,
2, P. G. 26,16 A), I’évéque d’Alexandrie appelle indistinctement ,,Thalies* I’'ensemble
des compositions musicales de I’'hérétique. Ailleurs il semble distinguer la Thalie des
autres chants d’Arius (voir n. 12).

2 De Vita Constantini I, 54 (Cf. P. G. 20, 968 A—969 A et I. A. HEIKEL,
ibid.). Le méme chapitre de la De Vita Constantini, signale d’autres vexations imposées
par Licinius aux chrétiens. Cf. EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X,
VIII, 10—19 (P. G. 20, 897 A—901 B), E. SCHWARTZ, Eusebius Werke Il. Die
Kirchengeschichte. 2. Die Bucher VI bis X, Leipzig, 1908, pp. 894—898 et G. BARDY
Eusebe de Césarée. Histoire ecclésiastique. Livres VIII—X, Paris, 1967, pp. 115—118.



254 A Tuilier

décision, qui est postérieure aux précédentes, apparait avant tout comme
une réplique a la législation de Constantin qui pratiquait de plus en
plus ouvertement une politique favorable au christianisme. Cependant
elle peut étre également la conséquence des mesures antérieures. A partir
du moment ou les communautés chrétiennes étaient profondément
divisées par l’agitation hérétique, I’empereur pouvait toujours craindre
que des oppositions naissent dans leur sein et il devait nécessairement
exiger des fonctionnaires chrétiens la fidélit¢ a I’ordre traditionnel
pour éviter que ces divisions ne provoquent des résistances a sa politique.

C’est vraisemblablement dans cette perspective qu’il faut voir
I’obligation faite aux fonctionnaires chrétiens de sacrifier aux dieux.
En limitant cette obligation aux représentants de I’Etat, I’empereur
montrait que ses décisions avaient exclusivement pour but le maintien
de I'ordre public. C’est pourquoi les mesures impériales apparaissent
liées de toute maniére aux troubles qui marquent les premiers déve-
loppements de I’arianisme entre 318 et 323. Dans la mesure ol elles
intéressent la paix publique, elles confirment I’agitation des commu-
nautés chrétiennes et elles attestent indirectement I’existence de la crise
arienne dans I’Eglise a cette date.

On constate dés lors que l'arianisme commande a partir de cette
époque toute I’évolution de la politique religieuse de Licinius. En fait,
il joue dans les provinces orientales de I'empire le méme rdle que le
donatisme dans les provinces occidentales, mais dans un sens fondamen-
talement différent. Alors que I’hérésie africaine avait forcé Constantin
d’intervenir dans les affaires ecclésiastiques pour maintenir les commu-
nautés chrétiennes dans la légalité, I’arianisme provoquait en Orient
des effets inverses. Licinius constatait @ son sujet que la politique de
tolérance favorisait l’agitation dans I’Eglise par son libéralisme et il
prenait contre celle-ci les mesures qu’il estimait nécessaires a I’ordre
public.

C’est dans ce contexte essentiellement politique qu’il faut insérer
la persécution de Licinius, dont les développements sont intimement
liés a la crise arienne. Le fait est indéniable quand on compare la poli-
tique religieuse des deux empereurs. A la persécution de Licinius, sou-
cieux de mettre fin du dehors a I’agitation des communautés chrétiennes,
on opposera volontiers I'attitude de Constantin a I’égard de I’arianisme
aprés 324. Fidele a I'orientation qu’il avait prise, celui-ci tentera aprés
sa victoire sur Licinius de traiter cette affaire par la voie ecclésiastique.
En fait, sa méthode était a certains égards plus autoritaire que celle
de son rivai et elle connaitra des fortunes diverses. Bientdt, I’empereur
sera contraint de rapporter les mesures qu’il avait prises a Nicée contre
Arius et ses sectateurs et cette palinodie devait étre lourde de consé-
quences pour I’Eglise et pour I’Etat. Mais en pratiquant une politique
de concertation avec les autorités ecclésiastiques, Constantin s’assu-



Le conflit entre Constantin et Licinius 255

rait du moins le concours de ces derniéres en évitant les mesures tyranni-
ques qui marqueérent les derniéres années du régne de Licinius2L

Au vrai, la structure des communautés ecclésiastiques était assez
différente en Orient et en Occident. Au nom de Paristocratie tradi-
tionnelle dont il représentait fidelement les intéréts, Constantin avait
dd rapidement intervenir dans I’affaire donatiste22, qui soulevait de
graves problémes sociaux et qui appelait des solutions politiques immé-
diates. En Orient, la situation exigeait des mesures d’un autre ordre.
Fortement implanté dans les villes ou il interférait avec la vie municipale
et les forces politiques diversifiées qu’elle mettait en oeuvre, le chris-
tianisme avait dans ces régions des bases sociales plus complexes que
dans les provinces occidentales de I’empire. D’une maniére générale,
les classes dirigeantes sur lesquelles il s’appuyait formaient un ensemble
composite qui comprenait a la fois des grands propriétaires fonciers
et des commercants enrichis. Les seconds avaient souvent des intéréts
différents des premiers et leurs aspirations libérales rejoignaient parfois
celles des artisans et des classes moyennes. De toute facon, les contra-
dictions entre les uns et les autres exigeaient une certaine souplesse de
la part de I’Etat qui ne pouvait imposer des décisions unilatérales sans
susciter des résistances. C’est pourquoi Constantin dut finalement
composer avec l’arianisme qui devait avoir, aprés sa mort, la faveur
de I’empereur Constance II.

Mais on comprend aussi pour quelles raisons Licinius, mieux
au courant des affaires d’Orient que son collégue occidental, avait
refusé de prendre parti dans la crise arienne et s’était progressivement
engagé dans une politique hostile a I’égard du christianisme. Son atti-
tude était inspirée par les difficultés que la politique de tolérance ren-
contrait dans les communautés chrétiennes orientales profondément
divisées par les querelles dogmatiques. Sans naturellement revenir a
I’état de persécution violente qui avait précédé la paix de I’Eglise, Lici-

21 1l n’est pas sans intérét de constater a cet égard que la persécution de Licinius
s’accompagna d’arrestations illégales et d’exactions diverses qu’Eusébe de Césarée
signale au méme titre que les mesures proprement religieuses du prince. A tout prendre,
cette politique caractéristique de la tyrannie antique ne doit pas étre séparée des déci-
sions concernant les communautés chrétiennes. Elle forme avec elles un ensemble
d’une parfait logique.

Il est clair que la politique de restitution des biens d’Eglise qui avait été arrétée
a Milan avait codté cher en Orient ou le christianisme était puissant et qu’en raison
de la neutralité qu’il observait a I’égard de I’Eglise, Licinius ne pouvait s’engager
trop a fond dans cette politique sans compromettre le trésor impérial et I’6quilibre
des forces en sa faveur. Par suite des dissensions ecclésiastiques, I’Eglise n’était pas
pour Licinius un appui sir, comme elle le sera pour Constantin. C’est vraisembla-
blement pourquoi I'empereur fit détruire et fermer des églises dans certaines régions
du Pont; en tout état de cause, ces mesures sont intimement liées a la politique géné-
rale du prince qui prenait une attitude tyrannique a I’égard des forces qui lui étaient
hostiles ou qui pouvaient troubler I’ordre public. Voir EUSE'BE DE CESAREE,
Histoire ecclésiastique X, VIII, 12—15 (Cf. P. G. 20, 897B—900B, E. SCHWARTZ,
ibid., pp. 896—898 et G. BARDY, ibid., pp. 116—117) et la De Vita Constantini I,
55 (Cf. P. G. 20, 969 B—C et I. A. HEIKEL, ibid., p. 33).

2 Les donaiistes firent d’ailleurs appel a I’empereur dés le début de la querelle.



156 A Tuilier

nius limitait I’exercice du culte chrétien parce que les dissensions ecclé-
siastiques entretenaient une agitation nuisible a I’ordre public.

Il est clair dés lors que la politique religieuse est a I’origine du
conflit entre les deux empereurs. Le fait apparait d’une maniére plus
évidente encore, si I’on admet qu’en toute vraisemblance, I’arianisme
prend naissance vers 318—319, c’est-a-dire au moment méme ou le
différend commence entre les deux princes aprés plusieurs années d’en-
tente. On a certes invoqué a cet égard les problémes dynastiques qui
se sont fait jour a cette date et qui ont pu jouer un certain role a partir
de 32023 Mais il est plus vraisemblable de croire que ces problémes
n’ont pris leur véritable dimension qu’a la suite des divergences sur
la politique religieuse, qui commandait les rapports entre les différents
empereurs depuis la fin du Ille siécle24

On peut cependant difficilement admettre avec I’historiographie
ecclésiastique qu’en sa qualité de sectateur d’Arius, Eusébe de Nicomédie
soit intervenu auprés de Licinius pour que celui-ci entre en conflit avec
son rival aux alentours de 3242 Mais il est s(r qu’en prenant des orienta-
tions différentes, la politique religieuse entrainait nécessairement des
évolutions divergentes en Orient et en Occident. Dans cette perspective,
on constate avec intérét que les partisans d’Arius sont tres influents
auprés de Licinius, alors que le futur adversaire de I’hérésiarque, Ossius
de Cordoueds est a la méme époque le conseiller de Constantin pour
les affaires religieuses. En tout état de cause, les entourages des deux
empereurs reproduisaient les divergences entre l’arianisme et le chris-
tianisme orthodoxe en indiquant précisément ou se situait le clivage

2 Le consulat fut exercé en 318 par Licinius et Crispus, fils d’un premier ma-
riage de Constantin, et en 319 par Constantin et Licinianus, fils de Licinius. Mais, a
partir de 320 et 321, les noms de Licinius et de Licinianus disparaissent des listes
consulaires. lls font place a ceux de Constantin et de Constantin le jeune, fils du
second mariage de Constantin, puis de Crispus et de Constantin le jeune. Outre
Constantin le jeune, Constantin avait eu deux autres fils de son second mariage,
Constance né en 317 et Constant né en 320, et I’empereur songeait tout naturellement
a doter ses enfants au détriment de la postérité de Licinius.

24 Voir notamment a ce sujet H. GREGOIRE, Note sur Pédit de tolérance
de Vempereur Gallien: politique orientale, politique chrétienne, Byzantion 13 (1938),
pp. 587—588. En montrant que les empereurs d’Occident qui voulaient conquérir
1’Orient devaient étre sinon chrétiens, du moins pro-chrétiens, cet auteur montre bien
I'importance de la question religieuse dans les conflits politiques du temps. C’est
cette question qui détermine en définitive I’attitude des différents empereurs a la
fin du Ille siecle ou au début du IVe siécle. Ajoutons que les empereurs d’Orient
qui, tels Maximin Daia ou Licinius, persécuteront le christianisme seront éliminés par
la force des choses.

5 Dans son Histoire ecclésiastique 1, 19 (20), THEODORET reproduit en
effet une lettre de Constantin qui accuse Licinius d’avoir soutenu les adversaires de
son collégue occidental (Cf. P. G. 82, 961C—965B et L. PARMENTIER, Theodoret
Kirchengeschichte, 2te Aufl. bearb. von F. Scheidweiler, Berlin, 1954, pp. 66—69).

2% Sur Ossius de Cordoue, dont les origines sont assez mal connues, consulter
V. C. DE CLERQ, Ossius of Cordoba. A contribution to the history of the Constanti-
nian period. Washington, The Catholic University of America Press, 1954. In—8°,
XX1—561 p. et G. LANGGARTNER, Das Aufkommen des dkumenischen Konzils-
gedankens. Ossius von Cordoba als Ratgeber Constantins, Miinchener Theologische
Zeitschrift 15 (1964), pp. 111—126.



Le conflit entre Constantin et Licinius 257

entre les deux princes. En fin de compte, il est clair que, dans son opposi-
tion a I’Eglise officielle, I’arianisme soutenait indirectement la politique
hostile de Licinius & I’égard du christianisme. C’est pourquoi cette poli-
tiqgue a pu trouver des appuis objectifs auprés des sectateurs d’AriusZzr.

Au demeurant, I’arianisme exprimait des tendances politiques
incompatibles avec I’orthodoxie étatique que Constantin voulait imposer
a tout I’empire. En favorisant la discussion au sein des communautés
ecclésiastiques, il attestait un esprit libéral, qui contrastait singulierement
avec les orientations générales de I’aristocratie fonciére du Bas-Empire.
C’est aussi pourquoi les classes dirigeantes d’Egypte — a I’exception
peut-étre d’Alexandrie et des ports de la Mediterranée—si profondément
marquées par la prépondérance de cette aristocratie, condamneront
rapidement I’hérésie, lorsque celle-ci prendra une certaine ampleur.
Dans leur grande majorité, elles partageaient les conceptions autori-
taires des grands propriétaires occidentaux, qui inspireront a différentes
reprises la politique impériale a 1’égard du donatisme.

Tout compte fait, Il’arianisme représentait, semble-t-il, les ten-
dances contradictoires des milieux d’affaires orientaux, dont les struc-
tures diversifiées restaient partagées entre I’aristocratie traditionnelle
et les commercants enrichis des centres urbains. Ces derniers étaient
particulierement sensibles aux conceptions trinitaires d’Arius inspirées
par le rationalisme grecBet le fait explique la popularité de I’hérésiarque
dans le port d’Alexandrie.

Mais, en Orient, comme en Occident, méme si I’évolution dans
les régions de I’empire qui parlaient grec était plus lente, I’arianisme
était condamné a terme par les progrés de la grande aristocratie fonciére
du Bas-Empire. En dépit des apparences qui justifiaient au départ une
politique plus souple dans ces régions, celle-ci devait reproduire a la
longue I’évolution que nous constatons dans I’Occident latin apres
la paix de I’Eglise.

Au reste, la politique impériale ne pouvait s’accommoder de
I’'agitation que Il’arianisme provoquait dans les communautés chré-
tiennes. Le pouvoir devait prendre parti a un moment ou a un autre.
C’est la raison pour laquelle Licinius était impuissant dans le conflit
qui I'opposait a son adversaire sur le plan religieux. En ouvrant a
Constantin les portes de I'Orient, les victoires d’Andrinople (3 juillet
324) et de Chrysopolis (18 septembre 324) étaient, qu’on le veuille ou
non, dans la logique des faits29. Mais en faisant apparaitre les divergen-

27 On peut préciser aussi que, dans la mesure ou l’arianisme était plus accessible
a lI’'anthropomorphisme grec que le christianisme orthodoxe, il était tout naturelle-
ment I’allié¢ du paganisme dans le combat d’arriére-garde que Licinius devait engager
contre son adversaire.

28 Sur les sources philosophiques de I’arianisme, on consultera avec profit
E. BOULARAND, L ’hérésie d’Arius et la ufoi,, de Nicée 1. Lhérésie d'Arius, Paris,
1972, pp. 101— 124,

29 Mais le tournant provoqué par les victoires de Constantin sur son rival
ne fut pas toujours abrupt. Constantin sut ménager des étapes a cet égard. Voir
C. DUPONT, De quelques problemes découlant de la conquéte de Orient par Constan-
tin. Leur solution par ce prince, Revue internationale des droits de I’Antiquité 3e
série XVIII (1971), pp. 479—500.

17 2iva Antika



258 A Tuilier

ces entre les deux empereurs, l’arianisme avait précipité une évolution
qui semblait inévitable. De toute maniére, en raison de I'importance
du christianisme au début du Ve siécle, la rupture entre les deux princes
devait avoir une origine religieuse. C’est pourquoi la De Vita Constantini,
attribuée a Eusébe de Césarée, n’a vraisemblablement pas tort d’affir-
mer que Constantin proclamait sa foi dans la Providence et sa croyance
au Christ au cours de sa campagne contre Licinius30.

Contrairement a la politique indécise de Licinius, les structures
économiques, sociales et religieuses du Bas-Empire exigeaient la défi-
nition d’une orthodoxie officielle pour maintenir Tordre public. Il
appartenait a Constantin de promouvoir cette politique en Orient
comme en Occident avec I’appui des autorités ecclésiastiques. Mais il
était intéressant de préciser qu’en agitant profondément les commu-
nautés chrétiennes de langue grecque a cette époque, l’arianisme est
plus ou moins a l'origine de la discorde entre Constantin et Licinius.

Paris. A. Tuilier.

D De Vita Constantini Il, 6—7 (Cf. P. G. 20, 985 B—988 A et I. A. HEIKEL,
Eusebius Werke I, Leipzig, 1902, pp. 43—44).

Si Ton en croit I'Histoire ecclésiastique de SOZOMENE, I, 7, 1 (cf. P. G. 67,
873 B et J. BIDEZ, Sozomenus Kirchengeschichte, Berlin, 1960, p. 15), Licinius persé-
cutait au contraire les chrétiens parce que Constantin les protégeait et qu’ils étaient
acquis a la cause de celui-ci. Il espérait de cette maniére empécher la victoire de son
rival. Mais il est clair que, dans cette dialectique implacable, I’arianisme faisait tout
naturellement le jeu de Licinius en luttant contre I’Eglise officielle. Voir plus haut.



