
LE CONFLIT ENTRE CONSTANTIN ET LICINIUS ET LES 
ORIGINES DE L’ARIANISME

En juin 313, Licinius publiait à Nicomédie les décisions qu’il 
avait prises avec Constantin à Milan pour assurer la liberté du culte 
chrétien et il proclamait en Orient la tolérance qui permettait à l’Église 
d’avoir définitivement une existence officielle après la persécution de 
Dioclétien et de Maximin Daïa1. Tous les biens qui avaient été confisqués 
pendant cette persécution devaient être remis sans délai aux commu­
nautés chrétiennes, dont l’existence juridique reconnue à différentes 
reprises au cours du Ille siècle2 recevait dès lors une consécration 
définitive3.

Constantin et Licinius inauguraient ainsi dans tout l’empire une 
politique qui donnait à l’Eglise une situation privilégiée, puisque le

1 Les problèmes posés par ce qu’il est convenu d’appeler „l’édit de Milan“ 
donnent toujours lieu à des polémiques qu’il est impossible d’évoquer ici. Précisons 
que le texte de ce fameux “édit,,, publié par Licinius à Nicomédie, apparaît avec des 
variantes diverses chez LACTANCE, De mortibus persecutorum XLVIII, 1—14 
(Cf. P. L. 7, 267 A—270 B, S. BRANDT et G. LAUBMANN, L. Caeli Firmiani 
Lactanti opera omnia II, II, Pragae, Vindobonae, Lipsiae, 1897, pp. 228—233 et 
J. MOREAU, Lactance. De la mort des persécuteurs I, Paris, 1954, pp. 132—135) 
et EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X, V, 1—14 (Cf. P. G. 20, 880 
A—885 A, E. SCHWARTZ, Eusebius Werke II, Die Kirchengeschichte. 2. Die Bücher 
VI bis X , Leipzig, 1908, pp. 883—887 et G. BARDY, Histoire ecclésiastique. Livres 
VIII— X, Paris, 1967, pp. 104—107).

2 Notamment par les empereurs Alexandre Sévère (222—235) et Gallien 
(260—268). Les dispositions de l’édit de Gallien, reproduites par Eusèbe de Césarée 
dans son Histoire ecclésiastique VII, XIII (Cf. P. G. 20,673 C—676 A, E. SCHWARTZ, 
ibid., p. 666 et G. BARDY, Eusèbe de Césarée, Histoire ecclésiastique. Livres V—VII, 
Paris, 1955, pp. 187—188), devaient être reprises dans un esprit différent par l’édit 
de tolérance de Galère qui mettait fin à la persécution de Dioclétien et qui donnait 
une existence légale aux communautés chrétiennes. Le texte de l’édit de Galère est 
reproduit à son tour par Lactance dans le De mortibus persecutorum XXXIV (Cf. 
P. L. 7, 249—250 A, S. BRANDT et G. LAUBMANN, ibid., pp. 212—213, J. MO­
REAU, ibid., pp. 117—118) et EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique 
VIII, XVII, 3—10 (Cf. P. G. 20, 792 A—793 C, E. SCHWARTZ, ibid, pp. 790—794 
et G. BARDY, Histoire ecclésiastique. Livres VIII—X, Paris, 1967, pp. 39—41)e

On sait que l’édit de Galère ne fut pratiquement pas appliqué en Orient où 
Maximin Daïa poursuivit la persécution contre les chrétiens après une brève accal­
mie. C’est pourquoi Licinius devait proclamer lui-même la tolérance dans ces régions.

3 On doit justement préciser que l’“édit de Milan,,, publié à Nicomédie par 
Licinius, dépassait par son libéralisme les dispositions des édits antérieurs et spé­
cialement celles de l’édit de Galère.



248 A. Tuilier

fisc garantissait en quelque sorte la propriété ecclésiastique. Le fait est 
important à noter pour l’histoire générale. Il permet en effet de com­
prendre pourquoi Constantin put rapidement apparaître comme le 
protecteur de l’Eglise et l’évêque du dehors4.

Ce rôle apparaissait avec d’autant plus d’évidence que les resti­
tutions de biens ecclésiastiques posaient de graves problèmes dans 
certaines provinces de l’Empire. En Afrique notamment, le schisme 
donatiste divisait profondément l’Eglise pour des motifs qui interféraient 
avec la politique générale et il s’agissait précisément de savoir qui béné­
ficierait de ces restitutions dans cette région particulièrement troublée 
par de profonds mouvements sociaux. De toute façon, Constantin ne 
pouvait pas rendre à l’Eglise la liberté du culte sans intervenir dans la 
vie des communautés chrétiennes et prendre position dans l’affaire 
donatiste5. Ces interventions devaient assurément connaître des 
fortunes diverses. Mais il n’en reste pas moins qu’elles impliquaient 
une orientation politique qui liait intimement l’Etat constantinien à 
l’Eglise officielle en suscitant des réactions contradictoires dans les com­
munautés ecclésiastiques. De cette manière, l’empereur devenait en Occi­
dent l’arbitre de l’Eglise et ses immixtions dans la vie intérieure de 
cette dernière devaient avoir des conséquences incalculables pour 
l’Empire et la chrétienté victorieuse des persécutions.

A l’intérieur des communautés chrétiennes, l’acceptation de la 
politique impériale par la hiérarchie ecclésiastique rencontrait nécessai­
rement l’opposition des adversaires de cette politique. En vérité, l’affaire 
donatiste n’a pas d’autre cause apparente, du moins dans ses prolonge­
ments au cours du IVe siècle. Les hérétiques extrêmes accusaient en 
effet l’Eglise officielle de pratiquer une politique de collaboration avec 
l’Etat et les classes dirigeantes du moment. Le fait est d’autant plus 
évident que la victoire de Constantin au Pont Milvius (312) apparaissait 
avant tout comme le triomphe de l’aristocratie traditionnelle sur la 
tyrannie de Maxence et que la politique de tolérance avait, semble-t-il, 
favorisé dans ce contexte l’accès de cette aristocratie aux charges ecclé­
siastiques. Au demeurant, le syncrétisme constantinien, qui est la reli­
gion du prince aux alentours de 313, est aussi bien apollinien que chré­

4 L’expression επίσκοπος των έκτος appliquée à Constantin par la De 
vita Constantini IV, 24 (Cf. P. G. 20, 1172 A—B et I. A. HEIKEL, Eusebius Werke I, 
Leipzig, 1902, p. 126) attribuée à Eusèbe de Césarée a été interprétée diversement à 
l’époque moderne. Elle ne semble plus faire difficulté aujourd’hui.

5 Sur les problèmes posés cet égard par la politique de restitution des biens 
d’Eglise dans ses interférences avec l’affaire donatiste, consulter J.—P. BRISSON, 
Autonomisme et christianisme dans ΓAfrique romaine de Septime Sévère à Vinvasion 
vandale, Paris, 1958, passim .



Le conflit entre Constantin et Licinius 249

tien et la référence à Apollon dans certain panégyrique contemporain6 
atteste suffisamment que l’empereur représentait les intérêts des classes 
dirigeantes qui avaient subi à contre coeur les excès de la politique de 
Maxence.

En Orient, comme l’atteste le reserit de Nicomédie, Licinius 
fonde également sa politique sur les classes dirigeantes traditionnelles 
qui avaient profondément souffert de la tyrannie de Maximin Daïa et, 
dans les premières années de son règne, il se montre très libéral à l’égard 
du christianisme. On peut même se demander s’il n’a pas été à cette 
époque plus favorable à l’Eglise que Constantin, puisque c’est à Nico­
médie, au coeur même de ses états, que la tolérance religieuse fut 
officiellement proclamée en 313. Mais cette remarque n’a sans doute 
aucun fondement historique7. L’Orient, plus profondément christianisé 
que l’Occident, avait également plus souffert que celui-ci des derniers 
soubresauts de la persécution. Il fallait nécessairement que la tolérance 
fût proclamée dans ces régions8 et il est impossible de savoir si Licinius 
fut au départ plus engagé que son collègue dans la politique nouvelle à 
l’égard du christianisme aux alentours de 313. De toute manière, les 
sources ne permettent pas cette appréciation de la situation historique 
et, dans son discours de la dédicace de l’église de Tyr prononcé en 316, 
Eusèbe de Césarée présente également les deux empereurs comme 
de fervents chrétiens9.

En fait, la politique définie à Milan et proclamée à Nicomédie en 
313 est commune à Constantin et à Licinius qui représentent les mêmes 
classes dirigeantes. La différence entre les structures sociales et religieu­
ses d’une part, l’application diversifiée de la politique de tolérance en

6 Voir notamment le fameux texte du panégyriste anonyme de 310 (XXI, 
4—5) qui rappelle d’une manière très significative la vision apollinienne de Constan­
tin en Gaule : „Vidisti enim, credo, Constantine, Apollinem tuum comitante victoria 
coronas tibi laureas offerentem, quae tricenum singulae ferunt omen annorum. Hic est 
enim humanarum numerus aetatum, quae tibi utique debentur ultra Pyliam senec­
tutem. Et immo quid dico „credo“ ? Vidisti teque in illius specie recognovisti. . . “ 
„Car tu as vu, je crois, Constantin, ton protecteur Apollon, accompagné de la victoire, 
t’offrir des couronnes de laurier dont chacune t’apporte le présage de trente années. 
Tel est, en effet, le nombre des générations humaines qui, de toute façon, te sont 
dues et prolongeront ta vie au delà de la vieillesse de Nestor. Et que dis-je: je crois? 
tu as vu le dieu et tu t’es reconnu sous les traits de celui. . Trad. E. GALLETIER, 
Panégyriques latins II. Les Panégyriques constantiniens (VI—X), Paris, 1952, p. 72.

7 Voir à ce sujet Μ. V. ANASTOS, The edict o f Milan. A defence o f its tradi­
tional authorship and designation, Revue des Etudes byzantines XXV (1967). Mélan­
ges Venance Grumel II, pp. 13—41. Μ. V. Anastos montre bien le rôle décisif de 
Constantin dans l’application de la politique religieuse à partir de 313.

8 Au demeurant, Licinius voulait s’assurer l’appui des chrétiens dans sa lutte 
contre Maximin Daïa. C’est aussi pourquoi il s’empresse d’appliquer la tolérance 
lorsqu’il arrive en Orient pour lutter contre ce dernier. Voir plus loin.

9 EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X, IV, 16 (Cf. P. G. 20, 
856 A, E. SCHWARTZ, Eusebius Werke II. Die Kirchengeschichte 2. Die Bücher 
VI bis X , Leipzig, 1908, pp. 867—868 et G. BARDY, Histoire ecclésiastiqueLiwes 
VIII—X 9 Paris, 1967, p. 86. A cette époque, les deux empereurs vivent en bonne 
intelligence et l’évêque de Césarée n’a aucun parti pris contre Licinius.



250 A. Tuilier

Orient et en Occident d’autre part peuvent seules expliquer les diver­
gences qui devaient séparer par la suite les deux empereurs.

Du fait de son acuité, le conflit qui opposait en Afrique les dona- 
tistes à l’Eglise officielle avait requis l’attention de Constantin qui 
avait dû rapidement intervenir dans la vie des communautés chrétiennes, 
comme on l’a dit précédemment. Il n’en était pas de même en Orient 
où la situation ecclésiastique n’avait pas exigé de Licinius des interven­
tions du même ordre. Certes, en Égypte, le prolongement du schisme 
d’Alexandrie, qui opposait à la communauté chrétienne — succes­
sivement dirigée par l’évêque Pierre et ses successeurs Achillas et Ale­
xandre — les partisans de Mélèce hostile aux lapsi, rappelait singuliè­
rement par ses origines l’affaire donatiste. Mais, à la différence de l’évê­
que de Carthage, Mensurius, dont l’attitude pendant la persécution 
avait été taxée d’opportunisme, Pierre d’Alexandrie avait subi le martyre 
sous Maximin Data (311) et les Mélétiens ne pouvaient avoir à l’égard 
de l’Eglise officielle une attitude aussi intransigeante que celle des héré­
tiques africains.

C’est pourquoi, même s’il put se prolonger jusqu’au milieu du 
IVe siècle, le schisme mélétien ne connaîtra jamais tous les développe ­
ments de l’affaire donatiste. De toute manière, en raison de la comple­
xité de la société ecclésiastique orientale, il ne requérait vraisembla­
blement pas l’intervention impériale. Au vrai, les raisons de la neutra­
lité de Licinius à l’égard des problèmes qui troublaient la vie intérieure 
des Eglises sont probablement très diverses. Mais, force est d’avouer 
que ce prince n’intervint pas dans le schisme alexandrin qui n’exigeait 
pas, semble-t-il, un arbitrage de sa part.

Il est clair dès lors que la politique de Licinius apparaît fonda­
mentalement différente de celle de Constantin. Alors que celui-ci s’im­
misce par la force des choses dans les communautés chrétiennes pour les 
contrôler étroitement, son collègue oriental laisse aux Eglises la liberté 
de définir leurs orientations spécifiques sous l’autorité exclusive de la 
hiérarchie ecclésiastique10. Cette différence mérite d’être soulignée 
si l’on veut bien comprendre les premiers développements de l’arianis­
me dans l’Orient grec.

Tous les historiens de l’arianisme admettent en général que la 
crise a pris son essor sans l’intervention du pouvoir impérial. L’una­
nimité qui s’est faite à ce sujet a même conduit la critique moderne à 
sous-estimer les origines de l’affaire au temps où Licinius régnait encore 
sur l’Orient. Certes, du fait de la neutralité observée par celui-ci dans 
les problèmes religieux, les écrivains contemporains restent très discrets 
sur ces origines avant la victoire de Constantin sur son rival en 324. 
Mais il n’en demeure pas moins qu’au moment où Constantin arrive en

10 II est facile d’opposer notamment l’attitude des deux empereurs à l’égard 
des réunions épiscopales qui suivirent immédiatement la paix de 313. Dès 314, Cons­
tantin convoque lui-même le concile d’Arles pour résoudre l’affaire donatiste. 
Mais en Orient, le synode d’Ancyre se réunit à la même date sans l’intervention du 
pouvoir impérial.



Le conflit entre Constantin et Licinius 251

Orient, l’affaire est suffisamment avancée pour attester qu’elle couvait 
depuis plusieurs années. Elle n’apparaît au grand jour qu’en raison 
de l’attitude de Constantin. Rompant en effet avec la politique de 
Licinius, celui-ci décide en Orient comme en Occident d’intervenir 
dans la vie des communautés ecclésiastiques pour rétablir l’ordre 
public profondément troublé par les querelles religieuses.

En fait, l’arianisme a des origines assez anciennes au moment où 
Constantin triomphe de son rival en Orient. Le long cheminement 
d’Arius11, de ses sectateurs et de ses adversaires est suffisamment 
éloquent à cet égard. Après avoir longtemps enseigné sa doctrine et 
entretenu des polémiques à son sujet, Arius a été finalement condamné 
par son évêque Alexandre d’Alexandrie et l’ensemble de l’épiscopat 
égyptien. Pour trouver un refuge, il s’est rendu successivement à Césarée 
de Palestine et à Nicomédie où il a rencontré tour à tour les deux évêques 
homonymes — Eusèbe de Césarée et Eusèbe de Nicomédie — qui 
occupent respectivement les sièges épiscopaux des deux villes. A la 
demande de l’hérétique, Eusèbe de Nicomédie a spécialement réuni un 
concile pour demander à son collègue d’Alexandrie de rétablir Arius 
dans ses fonctions. De son côté, celui-ci écrivait à l’évêque d’Alexandrie 
pour l’assurer de sa bonne foi et de l’orthodoxie de sa doctrine. Mais 
Alexandre d’Alexandrie repousse les déclarations d’Arius et de ses 
partisans qui avaient acquis à leur cause Constantia, soeur de Constan­
tin et femme de Licinius. Il dénonce les erreurs de l’hérétique à ses collè­
gues d’Orient et au pape Sylvestre et il s’oppose au retour d’Arius 
à Alexandrie.

Cependant un nouveau concile se réunissait à Césarée de Pales­
tine pour inviter Alexandre à recevoir Arius dans sa ville épiscopale 
et l’évêque d’Alexandrie devait finalement céder à la pression de ses 
adversaires. L’arrivée de l’hérésiarque dans la métropole égyptienne 
allait être un triomphe. Arius souleva le peuple en sa faveur par son 
attitude démagogique. Il composa bientôt des chansons pour les marins 
et les commerçants du port12 et il l’aurait peut-être emporté sur son 
rival, si la défaite de Licinius n’avait pas profondément changé le cours 
des événements.

11 Sur la carrière d’Arius avant le concile de Nicée, on lira l’article très docu­
menté de E. BOULARAND, Les débuts d'Arius, Bulletin de littérature ecclésiastique 
LXV (1964), pp. 175—203. Parmi les sources anciennes, le récit le plus explicite des 
origines de l’arianisme est celui de SOZOMENE, Histoire ecclésiastique I, 15 (Cf. 
P. G. 67, 904 C—908 D et J. BIDEZ, Sozomenus Kirchengeschichte, Berlin, 1960, 
pp. 32—35).

12 Sur l’oeuvre poétique et musicale d’Arius, consulter PHILOSTORGE, 
Histoire ecclésiastique II, 2 (Cf. P. G. 65, 465 C et J. BIDEZ, Philostorgius Kirchen­
geschichte, 2te Aufl., Berlin, 1972, p. 13). Les chansons populaires d’Arius sont par­
fois distinguées de la Thalie qui était l’écrit théoîogique par excellence de l’hérétique. 
En tout cas, cette distinction est faite par saint Athanase dans le De decretis Nicenae 
synodi 16 (Cf. P. G. 25, 441 D —444 A). Mais voir n. 19.

Précisons que le récit de Philostorge semble indiquer que les mélodies popu­
laires d’Arius furent composées après le concile de Nicée.



252 A. Tuilier

Quoi qu’il en soit, l’affaire remonte à plusieurs années au moment 
où Constantin triomphe de Licinius et convoque le concile de Nicée. 
Il est en effet impossible de placer entre la victoire de Constantin sur 
Licinius (324)13 et l’assemblée de Nicée (325) tous les événements que 
nous venons de rappeler. Un délai supplémentaire d’un an, qui permet­
trait d’attribuer les origines de la querelle à l’année 323, est également 
trop court pour répondre à la complexité de la situation. En fait, la 
succession des événements que nous avons évoqués est suffisamment 
étendue pour couvrir une période de cinq à six ans avant le concile 
de Nicée. C’est pourquoi la crise arienne remonte vraisemblablement 
aux alentours de 318 ou de 319.

Cette date a précisément été retenue par Mgr Duchesne, qui 
affirmait à juste titre que la querelle était antérieure à la persécution 
engagée par Licinius contre les chrétiens à partir de 32014. Le raison­
nement est d’une parfaite logique puisque cette persécution aurait dû, 
semble-t-il, empêcher l’hérésiarque et ses adversaires d’entretenir des 
polémiques et de tenir des assemblées contradictoires. En définitive, 
on peut même se demander si les mesures prises par Licinius contre 
les chrétiens ne sont pas une conséquence de la querelle arienne. Une 
comparaison entre le déroulement de la crise et la persécution de Licinius 
peut notamment permettre des conclusions nouvelles à cet égard.

Il faut tout d’abord voir dans l’interdiction portée par Licinius 
contre les réunions épiscopales aux alentours de 320 une réponse à 
l’agitation provoquée par les synodes contradictoires que les orthodoxes 
et les ariens devaient tenir au début de la querelle15. Le fait paraît diffi­
cilement contestable, puisque ces réunions ont joué un grand rôle dans 
les développements de l’affaire à ses origines. Mais d’autres traits carac­
téristiques de ce qu’il est convenu d’appeler la persécution de Licinius 
doivent également retenir l’attention, même s’ils apparaissent plus 
difficiles à interpréter. C’est ainsi qu’au moment où il décide de suspendre 
es réunions conciliaires, Licinius interdit également les communautés

13 On sait d’ailleurs qu’on a parfois attribué à l’année 323 la campagne de 
Constantin contre Licinius. Mais cette thèse est aujourd’hui abandonnée. Les vic­
toires définitives de Constantin sur son rival ne sont pas antérieures à 324.

14 Dans son Histoire ancienne de VEglise II, 4e éd. rev., Paris, 1910, p. 126, n. 2, 
Louis DUCHESNE écrit en effet au sujet de la crise arienne:uComme il est impossible 
de placer tous les événements entre la victoire de Constantin sur Licinius et le concile 
de Nicée, il faut remonter à un temps antérieur à la persécution de Licinius,,. Cepen­
dant cette appréciation n’est pas toujours partagée par la critique contemporaine. 
Voir à ce sujet E. BQULARAND, L'hérésie d'Arius et la „foi“ de Nicée I. L'hérésie 
d'Arius, Paris, 1972, pp. 21—24.

15 De vita Constantini I, 51 (Cf. P. G. 20, 965 A—C et I. A. HEIKEL, Eusebius 
Werke I, Leipzig, 1902; pp. 31—32). En fait, l’interdiction des synodes épiscopaux 
n’est peut-être pas antérieure à 322 ou 323. A cette époque en effet, les orthodoxes 
et les ariens ont défini leurs positions dans des conciles respectifs. Mais la tenue de 
ces conciles, rappelons-le, est nécessairement antérieure à la décision impériale qui 
en empêchait la convocation.



Le conflit entre Constantin et Licinius 253

chrétiennes mixtes à l’intérieur des villes16 et il complète cette mesure 
en prévoyant la constitution d’un clergé féminin pour les femmes qui 
devaient tenir, dans son esprit, des assemblées séparées de leurs coreli­
gionnaires masculins.

Apparemment, cette décision reste énigmatique pour l’historien. 
Mais elle prend tout son sens quand on sait qu’Arius exerçait un ascen­
dant irrésistible sur les femmes qui étaient impressionnées par l’ascé­
tisme de l’hérésiarque17. Et c’est vraisemblablement aussi pour tenter 
d’enrayer les progrès des querelles dogmatiques dans les institutions 
publiques que Licinius éloigne à la même époque de la cour et de l’admi­
nistration centrale les fonctionnaires chrétiens18.

L’oeuvre poétique et musicale d’Arius provoquait d’ailleurs une agi­
tation croissante. Si l’on en croit saint Athanase lui-même19, les chansons 
que l’hérétique composa au début de la querelle étaient dans toutes 
les bouches et elles entretenaient des polémiques susceptibles de troubler 
l’ordre dans la rue. C’est pourquoi les mesures de Licinius ont certai­
nement pour but de limiter l’agitation provoquée par l’arianisme lors­
qu’elles interdisent les assemblées cultuelles à l’intérieur des villes, en 
écartant également les chrétiens des institutions publiques.

Certes, plusieurs autres mesures de Licinius, comme l’obligation 
faite aux fonctionnaires et spécialement aux membres des milices urbai­
nes de sacrifier aux dieux20, n’ont pas de lien précis avec les développe­
ments de l’hérésie au sein de la communauté ecclésiale. En fait, cette

16 De vita Constantini I, 53 (Cf. P. G. 20, 968 A et I. A. HEIKEL, ibid., p. 32). 
Le culte devait être célébré, semble-t-il, en plein air en dehors des villes et séparément 
pour les hommes et pour les femmes.

17 II avait réussi à détourner plusieurs centaines de vierges du droit chemin 
(700), si l’on en croit saint Epiphane dans son Panarion II, II, 69, 3 (Cf. P. G. 42, 
208 A et K. HOLL, Epiphanius (Ancoratus und Panarion). III. Panarion haer. 65—80, 
Leipzig, 1933, p. 154).

L’information de saint Épiphane peut être sujette à caution. Mais le rôle 
des intrigues féminines dans le développement de l’arianisme est également attesté 
par la correspondance d’Alexandre d’Alexandrie (Cf. P. G. 18, 549 B et 569 B). 
Voir THEODORET, Histoire ecclésiastique I, III (Cf. P. G. 82, 889 C et 908 C—D  
et L. PARMENTIER, Theodor et Kirchengeschichte, 2te Aufl. von F. Scheidweiler, 
Berlin, 1954, pp. 9 et 24).

18 De vita Constantini I, 52 (Cf. P. G. 20, 965 C—968 A et I. A. HEIKEL, 
Eusebius Werke I, Leipzig, 1902, p. 32).

19 Saint Athanase affirme en effet dans le Contra Arianos I, 4 (Cf. P. G. 26,
20 A—B) que les Thalies d’Arius étaient des bouffonneries que l’on chantait „après 
boire au milieu des applaudissements et des bons mots, par manière de jeu“ .

On notera que, dans ce passage, comme dans d’autres (cf. Contra Arianos I, 
2, P. G. 26,16 A), l’évêque d’Alexandrie appelle indistinctement „Thalies“ l’ensemble 
des compositions musicales de l’hérétique. Ailleurs il semble distinguer la Thalie des 
autres chants d’Arius (voir n. 12).

20 De Vita Constantini I, 54 (Cf. P. G. 20, 968 A—969 A et I. A. HEIKEL, 
ibid.). Le même chapitre de la De Vita Constantini, signale d’autres vexations imposées 
par Licinius aux chrétiens. Cf. EUSEBE DE CESAREE, Histoire ecclésiastique X, 
VIII, 10—19 (P. G. 20, 897 A—901 B), E. SCHWARTZ, Eusebius Werke II. Die 
Kirchengeschichte. 2. Die Bücher VI bis X, Leipzig, 1908, pp. 894— 898 et G. BARDY  
Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique. Livres VIII—X, Paris, 1967, pp. 115— 118.



254 A. Tuilier

décision, qui est postérieure aux précédentes, apparaît avant tout comme 
une réplique à la législation de Constantin qui pratiquait de plus en 
plus ouvertement une politique favorable au christianisme. Cependant 
elle peut être également la conséquence des mesures antérieures. A partir 
du moment où les communautés chrétiennes étaient profondément 
divisées par l’agitation hérétique, l’empereur pouvait toujours craindre 
que des oppositions naissent dans leur sein et il devait nécessairement 
exiger des fonctionnaires chrétiens la fidélité à l’ordre traditionnel 
pour éviter que ces divisions ne provoquent des résistances à sa politique.

C’est vraisemblablement dans cette perspective qu’il faut voir 
l’obligation faite aux fonctionnaires chrétiens de sacrifier aux dieux. 
En limitant cette obligation aux représentants de l’Etat, l’empereur 
montrait que ses décisions avaient exclusivement pour but le maintien 
de l’ordre public. C’est pourquoi les mesures impériales apparaissent 
liées de toute manière aux troubles qui marquent les premiers déve­
loppements de l’arianisme entre 318 et 323. Dans la mesure où elles 
intéressent la paix publique, elles confirment l’agitation des commu­
nautés chrétiennes et elles attestent indirectement l’existence de la crise 
arienne dans l’Eglise à cette date.

On constate dès lors que l’arianisme commande à partir de cette 
époque toute l’évolution de la politique religieuse de Licinius. En fait, 
il joue dans les provinces orientales de l’empire le même rôle que le 
donatisme dans les provinces occidentales, mais dans un sens fondamen­
talement différent. Alors que l’hérésie africaine avait forcé Constantin 
d’intervenir dans les affaires ecclésiastiques pour maintenir les commu­
nautés chrétiennes dans la légalité, l’arianisme provoquait en Orient 
des effets inverses. Licinius constatait à son sujet que la politique de 
tolérance favorisait l’agitation dans l’Eglise par son libéralisme et il 
prenait contre celle-ci les mesures qu’il estimait nécessaires à l’ordre 
public.

C’est dans ce contexte essentiellement politique qu’il faut insérer 
la persécution de Licinius, dont les développements sont intimement 
liés à la crise arienne. Le fait est indéniable quand on compare la poli­
tique religieuse des deux empereurs. A la persécution de Licinius, sou­
cieux de mettre fin du dehors à l’agitation des communautés chrétiennes, 
on opposera volontiers l’attitude de Constantin à l’égard de l’arianisme 
après 324. Fidèle à l’orientation qu’il avait prise, celui-ci tentera après 
sa victoire sur Licinius de traiter cette affaire par la voie ecclésiastique. 
En fait, sa méthode était à certains égards plus autoritaire que celle 
de son rivai et elle connaîtra des fortunes diverses. Bientôt, l’empereur 
sera contraint de rapporter les mesures qu’il avait prises à Nicée contre 
Arius et ses sectateurs et cette palinodie devait être lourde de consé­
quences pour l’Eglise et pour l’Etat. Mais en pratiquant une politique 
de concertation avec les autorités ecclésiastiques, Constantin s’assu­



Le conflit entre Constantin et Licinius 255

rait du moins le concours de ces dernières en évitant les mesures tyranni­
ques qui marquèrent les dernières années du règne de Licinius21.

Au vrai, la structure des communautés ecclésiastiques était assez 
différente en Orient et en Occident. Au nom de P aristocratie tradi­
tionnelle dont il représentait fidèlement les intérêts, Constantin avait 
dû rapidement intervenir dans l’affaire donatiste22, qui soulevait de 
graves problèmes sociaux et qui appelait des solutions politiques immé­
diates. En Orient, la situation exigeait des mesures d’un autre ordre. 
Fortement implanté dans les villes où il interférait avec la vie municipale 
et les forces politiques diversifiées qu’elle mettait en oeuvre, le chris­
tianisme avait dans ces régions des bases sociales plus complexes que 
dans les provinces occidentales de l’empire. D’une manière générale, 
les classes dirigeantes sur lesquelles il s’appuyait formaient un ensemble 
composite qui comprenait à la fois des grands propriétaires fonciers 
et des commerçants enrichis. Les seconds avaient souvent des intérêts 
différents des premiers et leurs aspirations libérales rejoignaient parfois 
celles des artisans et des classes moyennes. De toute façon, les contra­
dictions entre les uns et les autres exigeaient une certaine souplesse de 
la part de l’Etat qui ne pouvait imposer des décisions unilatérales sans 
susciter des résistances. C’est pourquoi Constantin dut finalement 
composer avec l’arianisme qui devait avoir, après sa mort, la faveur 
de l’empereur Constance II.

Mais on comprend aussi pour quelles raisons Licinius, mieux 
au courant des affaires d’Orient que son collègue occidental, avait 
refusé de prendre parti dans la crise arienne et s’était progressivement 
engagé dans une politique hostile à l’égard du christianisme. Son atti­
tude était inspirée par les difficultés que la politique de tolérance ren­
contrait dans les communautés chrétiennes orientales profondément 
divisées par les querelles dogmatiques. Sans naturellement revenir à 
l’état de persécution violente qui avait précédé la paix de l’Eglise, Lici-

21 II n ’est pas sans intérêt de constater à cet égard que la persécution de Licinius 
s’accompagna d’arrestations illégales et d’exactions diverses qu’Eusèbe de Césarée 
signale au même titre que les mesures proprement religieuses du prince. A tout prendre, 
cette politique caractéristique de la tyrannie antique ne doit pas être séparée des déci­
sions concernant les communautés chrétiennes. Elle forme avec elles un ensemble 
d’une parfait logique.

Il est clair que la politique de restitution des biens d’Eglise qui avait été arrêtée 
à Milan avait coûté cher en Orient où le christianisme était puissant et qu’en raison 
de la neutralité qu’il observait à l’égard de l’Eglise, Licinius ne pouvait s’engager 
trop à fond dans cette politique sans compromettre le trésor impérial et l’équilibre 
des forces en sa faveur. Par suite des dissensions ecclésiastiques, l’Eglise n ’était pas 
pour Licinius un appui sûr, comme elle le sera pour Constantin. C’est vraisembla­
blement pourquoi l’empereur fit détruire et fermer des églises dans certaines régions 
du Pont ; en tout état de cause, ces mesures sont intimement liées à la politique géné­
rale du prince qui prenait une attitude tyrannique à l’égard des forces qui lui étaient 
hostiles ou qui pouvaient troubler l’ordre public. Voir EUSE'BE D E CESAREE, 
Histoire ecclésiastique X, VIII, 12—15 (Cf. P. G. 20, 897B—900B, E. SCHWARTZ, 
ibid., pp. 896—898 et G. BARDY, ibid., pp. 116—117) et la De Vita Constantini I, 
55 (Cf. P. G. 20, 969 B—C et I. A. HEIKEL, ibid., p. 33).

22 Les donaiistes firent d’ailleurs appel à l’empereur dès le début de la querelle.



156 A. Tuilier

nius limitait l’exercice du culte chrétien parce que les dissensions ecclé­
siastiques entretenaient une agitation nuisible à l’ordre public.

Il est clair dès lors que la politique religieuse est à l’origine du 
conflit entre les deux empereurs. Le fait apparaît d’une manière plus 
évidente encore, si l’on admet qu’en toute vraisemblance, l’arianisme 
prend naissance vers 318—319, c’est-à-dire au moment même où le 
différend commence entre les deux princes après plusieurs années d’en­
tente. On a certes invoqué à cet égard les problèmes dynastiques qui 
se sont fait jour à cette date et qui ont pu jouer un certain rôle à partir 
de 32023. Mais il est plus vraisemblable de croire que ces problèmes 
n’ont pris leur véritable dimension qu’à la suite des divergences sur 
la politique religieuse, qui commandait les rapports entre les différents 
empereurs depuis la fin du Ille siècle24.

On peut cependant difficilement admettre avec l’historiographie 
ecclésiastique qu’en sa qualité de sectateur d’Arius, Eusèbe de Nicomédie 
soit intervenu auprès de Licinius pour que celui-ci entre en conflit avec 
son rival aux alentours de 32425. Mais il est sûr qu’en prenant des orienta­
tions différentes, la politique religieuse entraînait nécessairement des 
évolutions divergentes en Orient et en Occident. Dans cette perspective, 
on constate avec intérêt que les partisans d’Arius sont très influents 
auprès de Licinius, alors que le futur adversaire de l’hérésiarque, Ossius 
de Cordoue26, est à la même époque le conseiller de Constantin pour 
les affaires religieuses. En tout état de cause, les entourages des deux 
empereurs reproduisaient les divergences entre l’arianisme et le chris­
tianisme orthodoxe en indiquant précisément où se situait le clivage

23 Le consulat fut exercé en 318 par Licinius et Crispus, fils d’un premier ma­
riage de Constantin, et en 319 par Constantin et Licinianus, fils de Licinius. Mais, à 
partir de 320 et 321, les noms de Licinius et de Licinianus disparaissent des listes 
consulaires. Ils font place à ceux de Constantin et de Constantin le jeune, fils du 
second mariage de Constantin, puis de Crispus et de Constantin le jeune. Outre 
Constantin le jeune, Constantin avait eu deux autres fils de son second mariage, 
Constance né en 317 et Constant né en 320, et l’empereur songeait tout naturellement 
à doter ses enfants au détriment de la postérité de Licinius.

24 Voir notamment à ce sujet H. GREGOIRE, Note sur P édit de tolérance 
de Vempereur Gallien: politique orientale, politique chrétienne, Byzantion 13 (1938), 
pp. 587—588. En montrant que les empereurs d’Occident qui voulaient conquérir 
l’Orient devaient être sinon chrétiens, du moins pro-chrétiens, cet auteur montre bien 
l’importance de la question religieuse dans les conflits politiques du temps. C’est 
cette question qui détermine en définitive l’attitude des différents empereurs à la 
fin du Ille siècle ou au début du IVe siècle. Ajoutons que les empereurs d’Orient 
qui, tels Maximin Daïa ou Licinius, persécuteront le christianisme seront éliminés par 
la force des choses.

25 Dans son Histoire ecclésiastique I, 19 (20), THEODORET reproduit en 
effet une lettre de Constantin qui accuse Licinius d’avoir soutenu les adversaires de 
son collègue occidental (Cf. P. G. 82, 961C—965B et L. PARMENTIER, Theodoret 
Kirchengeschichte, 2te Aufl. bearb. von F. Scheidweiler, Berlin, 1954, pp. 66—69).

26 Sur Ossius de Cordoue, dont les origines sont assez mal connues, consulter 
V. C. DE CLERQ, Ossius o f Cordoba. A contribution to the history o f the Constanti- 
nian period. Washington, The Catholic University of America Press, 1954. In—8°, 
XXI—561 p. et G. LANGGÄRTNER, Das Aufkommen des ökumenischen Konzils­
gedankens. Ossius von Cordoba als Ratgeber Constantins, Münchener Theologische 
Zeitschrift 15 (1964), pp. 111—126.



Le conflit entre Constantin et Licinius 257

entre les deux princes. En fin de compte, il est clair que, dans son opposi­
tion à l’Église officielle, l’arianisme soutenait indirectement la politique 
hostile de Licinius à l’égard du christianisme. C’est pourquoi cette poli­
tique a pu trouver des appuis objectifs auprès des sectateurs d’Arius27.

Au demeurant, l’arianisme exprimait des tendances politiques 
incompatibles avec l’orthodoxie étatique que Constantin voulait imposer 
à tout l’empire. En favorisant la discussion au sein des communautés 
ecclésiastiques, il attestait un esprit libéral, qui contrastait singulièrement 
avec les orientations générales de l’aristocratie foncière du Bas-Empire. 
C’est aussi pourquoi les classes dirigeantes d’Égypte — à l’exception 
peut-être d’Alexandrie et des ports de la Mediterranée—si profondément 
marquées par la prépondérance de cette aristocratie, condamneront 
rapidement l’hérésie, lorsque celle-ci prendra une certaine ampleur. 
Dans leur grande majorité, elles partageaient les conceptions autori­
taires des grands propriétaires occidentaux, qui inspireront à différentes 
reprises la politique impériale à l’égard du donatisme.

Tout compte fait, l’arianisme représentait, semble-t-il, les ten­
dances contradictoires des milieux d’affaires orientaux, dont les struc­
tures diversifiées restaient partagées entre l’aristocratie traditionnelle 
et les commerçants enrichis des centres urbains. Ces derniers étaient 
particulièrement sensibles aux conceptions trinitaires d’Arius inspirées 
par le rationalisme grec28 et le fait explique la popularité de l’hérésiarque 
dans le port d’Alexandrie.

Mais, en Orient, comme en Occident, même si l’évolution dans 
les régions de l’empire qui parlaient grec était plus lente, l’arianisme 
était condamné à terme par les progrès de la grande aristocratie foncière 
du Bas-Empire. En dépit des apparences qui justifiaient au départ une 
politique plus souple dans ces régions, celle-ci devait reproduire à la 
longue l’évolution que nous constatons dans l’Occident latin après 
la paix de l’Église.

Au reste, la politique impériale ne pouvait s’accommoder de 
l’agitation que l’arianisme provoquait dans les communautés chré­
tiennes. Le pouvoir devait prendre parti à un moment ou à un autre. 
C’est la raison pour laquelle Licinius était impuissant dans le conflit 
qui l’opposait à son adversaire sur le plan religieux. En ouvrant à 
Constantin les portes de l’Orient, les victoires d’Andrinople (3 juillet 
324) et de Chrysopolis (18 septembre 324) étaient, qu’on le veuille ou 
non, dans la logique des faits29. Mais en faisant apparaître les divergen-

27 On peut préciser aussi que, dans la mesure où l’arianisme était plus accessible 
à l’anthropomorphisme grec que le christianisme orthodoxe, il était tout naturelle­
ment l’allié du paganisme dans le combat d’arrière-garde que Licinius devait engager 
contre son adversaire.

28 Sur les sources philosophiques de l’arianisme, on consultera avec profit 
E. BOULARAND, L ’hérésie d ’Arius et la ufoi„ de Nicée 1. Lhérésie d'Arius, Paris, 
1972, pp. 101—'124.

29 Mais le tournant provoqué par les victoires de Constantin sur son rival 
ne fut pas toujours abrupt. Constantin sut ménager des étapes à cet égard. Voir 
C. DUPONT, De quelques problèmes découlant de la conquête de ΓOrient par Constan­
tin. Leur solution par ce prince, Revue internationale des droits de l’Antiquité 3e 
série XVIII (1971), pp. 479—500.

17 2iva Antika



258 A. Tuilier

ces entre les deux empereurs, l’arianisme avait précipité une évolution 
qui semblait inévitable. De toute manière, en raison de l’importance 
du christianisme au début du IVe siècle, la rupture entre les deux princes 
devait avoir une origine religieuse. C’est pourquoi la De Vita Constantini, 
attribuée à Eusèbe de Césarée, n’a vraisemblablement pas tort d’affir­
mer que Constantin proclamait sa foi dans la Providence et sa croyance 
au Christ au cours de sa campagne contre Licinius30.

Contrairement à la politique indécise de Licinius, les structures 
économiques, sociales et religieuses du Bas-Empire exigeaient la défi­
nition d’une orthodoxie officielle pour maintenir Tordre public. Il 
appartenait à Constantin de promouvoir cette politique en Orient 
comme en Occident avec l’appui des autorités ecclésiastiques. Mais il 
était intéressant de préciser qu’en agitant profondément les commu­
nautés chrétiennes de langue grecque à cette époque, l’arianisme est 
plus ou moins à l’origine de la discorde entre Constantin et Licinius.

Paris. A. Tuilier.

30 De Vita Constantini II, 6—7 (Cf. P. G. 20, 985 B—988 A et I. A. HEIKEL, 
Eusebius Werke I, Leipzig, 1902, pp. 43—44).

Si Ton en croit l'Histoire ecclésiastique de SOZOMENE, I, 7, 1 (cf. P. G. 67, 
873 B et J. BIDEZ, Sozomenus Kirchengeschichte, Berlin, 1960, p. 15), Licinius persé­
cutait au contraire les chrétiens parce que Constantin les protégeait et qu’ils étaient 
acquis à la cause de celui-ci. Il espérait de cette manière empêcher la victoire de son 
rival. Mais il est clair que, dans cette dialectique implacable, l’arianisme faisait tout 
naturellement le jeu de Licinius en luttant contre l’Eglise officielle. Voir plus haut.


