ZUR KOMPOSITION DES PERVIGILIUM VENERIS

Ein Gedicht, dessen Verfasser wir nicht kennen, dessen
Entstehungszeit vom 2. bis zum 5. Jh. u. Z. in verschiedenen
Epochen gesetzt wird und dessen Ziel und Funktion stark
umstritten sind, reizt sicherlich — so wiirde man vermuten
— zu einer Analyse, die nicht um die unsicheren Umsténde,
sondern lediglich um das Werk selbst sich kimmert. Wenn
man jedoch die diesbezigliche, ziemlich umfangreiche Lite-
ratur durchbléttert, gewinnt man den Eindruck, als ob die
Forschung mehr von den Fragezeichen um das Gedicht, als
von dem Gedicht selbst gereizt und fasziniert gewesen waére.
Die gewaltsamen Umstellungen des 19. Jahrhunderts sind zwar
seltener geworden, aber der Streit um Zeit und Verfasser,
Funktion, religionsgeschichtliche und literaturgeschichtliche
Beziehungen dauert nicht minder lebhaft fort, und selten
wird des Gedichtes ‘als eines Kunstwerkes gedacht. Wir woll-
ten daher jene Probleme — ohne ihre Wichtigkeit zu leugnen
— etwas beiseite legen, und etwas zum Verstdndnis der inne-
ren Form des Gedichtes beitragen.

Das Gedicht fangt mit einer allgemeinen Schilderung des
Lenzes an. Die Elemente kehren dann im Gedicht meistens
zurlick, es scheint also, als ob dieses Prodmium, wie eine
Ouverture, all die Hauptmotive anstimmte, die dann im
Werk entwickelt werden. Die Motive sind aber geerbt — sie
sind fast alle (manchmal bis zu den Worten gleich) im be-
rihmten Lob des Fruhlings bei Vergil schon zu finden — und
ihre Reihenfolge im Gedicht scheint der im Prodmium gar
nicht zu folgen, sie ist anscheinend gar ziemlich rhapsodisch.
Worin besteht also die Kunst des Dichters?

Bei ndherem Zusehen stellt sich bald heraus, daB die
Reihenfolge der Themen im Gedicht vielleicht doch nicht so
rhapsodisch sei. Es wurde richtig bemerkt, daf}, obwohl das
ver gleich am Anfang als canorum bezeichnet wird, wir von
den Stimmen des Lenzes erst am Ende des Gedichtes horen
— da allerdings umso reicher, auch das Beiwort kommt wie-
der vor. Der Aufmerksamkeit des Lesers kann ferner nicht
entgehen, daB der Dichter zweimal verschiedener Elemente



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 151

des Uranos-Mythos Erwdhnung tut: einmal in Form eines
Hinweises auf seine Entmannung (9—11), spéter (59—62)
seine Ehe mit der Erde in der seit Aischylos Ublichen Weise
interpretierend. Nun, der ersten Erwahnung folgt die Geburt
der Dione—Venus, dann die Schilderung ihrer Wirkung:
das Treiben der Knospen, das Aufbrechen der Blumen und
eine kinftige Ehe (13—26), schlieRlich ein Bild vom schelmi-
schen Amor und den Nymphen (28—38). Die Folge der Ehe
von Himmel und Erde ist andererseits die Geburt von omnis
foetus (62), das fiihrt zur Schilderung der Wirkung der Got-
tin (offensichtlich Venus) weiter (63 ff.): sie treibt zu Gebé-
ren, sie stiftet die Ehe zwischen Paare der rémischen Geschich-
te (69—71), und der Abschnitt wird mit Amors Geburt
abgeschlossen (77—9). Nicht nur die Uranos-Geschichte ist
also zweimal erwdahnt, auch der folgende Gedankengang ist
dhnlich, man wirde sogar sagen: parallel.

LaBt uns aber die Elemente der beiden Abschnitte auch
etwas ndher ins Auge fassen! Der Mythos, worauf die Verse
9—11 hinweisen, ist wohlbekannt aus Hesiod, der Dichter
konnte sich demnach mit einem Hinweis begniigen. Weshalb
war jedoch tGberhaupt notig diesen altertimlich rohen Mythos
zu erwéhnen? Die richtige Antwort war im Wesentlichen
schon von R. Schilling gefunden. Da der Himmel nach stoi-
scher Ansicht einen feuerartigen Charakter habe, und da
das Blut im Gedicht vom Himmel sei, bedeute die Stelle, dal
Dione—Venus aus der Vereinigung der zwei Lebensprinzi-
pien, Feuer und Wasser geboren wére, was auch durch Var-
ros Worte bestétigt sein diurfe. I. Cazzaniga machte jedoch
darauf aufmerksam, daB Dione im Pervigilium Veneris nicht
aus dem Schaum um das Glied des Uranos geboren wird, wie
bei Hesiod, sondern aus seinem Blut, obwohl daraus bei
Hesiod ganz andere Wesen, die Erinyen und die Giganten
entstehen. Allem Anschein nach war nicht unser Dichter der
erste, der soetwas schrieb, wenn er aber diese, von der allge-
mein bekannten Tradition abweichende Variante benitzte,
so muBte er dazu einen Grund haben. Er wollte wohl nicht
nur Feuer und Wasser, sondern zugleich auch zwei andere,
ebenfalls gegensatzliche, aber ebenfalls auch lebentragende
Elemente, Blut und Wasser zusammenbringen. Aus der Ver-
einigung der beiden Gegensédtzen geht etwas Neues hervor:
die Gottin, die Tochter, die Neugeborene.

Diese Neugeborene ist gleich auch eine Wirkende. Wie
bei Hesiod unter den zierlichen FuRen der ehrwirdigen Gottin,
sobald sie in Kypros die Erde betritt, weiches Gras gewachsen
war, so spricht auch unser Dichter gleich nach ihrer Geburt
davon, wie die Natur sprieffit, wie die Knospen ausschlagen,
wie die Rosen betaut werden, wie die feuerfarbige Braut-



152 Zs. Ritodk

schieier am néchsten Tag geldst wird, wie die Gottin in der
Natur (dahinter aber vielleicht auch im menschlichen Leben)
wirkend ist.

SchlieBlich noch ein Bild vom schelmischen Amor und
die Nymphen, im Hintergrund jedoch auch hier die gebie-
tende Gottin: er ist auf ihr Befehl unbewaffnet.

Die Parallelitat zwischen 9 ff. und 59 ff. wird auch durch
die parallelen Ausdricke betont: dort wirkten die marini
imbres, hier der maritus imber. Dieser Parallelismus deutet
jedoch gleich auch einen Unterschied an: dort war das Was-
ser unten, hier kommt es von oben. Die Unterschiede sind
aber hiermit noch nicht erschopft. Dort vereinigen sich Him-
mel und Meer, hier ein anderer komplementéarer Gegensatz:
Himmel und Erde. Doch auch der Aether ist feurig, also dort
Blut, Feuer und Wasser, hier Feuer, Wasser und Erde. Dieser
Ehe Frucht ist jede Geburt, doch dieser ProzelR der Gebur-
ten wird von der procreatrix Venus regiert. Die Terminologie
dieser Partie ist — wie das von Schilling schéon gezeigt war
— stoisch: der permeans spiritus ist das Oikov mvebpa der
Stoiker. Was also in 13 ff. mehr auf die Vegetation und nur
hinweisartig auf die Menschen bezogen war, wird hier als
kosmisch allgemeingiltiger, doch in erster Linie in Anbetracht
des Menschen formulierter Gesetz dargestellt, was dort als
augenblickliche und (oder) gegenwértige Wirkung des Neuge-
borenen betrachtet wurde, ist hier als das stetige, auch in der
Vergangenheit, in der Geschichte sich offenbarende Werk der
all- und vollmachtig regierenden, fast als Urwesen vorhande-
nen Gottin gschildert. DemgemaR ist sie hier die Vermahlerin
nicht bloR von Blumen, sondern die von den Rdmern, nicht
Aeneadum genetrix, sondern Aeneadum copulatrix.

Der Abschnitt wird wieder mit Amor abgeschlossen, der
jedoch hier nicht als schelmischer Knabe, sondern als
unschuldiges, neugeborenes Kind erscheint, Venus aber, die
am Anfang die neugeborene Tochter war, hier zu gebdrender
Mutter wird. Die merkwirdige Verdoppelung der Themen
ist also keine Folge der Ungeschicktheit des Dichters, nicht
auch der Nachlassigkeit eines mittelalterlichen Schreibers,
sondern sie ist eine wohldurchgedachte Kompositionsweise.
Bevor wir aber nach dem Grund dieser Kompositionsweise
fragen wollten, missen wir die noch nicht behandelten mitt-
leren Teile ins Auge fassen.

Die beiden mittleren Teile ergdnzen einander so wie sie
jetzt stehen. Diana wird gebeten, um sich von dem Fest fernzu-
halten. Sie ist ja das Negative von all dem, was Venus bedeutet:
sie ist eine virgo, sie kann demnach nie zu Ehefrau, nie zu
Mutter werden (wie Venus), sie ist Herrin der Tiere, und —
obwohl nicht aus Blut geboren — sie bedeutet unbeugsame



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 153

Strenge, Tod und Blut in der Natur, wéhrend Venus, die aus
Blut geborene, Quelle des Lebens und heiterer Ungebun-
denheit ist.

Die Komposition ist demnach zweifach. Das Gedicht ist
einerseits dem Wachsen der Venus folgend, linear gegliedert.
Die Elemente sind im Prodmium inhaltlich vorbereitet und
meistens auch durch Hinweise nach vorwadrts und rickwaérts
verbunden. Venus, die Tochter wird geboren, sie ist gleich
wirksam, mit ihr erscheint ihre Gefolgschaft im Myrtus-
Hain: die Nymphen und der Knabe Amor (vorbereitet in Vs.
23). Sie sendet eine Gesandtschaft zu Diana (verbunden durch
»Myrtus-Hauser” in 43 mit 28, ferner in 43 ein Hinweis auf
10: damals war sie caerulas inter catervas auf dem Meer,
jetzt auf der Erde congreges inter catervas), um nach Entfer-
nen des Negativums auch positiv ihre Macht zu entfalten,
zundchst in ithrem Gerichtshof (da ihre Gefolgschaft wieder
erwahnt, wodurch die Partie mit 28 ff. verbunden wird), dann
im Kosmos, sowohl in der Natur wie in der Geschichte, als
Ehestifterin. Nachdem sie schon als Tochter und als Herrin
erschien, wird sie schlieBlich als Mutter geschildert, deren
Schonheit und Macht am Ende ein groRartiges tutti uns malt.

Viel wichtiger scheint jedoch die andere Gliederungsweise
zu sein, wodurch letzten Endes auch die oben umrissene, li-
neare Reihenfolge bestimmt wird. Sie kdnnte symmetrische
oder Ringkompositon genannt werden, obwohl sie von ande-
rer Funktion ist, als die archaische Ringkomposition ge-
wesen war. Ich fasse die diesbeziliglichen Ergebnisse kurz
zusammen: A) Allgemeine Schilderung des Frihlings, wo auch
seine Tonflulle erwdhnt wird. B) 1. Aus der Vereinigung von
Himmel (Feuer, Blut) und Meer wird die Tochter Dione ge-
boren. 2. Die der Neugeborenen Macht wird als gleich und
gegenwartig wirkend dargestellt. 3. IThre Umgebung, Amor, der
Knabe, vor dem die Ma&dchen sich hiiten sollen. C) Mittel-
punkt: Der Venus Herrschaft negativ (was sie nicht ist: virgo
Delia) und positiv gezeigt. B') 1 Aus der Vereinigung von
Himmel (Feuer, Wasser) und Erde wird alles geboren, worin
sich aber 2. die ewige, kosmische Macht der Venus sich zeigt,
die sich auch in der Vergangenheit (Rom) offenbarte. 3. Sie
wirkt nicht nur im Leben von Anderen, sie ist nicht nur
Tochter, sie wird auch selbst zu Mutter, Mutter des kleinen
Amors, der da noch kein Knabe, nur ein unschuldiges Kind
ist. A) SchluB: Allgemeine Schilderung der Venus Macht im
Lenz, die Tone des Frihlings.

Die Komposition ist demnach von der Parallelitdt der
komplementdren Gegensdtze beherrscht, und zwar so, dal
dieses Prinzip in der mittleren Partie zu beobachten ist (BCB'),
umgerahmt von zwei, im Vesentlichen gleiche Abschnitten



154 Zs. Ritook

(AA). Dieselbe Kompositionsweise ist auch im Kleinen zu
bemerken, und wird — wie die Elemente der linearen Kompo-
sition inhaltlich — ebenfalls gleich am Anfang stilistisch ange-
deutet. Das Gedicht beginnt mit einer Zeile, die als Refrain
immer wieder erklingt:

qui nunquam amavit,
Cras amet cras amet —
quigue amavit

die Parallelitdt der Gegensdtze umrahmt von einer Miederho-
lung. Obwohl nicht so zugespitzt wird die Einheit der Gegen-
satze (die ,,Dialektik des Lenzes”) sprachlich — stilistisch auch
noch weiter angedeutet: vere concordant amores... et
nemus comam resolvit (2—3); implicant casas virentis
de flagello myrteo (6), wo das Wort flagellum (das doch auch
Geillel bedeutet) auf die Ambivalenz der Dinge hinweist.

Was ist die Funktion dieser Komposition? Die Stoa be-
trachtete den WeltprozeR als einen Kreislauf, wo das Feuer
zunéchst zu Luft, dann zu Wasser werde; ein Teil von diesem
verdichte sich zu Erde, das ubrige bleibe teilweise Wasser,
teilweise werde es zu Luft, und das wiederum zu Feuer. Die
Mischung aber, wodurch die Gewdchse, Tiere usw. entstehen,
gehe in Form von Umwandlung der Elemente ineinander vor
sich. Die Substanz der Dinge — lesen wir in einem anderen
Fragment von Zenon — ist die erste Materie, die als ganze
ewig ist, sie nimmt nicht zu und nimmt nicht ab, deren Teile
jedoch nicht dieselben bleiben, sondern sich trennen und ver-
einigen. Im Kreislauf geht demnach ein fortwé&hrender Wan-
del vor sich, Umschldge in die Gegenteile, die aber vom Gan-
zen her gesehen immer komplementdr sind, und das Weltall
besteht eben von Spannung zwischen diesen komplementéren
Gegensatzen. Die Stoiker — die die Gestalten der traditionel-
len Mythologie allegorisch interpretierten — meinten, wie es
scheint, dal die Kraft, die die Teile miteinander richtig zusam-
menfugt, Aphrodite wére. Kurz: Der WeltprozeR geht von
Feuer zu Feuer, inzwischen geht der Wandel der komplemen-
taren Gegensatze vonstatten, der von einer Urmacht zusammen-
gehalten wird, die Aphrodite heiRt. Die Struktur des Gedich-
tes scheint dem sehr &hnlich zu zein.

Wie es dem aber auch sei, die Welt des Gedichtes ist eine
geschlossene: die beiden Hauptteille (B und B') umrahmt von
Aund A; schlieBen sich zu einem Ganzen zusammen, wie zwei
Schalen einer Muschel. (Venus gelangte je nach ihrer Geburt
vom Meer in einer Muschel nach Kypros, oder wurde — nach
einigen Quellen — gar aus einer Muschel geboren.) Dieser
geschlossenen Welt gegenuber steht in den letzen Zeilen der



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 155

Dichter selbst. Diese Zeilen bilden einen &uflerst wirkungsvol-
len Antiklimax. Dadurch wird das Gedicht subjektive Lyrik,
dadurch wird das philosophisch und kompositionell auch an
sich sehr kunstvoll gebautes Werk auch lyrisch beglaubigt.
Wire das Gedicht nicht so geschlossen gebaut (sondern z. B.
in einer blofR chronologisch-linearen Weise), so wéare der Kon-
trast viel schwacher, er bestinde lediglich zwischen der
letzten Partie (Frihlingstone) und dem Epilog. Dem Dichter
war aber eben seine Einsamkeit das Wichtige, und das ganze
wurde so komponiert, gar manche Worte so gewdhlt, dal3
diese umso greller, umso schmerzlicher hervortrete. Vere
nubunt alites (3), der puer ales treibt seine Spiele, canoros
non tacere diva iussit alites (84, dazu noch zusammenklingend
mit greges in 83) — aber der Dichter ist auch ein aies: und
trotzdem, er singt nicht, er spielt nicht, er bleibt still und
einsam. Venus heillt deshalb so, weil sie ad omnes venit,
doch quando ver venit meum? Wann kommt sie zu mir? —
fragt der Dichter. Vom Fest der Venus wird auch der poeta-
rum deus nicht fehlen (45) — auf den Dichter blickt er nicht
wieder gunstig (91). Die Hoffnung auf Ruhm, auf den ,reifen
Gesang"”, die er einst hegte, ist zerronnen. Das Refrain tont
noch einmal, um das ganze Gedicht abzuschlieBen: der Dichter
steht ja physisch in der Welt, er ist darin einbeschlossen, und
doch einsam, als Gegensatz des ganzen bunten, scherzenden
und andéchtigen, gegenwadrtigen und vergangenen, sich tren-
nenden und vereinigenden, singenden Weltalls: ein letzter,
schmerzhafter Gegensatz, der nicht in die Harmonie des Welt-
prozesses aufgeht.

Budapest. Zs. Ritook.

Note de la Rédaction: Le rapport de M. Zs. Rito6k ,,Zur
Komposition des Pervigilium Veneris*“ parut entre-temps dans Acta
classica Univ. scient. Debrecen X—XI (1974—1975), pp. 133—138.
accompagné par 29 notes (au bas des pages).



