
ZUR KOMPOSITION DES PERVIGILIUM VENERIS

Ein Gedicht, dessen Verfasser wir nicht kennen, dessen 
Entstehungszeit vom 2. bis zum 5. Jh. u. Z. in verschiedenen 
Epochen gesetzt w ird und dessen Ziel und Funktion stark 
um stritten sind, reizt sicherlich — so würde man vermuten
— zu einer Analyse, die nicht um die unsicheren Umstände, 
sondern lediglich um das Werk selbst sich kümmert. Wenn 
man jedoch die diesbezügliche, ziemlich umfangreiche Lite­
ra tu r durchblättert, gewinnt man den Eindruck, als ob die 
Forschung mehr von den Fragezeichen um das Gedicht, als 
von dem Gedicht selbst gereizt und fasziniert gewesen wäre. 
Die gewaltsamen Umstellungen des 19. Jahrhunderts sind zwar 
seltener geworden, aber der Streit um Zeit und Verfasser, 
Funktion, religionsgeschichtliche und literaturgeschichtliche 
Beziehungen dauert nicht minder lebhaft fort, und selten 
w ird des Gedichtes 'als eines Kunstwerkes gedacht. Wir woll­
ten daher jene Probleme — ohne ihre Wichtigkeit zu leugnen
— etwas beiseite legen, und etwas zum Verständnis der inne­
ren Form des Gedichtes beitragen.

Das Gedicht fängt m it einer allgemeinen Schilderung des 
Lenzes an. Die Elemente kehren dann im Gedicht meistens 
zurück, es scheint also, als ob dieses Proömium, wie eine 
Ouverture, all die Hauptmotive anstimmte, die dann im 
Werk entwickelt werden. Die Motive sind aber geerbt — sie 
sind fast alle (manchmal bis zu den W orten gleich) im be­
rühm ten Lob des Frühlings bei Vergil schon zu finden — und 
ihre Reihenfolge im Gedicht scheint der im Proömium gar 
nicht zu folgen, sie ist anscheinend gar ziemlich rhapsodisch. 
Worin besteht also die Kunst des Dichters?

Bei näherem Zusehen stellt sich bald heraus, daß die 
Reihenfolge der Themen im Gedicht vielleicht doch nicht so 
rhapsodisch sei. Es wurde richtig bem erkt, daß, obwohl das 
ver gleich am Anfang als canorum  bezeichnet wird, w ir von 
den Stimmen des Lenzes erst am Ende des Gedichtes hören
— da allerdings umso reicher, auch das Beiwort kommt wie­
der vor. Der Aufmerksamkeit des Lesers kann ferner nicht 
entgehen, daß der Dichter zweimal verschiedener Elemente



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 151

des Uranos-Mythos Erwähnung tut: einmal in Form eines 
Hinweises auf seine Entm annung (9—11), später (59—62) 
seine Ehe m it der Erde in der seit Aischylos üblichen Weise 
interpretierend. Nun, der ersten Erwähnung folgt die Geburt 
der Dione—Venus, dann die Schilderung ihrer Wirkung: 
das Treiben der Knospen, das Auf brechen der Blumen und 
eine künftige Ehe (13—26), schließlich ein Bild vom schelmi­
schen Amor und den Nymphen (28—38). Die Folge der Ehe 
von Himmel und Erde ist andererseits die Geburt von omnis 
foetus (62), das füh rt zur Schilderung der W irkung der Göt­
tin  (offensichtlich Venus) weiter (63 ff.): sie treib t zu Gebä­
ren, sie stiftet die Ehe zwischen Paare der römischen Geschich­
te (69—71), und der Abschnitt w ird m it Amors Geburt 
abgeschlossen (77—9). Nicht nu r die Uranos-Geschichte ist 
also zweimal erwähnt, auch der folgende Gedankengang ist 
ähnlich, m an w ürde sogar sagen: parallel.

Laßt uns aber die Elemente der beiden Abschnitte auch 
etwas näher ins Auge fassen! Der Mythos, worauf die Verse 
9— 11 hinweisen, ist wohlbekannt aus Hesiod, der Dichter 
konnte sich dem nach m it einem Hinweis begnügen. Weshalb 
w ar jedoch überhaupt nötig diesen altertüm lich rohen Mythos 
zu erwähnen? Die richtige Antwort w ar im Wesentlichen 
schon von R. Schilling gefunden. Da der Himmel nach stoi­
scher Ansicht einen feuerartigen Charakter habe, und da 
das Blut im Gedicht vom Himmel sei, bedeute die Stelle, daß 
Dione—Venus aus der Vereinigung der zwei Lebensprinzi­
pien, Feuer und W asser geboren wäre, was auch durch Var- 
ros W orte bestätigt sein dürfe. I. Cazzaniga machte jedoch 
darauf aufmerksam, daß Dione im Pervigilium Veneris nicht 
aus dem Schaum um das Glied des Uranos geboren wird, wie 
bei Hesiod, sondern aus seinem Blut, obwohl daraus bei 
Hesiod ganz andere Wesen, die Erinyen und die Giganten 
entstehen. Allem Anschein nach w ar nicht unser Dichter der 
erste, der soetwas schrieb, wenn er aber diese, von der allge­
mein bekannten Tradition abweichende Variante benützte, 
so m ußte er dazu einen Grund haben. E r wollte wohl nicht 
nur Feuer und Wasser, sondern zugleich auch zwei andere, 
ebenfalls gegensätzliche, aber ebenfalls auch lebentragende 
Elemente, Blut und W asser zusammenbringen. Aus der Ver­
einigung der beiden Gegensätzen geht etwas Neues hervor: 
die Göttin, die Tochter, die Neugeborene.

Diese Neugeborene ist gleich auch eine Wirkende. Wie 
bei Hesiod unter den zierlichen Füßen der ehrwürdigen Göttin, 
sobald sie in Kypros die Erde betritt, weiches Gras gewachsen 
war, so spricht auch unser Dichter gleich nach ihrer Geburt 
davon, wie die N atur sprießt, wie die Knospen ausschlagen, 
wie die Rosen betaut werden, wie die feuerfarbige B raut­



152 Zs. Ritoôk

schieier am  nächsten Tag gelöst wird, wie die Göttin in der 
N atur (dahinter aber vielleicht auch im menschlichen Leben) 
w irkend ist.

Schließlich noch ein Bild vom schelmischen Amor und 
die Nymphen, im H intergrund jedoch auch hier die gebie­
tende Göttin: er ist auf ihr Befehl unbewaffnet.

Die Parallelität zwischen 9 ff. und 59 ff. w ird auch durch 
die parallelen Ausdrücke betont: dort w irkten die marini 
imbres, hier der maritus imber. Dieser Parallelismus deutet 
jedoch gleich auch einen Unterschied an: dort w ar das Was­
ser unten, hier komm t es von oben. Die Unterschiede sind 
aber hierm it noch nicht erschöpft. Dort vereinigen sich Him­
mel und Meer, hier ein anderer kom plem entärer Gegensatz: 
Himmel und Erde. Doch auch der Aether ist feurig, also dort 
Blut, Feuer und Wasser, hier Feuer, W asser und Erde. Dieser 
Ehe Frucht ist jede Geburt, doch dieser Prozeß der Gebur­
ten wird von der procreatrix Venus regiert. Die Terminologie 
dieser Partie ist — wie das von Schilling schön gezeigt w ar 
— stoisch: der permeans spiritus ist das διήκον πνεύμα der 
Stoiker. Was also in 13 ff. m ehr auf die Vegetation und nur 
hinweisartig auf die Menschen bezogen war, w ird hier als 
kosmisch allgemeingültiger, doch in erster Linie in Anbetracht 
des Menschen form ulierter Gesetz dargestellt, was dort als 
augenblickliche und (oder) gegenwärtige W irkung des Neuge­
borenen betrachtet wurde, ist hier als das stetige, auch in der 
Vergangenheit, in der Geschichte sich offenbarende Werk der 
all- und vollmächtig regierenden, fast als Urwesen vorhande­
nen Göttin gschildert. Demgemäß ist sie hier die Vermählerin 
nicht bloß von Blumen, sondern die von den Römern, nicht 
Aeneadum genetrix, sondern Aeneadum copulatrix.

Der Abschnitt w ird wieder m it Amor abgeschlossen, der 
jedoch hier nicht als schelmischer Knabe, sondern als 
unschuldiges, neugeborenes Kind erscheint, Venus aber, die 
am Anfang die neugeborene Tochter war, hier zu gebärender 
M utter wird. Die merkwürdige Verdoppelung der Themen 
ist also keine Folge der Ungeschicktheit des Dichters, nicht 
auch der Nachlässigkeit eines mittelalterlichen Schreibers, 
sondern sie ist eine wohldurchgedachte Kompositionsweise. 
Bevor w ir aber nach dem Grund dieser Kompositionsweise 
fragen wollten, müssen wir die noch nicht behandelten m itt­
leren Teile ins Auge fassen.

Die beiden m ittleren Teile ergänzen einander so wie sie 
je tzt stehen. Diana wird gebeten, um sich von dem Fest fernzu­
halten. Sie ist ja  das Negative von all dem, was Venus bedeutet: 
sie ist eine virgo, sie kann demnach nie zu Ehefrau, nie zu 
M utter werden (wie Venus), sie ist H errin der Tiere, und — 
obwohl nicht aus Blut geboren — sie bedeutet unbeugsame



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 153

Strenge, Tod und Blut in der Natur, während Venus, die aus 
Blut geborene, Quelle des Lebens und heiterer Ungebun­
denheit ist.

Die Komposition ist demnach zweifach. Das Gedicht ist 
einerseits dem Wachsen der Venus folgend, linear gegliedert. 
Die Elemente sind im Proömium inhaltlich vorbereitet und 
meistens auch durch Hinweise nach vorwärts und rückw ärts 
verbunden. Venus, die Tochter w ird geboren, sie ist gleich 
wirksam, m it ih r erscheint ihre Gefolgschaft im Myrtus- 
Hain: die Nymphen und der Knabe Amor (vorbereitet in Vs. 
23). Sie sendet eine Gesandtschaft zu Diana (verbunden durch 
„Myrtus-Häuser” in 43 m it 28, ferner in 43 ein Hinweis auf 
10: damals w ar sie caerulas inter catervas auf dem Meer, 
jetzt auf der Erde congreges inter catervas), um nach Entfer­
nen des Negativums auch positiv ihre Macht zu entfalten, 
zunächst in ihrem  Gerichtshof (da ihre Gefolgschaft wieder 
erwähnt, wodurch die Partie m it 28 ff. verbunden wird), dann 
im Kosmos, sowohl in der N atur wie in der Geschichte, als 
Ehestifterin. Nachdem sie schon als Tochter und als Herrin 
erschien, w ird sie schließlich als M utter geschildert, deren 
Schönheit und Macht am Ende ein großartiges tu tti uns malt.

Viel wichtiger scheint jedoch die andere Gliederungsweise 
zu sein, wodurch letzten Endes auch die oben umrissene, li­
neare Reihenfolge bestim m t wird. Sie könnte symmetrische 
oder Ringkompositon genannt werden, obwohl sie von ande­
rer Funktion ist, als die archaische Ringkomposition ge­
wesen war. Ich fasse die diesbezüglichen Ergebnisse kurz 
zusammen: A) Allgemeine Schilderung des Frühlings, wo auch 
seine Tonfülle erw ähnt wird. B) 1. Aus der Vereinigung von 
Himmel (Feuer, Blut) und Meer wird die Tochter Dione ge­
boren. 2. Die der Neugeborenen Macht w ird als gleich und 
gegenwärtig w irkend dargestellt. 3. Ihre Umgebung, Amor, der 
Knabe, vor dem die Mädchen sich hüten sollen. C) Mittel­
punkt: Der Venus H errschaft negativ (was sie nicht ist: virgo 
Delia) und positiv gezeigt. B') 1. Aus der Vereinigung von 
Himmel (Feuer, Wasser) und Erde w ird alles geboren, worin 
sich aber 2. die ewige, kosmische Macht der Venus sich zeigt, 
die sich auch in der Vergangenheit (Rom) offenbarte. 3. Sie 
w irkt nicht nu r im Leben von Anderen, sie ist nicht nur 
Tochter, sie w ird auch selbst zu M utter, M utter des kleinen 
Amors, der da noch kein Knabe, nur ein unschuldiges Kind 
ist. A') Schluß: Allgemeine Schilderung der Venus Macht im 
Lenz, die Töne des Frühlings.

Die Komposition ist demnach von der Parallelität der 
komplementären Gegensätze beherrscht, und zwar so, daß 
dieses Prinzip in der m ittleren Partie zu beobachten ist (BCB'), 
um gerahm t von zwei, im Vesentlichen gleiche Abschnitten



154 Zs. Ritook

(AA;). Dieselbe Kompositionsweise ist auch im Kleinen zu 
bemerken, und wird — wie die Elemente der linearen Kompo­
sition inhaltlich — ebenfalls gleich am Anfang stilistisch ange­
deutet. Das Gedicht beginnt m it einer Zeile, die als Refrain 
immer wieder erklingt:

qui nunquam amavit,
Cras amet cras amet —

quique amavit

die Parallelität der Gegensätze um rahm t von einer Miederho- 
lung. Obwohl nicht so zugespitzt wird die Einheit der Gegen­
sätze (die „Dialektik des Lenzes”) sprachlich — stilistisch auch
noch weiter angedeutet: vere c ο n cordant am ores . . .  et 
nemus comam re so lv it  (2—3); im p lica n t casas virentis 
de flagello myrteo (6), wo das W ort flagellum  (das doch auch 
Geißel bedeutet) auf die Ambivalenz der Dinge hinweist.

Was ist die Funktion dieser Komposition? Die Stoa be­
trachtete den Weltprozeß als einen Kreislauf, wo das Feuer 
zunächst zu Luft, dann zu W asser werde; ein Teil von diesem 
verdichte sich zu Erde, das übrige bleibe teilweise Wasser, 
teilweise werde es zu Luft, und das wiederum zu Feuer. Die 
Mischung aber, wodurch die Gewächse, Tiere usw. entstehen, 
gehe in Form von Umwandlung der Elemente ineinander vor 
sich. Die Substanz der Dinge — lesen wir in einem anderen 
Fragment von Zenon — ist die erste Materie, die als ganze 
ewig ist, sie nim m t nicht zu und nim m t nicht ab, deren Teile 
jedoch nicht dieselben bleiben, sondern sich trennen und ver­
einigen. Im Kreislauf geht demnach ein fortw ährender Wan­
del vor sich, Umschläge in die Gegenteile, die aber vom Gan­
zen her gesehen immer kom plem entär sind, und das Weltall 
besteht eben von Spannung zwischen diesen komplementären 
Gegensätzen. Die Stoiker — die die Gestalten der traditionel­
len Mythologie allegorisch interpretierten — meinten, wie es 
scheint, daß die Kraft, die die Teile m iteinander richtig zusam­
menfügt, Aphrodite wäre. Kurz: Der Weltprozeß geht von 
Feuer zu Feuer, inzwischen geht der Wandel der komplemen­
tären Gegensätze vonstatten, der von einer Urmacht zusammen­
gehalten wird, die Aphrodite heißt. Die S truktur des Gedich­
tes scheint dem sehr ähnlich zu zein.

Wie es dem aber auch sei, die Welt des Gedichtes ist eine 
geschlossene: die beiden Hauptteille (B und B') um rahm t von 
A und A;, schließen sich zu einem Ganzen zusammen, wie zwei 
Schalen einer Muschel. (Venus gelangte je  nach ih rer Geburt 
vom Meer in einer Muschel nach Kypros, oder w urde — nach 
einigen Quellen — gar aus einer Muschel geboren.) Dieser 
geschlossenen Welt gegenüber steht in den letzen Zeilen der



Zur Komposition des Pervigilium Veneris 155

Dichter selbst. Diese Zeilen bilden einen äußerst wirkungsvol­
len Antiklimax. Dadurch wird das Gedicht subjektive Lyrik, 
dadurch w ird das philosophisch und kompositionell auch an 
sich sehr kunstvoll gebautes Werk auch lyrisch beglaubigt. 
Wäre das Gedicht nicht so geschlossen gebaut (sondern z. B. 
in einer bloß chronologisch-linearen Weise), so wäre der Kon­
trast viel schwächer, er bestünde lediglich zwischen der 
letzten Partie (Frühlingstöne) und dem Epilog. Dem Dichter 
w ar aber eben seine Einsamkeit das Wichtige, und das ganze 
wurde so komponiert, gar manche W orte so gewählt, daß 
diese umso greller, umso schmerzlicher hervortrete. Vere 
nubunt alites (3), der puer ales treib t seine Spiele, canoros 
non tacere diva iussit alites (84, dazu noch zusammenklingend 
m it greges in  83) — aber der Dichter ist auch ein aies: und 
trotzdem, er singt nicht, er spielt nicht, er bleibt still und 
einsam. Venus heißt deshalb so, weil sie ad omnes venit, 
doch quando ver venit meum? Wann komm t sie zu mir? — 
fragt der Dichter. Vom Fest der Venus w ird auch der poeta­
rum deus nicht fehlen (45) — auf den Dichter blickt er nicht 
wieder günstig (91). Die Hoffnung auf Ruhm, auf den „reifen 
Gesang", die er einst hegte, ist zerronnen. Das Refrain tönt 
noch einmal, um  das ganze Gedicht abzuschließen: der Dichter 
steht ja  physisch in der Welt, e r ist darin einbeschlossen, und 
doch einsam, als Gegensatz des ganzen bunten, scherzenden 
und andächtigen, gegenwärtigen und vergangenen, sich tren ­
nenden und vereinigenden, singenden Weltalls: ein letzter, 
schmerzhafter Gegensatz, der nicht in die Harmonie des Welt­
prozesses aufgeht.

Budapest. Zs. Ritook.

Note de la Rédaction: Le rapport de M. Zs. Ritoôk „Zur 
Komposition des Pervigilium Veneris“ parut entre-temps dans Acta 
classica Univ. scient. Debrecen X—XI (1974—1975), pp. 133—138. 
accompagné par 29 notes (au bas des pages).


