
REMARQUES SUR LE VOCABULAIRE 
DE PROPERCE

Le poète élégiaque qui proclame avec fierté que l'origi­
nalité et le mérite capital de son oeuvre consistent dans le 
fait quelle est le livre de la paix (quod pace legas opus hoc 
. . . III 1. 17), est devenu dans ces dernières décennies l'objet 
de nombreuses exégèses, dont quelques-unes amples et remar­
quables. C'est une preuve que la création poétique de Properce 
conserve encore sa valeur d'actualité et qu'elle peut encore 
intéresser l'homme moderne.

Ce travail se propose comme but de faire quelques re­
marques sur les préférences du poète en ce qui concerne 
l'utilisation des substantifs et des adjectifs. Nous avons em­
ployé pour cette recherche Properce dans l'édition de Carolus 
Hosius, In Aedibus Teubneri, Lipsiae 1911, et l'édition de 1970, 
Texte établi et traduit par D. Paganelli, Paris, „Les Belles Let­
tres". On a utilisé également avec grand profit les ouvrages 
suivants:

Ioannes S. Phillimore, Index verborum Propertianus, 
Oxonii, E Typographeo Clarendoniano, 1925.

Monroe Nichols Wetmore, Index verborum Catullianus, 
New Haven, Yale University Press, 1912.

Si l'on considère comme „mot" toutes les séquences des 
lettres séparées par des espaces blancs, l'oeuvre de Properce 
contient 25.452 mots. Le chiffre est approximatif, parce que 
l'indexation n'étant pas réalisée par des moyens mécanogra­
phiques, il est possible que certains résultats ne soient pas 
tout à fait exacts, mais cela n'a pas d'importance pour notre 
étude, dans laquelle les chiffres sont seulement un point de 
départ pour une appréciation générale des préférences lin­
guistiques du poète. Dans l'ensemble des poèmes de Properce 
on trouve 1146 substantifs avec 6283 occurrences, ce qui re­
présente 25,45% du total des mots, et 614 adjectifs, avec 
2786 occu rren ces, d onc 11,28%. On n'a pas inclus dans ce  
calcul les noms propres et les adjectifs dérivés de ces noms, 
très nombreux chez Properce (866 avec 1766 occurrences).

La langue de ses élégies coïncide — naturellement — avec 
le stade de développement historique du latin; en partie elle



138 Maria Pârlog

est déterminée par le caractère spécifique de ce genre litté­
raire et des modèles alexandrins. Mais la sélection des moyens 
linguistiques n'est pas seulement le résultat de l'adaptation 
de l'élégie grecque aux réalités romaines, mais également une 
révélation de la structure psychique du poète. Ainsi le senti­
ment de la mort constitue un motif poétique obsessionnel re­
flété dans la multitude des termes de ce champ sémantique 
(voir la liste dans l'annexe 1). Et si on tient compte encore 
de la métaphore des noms propres pour indiquer la mort (ex. 
Manes, Styx etc.), ou des euphémismes habituels dans les 
épitaphes1 (fatum, litora fati etc.), ainsi que les mots d'un 
sémantisme apparentés (ex. dolor, lacrimae), la place de choix 
de ces termes dans l'économie du vocabulaire poétique de 
Properce est encore plus évidente. Ces termes reflètent le sen­
timent d'angoisse2 caractéristique de l'époque dramatique 
de la fin de la République romaine quand le jeune Properce 
a commencé sa vie; c'est un état d'esprit engendré aussi par 
la santé délicate du poète, une sorte de pressentiment de sa 
mort prématurée. Mais en même temps, les termes discutés 
sont dus au caractère flebilis de l'élégie3, aux normes litté­
raires du genre lyrique influencé par la tradition épigraphi­
que funéraire4. La permanence de l'idée de la mort constitue 
un fond grave sur lequel se détachent les autres thèmes de 
ses élégies. C'est pourquoi on a pu affirmer que la douleur 
est la source vive de la poésie de Properce5.

La hantise de la mort donne plus d'intensité à la vitalité 
du poète et c'est ainsi qu'il utilise avec la même insistence 
les vocables du pôle opposé, qui font partie du vocabulaire 
spécifique de la poésie galante: amor, deus (le plus souvent il 
s'agit du dieu de l'Amour), puella et domina, nox, le temps 
consacré à l'amour etc. (cf. la liste des premiers 25 mots, en 
ordre de fréquence, en annexe 2).

Une autre remarque faite à la première lecture, c'est le 
grand nombre de mots hapax, indice d'un inventaire lexical 
varié: on rencontre dans ses élégies une seule fois 417 sub­
stantifs et 237 adjectifs qualificatifs (ce qui représente 
36,38%, respectivement 38,59%). Donc en ce qui concerne la

1 Édouard Galletier, Étude sur la poésie funéraire romaine 
d'après les inscriptions, Paris, Hachette, 1922, p. 85.

2 Jean-Paul Boucher, Études sur Properce. Problèmes d'inspi­
ration et d'art, Paris, Ed. E. de Boccard, 1965, p. 71.

3 Ibidem, p. 65.
4 L. Alfonsi, Il problema dell'origine dell'elegia latina, „Studi 

Urbinati" X X X IX , 1965, pp. 354— 365, apud Jean Granarolo, D'Énnius 
à Catulle. Recherches sur les antécédents romains de la „poésie nou­
velle", Paris, „Les Belles Lttres", 1971, p. 286, notes.

5 P.Barrière, L'antiquité vivante, Toulouse, Privat-Didier, 1932, 
p. 274.



Remarques sur le vocabulaire de Properce 139

richesse du vocabulaire, Properce n'est pas dépassé de beacoup 
par Catulle, chez qui il y en a un pourcentage de 48,64% et 
respectivement 44,42%. Il faut mentionner que chez le poète 
de Vérone on ne retrouve pas 146 vocables hapax utilisés par 
Properce, ce qui atteste la préoccupation de celui ci de réno­
ver le vocabulaire poétique traditionnel.

Tous deux, ayant les mêmes modèles alexandrins, ont 
quelquefois des préférences similaires en ce qui concerne le 
choix des mots. On peut observer chez tous deux le même 
goût pour les adjectifs composés à la manière d'Ennius, mais 
Properce évite les formations lexicales catulliennes, pour re­
courir, en échange, à d autres, créées d'après le même modèle. 
Chez Properce, on peut grouper ces mots „non - prosaïques"6 
en trois catégories: les uns formés avec le verbe gero, inu­
tilisés par Catulle: armiger, lauriger, turriger; les autres, 
avec fero: anguifer, gemmifer, mortifer etc. catégorie repré­
sentée chez Catulle par des formations similaires: laserpici­
fer, noctifer etc.; la troisième classe contient des composés 
avec des substantifs: grandaevus, versicolor, capripes, ou le 
mot si expressif undisonos, formé d'après le modèle emprunté 
par Catulle à Ennius: fluentisonus7.

Chez les deux poètes, parmi les adjectifs hapax ou avec 
une fréquence très réduite (2 ou 3 occurrences), les forma­
tions avec le suffixe d'abondance -osus sont très bien repré­
sentées. Il y a chez Properce 30 adjectifs de cette espèce, 
mais ils ne sont pas les mêmes que ceux qu'utilise Catulle, 
excepté les 5 suivants qui sont communs: annosus, formosus, 
muscosus et ventosus. L'adjectif hederosus est une création 
lexicale propertienne qu'on ne rencontre pas chez d'autres 
poètes. Une situation spéciale a formosus qui, avec mollis, 
durus et miser, appartient au lexique conventionnel de la 
galanterie, est par conséquent très fréquent chez Properce 
(33 occurrences, tandis que chez Catulle il y en a seule­
ment 3). Souvent formosus a des significations érotiques, avec 
la valeur substantivale de „la belle" ou „le bel amant"8.

L'épithète élégiaque nudus est encore plus chargée d'éro­
tisme. Nudus c'est le qualificatif habituel pour les dieux et 
les déesses — sans doute sous l'influence de la statuaire — 
et de l'amante, vue soit dans son ensemble (nuda puella), 
soit dans les éléments partiels du corps (nudum pectus, nuda 
papilla, nudos pedes).

6 I. Fischer, Mots non prosaïques en latin, Communication au 
XIIe Congrès „Eirene", Cluj, 1972.

7 cf. J. Perret, La forme des composés poétiques du latin, en 
REL, X X X , 1952, pp. 157— 167.

8 Pierre Monteil, Beau et laid en latin. Étude de vocabulaire, 
Paris, Klincksieck, 1964, pp. 49— 50.



Maria Pârlog140

L'ornement adjectival qui, avec nudus, contribue à assu­
rer un trait distinctif à l'élégies de Properce, à savoir la jouis­
sance et la mollesse, c'est mollis, utilisé dans une grande va­
riété de syntagmes: dans ses 32 occurrences, il est associé 
avec 32 noms différents. En tant qu'épithète appliquée à 
son oeuvre (I 7.19; II 1.2), mollis exprime le caractère de sa 
poésie, qui chante les joies et les souffrances causées par le 
dieu Amor, conçu comme une divinité de la paix: Pacis Amor 
deus est, pacem veneramur amantes (III 5.1). Mollis est ra­
rement utilisé dans son sens propre; le plus souvent c'est un 
qualificatif affectif (ex. molle caput „sa douce tête" IV. 3.44; 
mollia ora „tendre visage" III. 15. 14), ou un terme d'appré­
ciation esthétique (ex. mollis choros „des molles cadences" 
II 34.42; mollia tympana „le volupteux tambourin" III 17.33). 
Parfois le sens de mollis est mis en relief par son antonyme 
durus, utilisé soit dans le même contexte (ex. III 11.20), soit 
dans diverses élégies (par ex. mollem quietem I 3.7, en oppo­
sition avec dura quies I 18.28).

Les syntagmes formés avec durus sont beaucoup moins 
variés que ceux de son antonyme. Il est répété comme épithète 
de puella et de domina, de manus ou de déterminations tem­
porelles (par ex. aetatis tempora dura I 7.8).

Une importante place dans le vocabulaire poétique de 
Properce est occuppé par les termes qui dénomment les parties 
du corps humain, tant pour leurs implications érotiques, que 
pour leur valeur de symbole (cf. leur liste dans l'annexe 3). 
Les uns en évoquant des formes suggérées comme étant bel­
les, sont offerts à l'imagination et à l'admiration du lecteur 
pour faire le portrait de l'amante. Le poète est particulière­
ment sensible à la forme et à la couleur des mains, des yeux 
et des cheveux, c'est pourquoi les termes qui s'y rapportent 
sont dominants.

Au premier rang il y a manus (90 occurrences!) qui avec 
les autres mots de la même sphère sémantique (palma, digi­
tus, unguis etc.) totalisent 139 occurences. Chez Catulle on 
rencontre manus seulement 14 fois; même chez Horace, donc 
dans une oeuvre plus étendue, ce mot est enregistré par le 
Thesaurus Horatianus9 avec 42 occurrences.

La main chez Properce est non seulement l'instrument 
des activités humaines les plus diverses, mais aussi un sym­
bole de la force romaine personnifiée par Auguste (II 10. 17 
— 18). On rencontre dans ces élégies dura manus „la main 
robuste qui file la douce laine" (III 11.20), attrita „la main 
calleuse du matelot" (IV 5.50), la main laurigera „chargée de

9 Erich Staedler, Thesaurus Horatianus, Berlin, Akademie-Ver­
lag, 1962, s.v.



Remarques sur le vocabulaire de Properce 141

laurier” du dieu Phébus (IV 6.54), les mains miras „merveil­
leuses” du peintre (II 12.2), les mains damnées d une sorcière 
(IV 7.38) etc. Le poète admire les mains comme une oeuvre 
d'art, qu'elles soient les mains d'ivoire ou de bronze d'une 
statue (III 21.30), ou les mains de Cynthie, évocatrices de sa 
beaiuté, de son adresse à faire résonner la lyre (II 1.10). Les 
mains de Cynthie sont effilées (longae II 2.5), fragiles (fragiles 
IV 7.12), pures (puras II 32.28), adroites (faciles II 1.10), tant 
de qualifications qui montrent l'intérêt que leur porte le poète. 
Les seules évocations chromatiques des mains et des bras, 
vus comme instrument de l'étreinte, sont niveas manus (III 
6.12) et candida bracchia (II 16.24). Quelquefois manus pré­
cédée par un qualificatif acquiert la signification de certains 
traits de caractère: insana manu (III 8.4), irata manu (III 
25.10), perversa manu (IV 8.64) indique le tempérament pas­
sionné de Cynthie, ses violences, appréciées par le poète 
comme un signe de ses semtiments profonds.

Mais „pénétrer dans le monde d'un poète, ce n'est pas 
découvrir certaines images obsédantes, c'est approfondir un 
sens”10. Dans une poésie qui véhicule des mythes et fait sans 
cesse appel aux dieux et aux héros, cette présence insistante 
de manus nous donne une clé pour comprendre la conception 
de vie de notre poète. C'est la vision d'un artiste pour lequel 
la main, c'est l'instrument de la réflexion et de la sensibilité; 
elle nous fait penser au geste délicat de cueillir des fleurs 
(nunc violas tondere manu III 13.29) et même les étoiles du 
ciel (altaque mortali deligere astra manu II 32.50).

Les yeux, comme les mains, constituent un élément expres­
sif de l'être humain. Properce, de même que les autres poètes 
latins, utilise trois dénominations pour les yeux: le terme 
propre oculi, le diminutif affectif ocelli et la métaphore lu­
mina. Tandis que le symbole de l'activité, la main, entre dans 
des associations d'une grande variété, toujours renouvelées, 
l'oeil, le symbole de l'amour, est rarement l'objet d'une nota­
tion concrète. Par ex. la beauté des yeux de la déesse Pallas est 
indiquée par le qualificatif vague bonos (II 28.12); quand on 
parle de Cynthie, le poète utilise pour les yeux la métaphore 
„astres et flammes” , métaphore entrée depuis dans le patri­
moine poétique pour des siècles: oculi geminae sidera nostra 
faces (II 3.14). En général l'oeil est associé au sommeil: graves 
oculos „lourds de sommeil” (II 29.16), ou à la mort: oculos 
euntes „mes yeux mourant” IV 7.23; ce sont les seuls qualifica­
tifs accordés aux yeux. Dans toutes les autres situations,le nom 
oculus est ou bien privé de qualificatifs, ou bien il a pour 
détérminant un adjectif pronominal: meis, eosdem etc. La

10 Mikel Dufrenne, La poétique, Paris, Presses Universitaires de 
France, 1963, p. 75,



142 Maria Pârlog

sensualité du poète a un caractère visuel, c'est pourquoi les 
yeux sont des guides en amour (in amore duces II 15.12); 
ils sont la source du péché (facti lumina crimen II 32.2). 
Leurs riche symbolisme implique la volupté des sens, l'inten­
sité de la passion (oculos satiemus amore II 15.23). Ocelli, 
son synonyme expressif, apparaît avec une qualification plus 
variée, qui s'exprime en général par des participes (par ex. 
labentis I 10.7; poscentis somnum II 1.11) et par quelques 
adjectifs possessifs. Le terme métonymique lumina contribue 
à compléter le portrait de la maîtresse: lumina nigra puellae; 
(II 12.23). Lumen n'est utilisé dans son sens propre de „lu­
mière" (de la lampe, des pierres précieuses etc.) que six foix 
sur 22 occurrences.

De même que la main et les yeux, les cheveux sont inté­
grés à la joie sensuelle. On rencontre dans ces élégies les trois 
synonymes: capilli, coma et crinis, chacun ayant le sens de 
„cheveux" „chevelure", „coiffure". L'option pour l'un ou l'au­
tre est déterminée par les nécessités de la versification 
ou par le souci de la variété. Capillus et coma sont 
utilisés quelquefois au singulier, mais crines seulement au 
pluriel; c'est une preuve supplémentaire que le sens des 
mots n'est pas le seul facteur qui intervient dans la distinction 
entre les synonymes11. Quand le poète esquisse le portrait de 
Cunthie, il mentionne avec admiration la couleur de ses che­
veux: fulva coma est (II 2.5), mais plus tard il l'accuse d'avoir 
„la tête peinte d'un éclat emprunté" (externo tincta nitore 
caput II 18.24). Le poète aime ses „beaux cheveux luisants" 
arrangés avec art (nitidas... finge comas III 10.4) ou les 
cheveux épars qui errent sur son front (ad frontem sparsos 
errare capillos II 1.7). Il n'hésite pas à avouer le plaisir qu'il 
ressent à soulever les cheveux en desordre de Cynthie (et modo 
gaudebam lapsos formare capillos I 3.23), ou à les regarder 
couler en ondes sur le marbre de son cou, d'après la coiffure 
à la mode (de more comae per levia colla fluentes II 3.13). 
Les cheveux ébouriffés (incomptis capillis I 15.11; direptis 
comis IV 8.61) signifient, d'après la tradition, la tristesse, le 
désespoir, ou la colère, tandis que les cheveux épars (demissis 
comis II 24.52; fusis comis III 13.18; crinis solvere II 15.46) 
le deuil. C'est une consolation pour le poète de penser que 
Cynthie, en signe de deuil, fera sur sa tombe le don précieux 
de ses cheveux (illa meo caros donasset funera crinis I 17.21). 
Donc les cheveux sont associés aux différents aspects de la vie 
et impliquent l'admiration esthétique et la volupté physique.

Le terme caput est souvent utilisé, cependant il ne se di­
stingue pas par des qualificatifs caractéristiques, et n'est pas 
inclus dans la description de la beauté.

11 Juliette Ernst, Doublets virgiliens, en RJEL, IV, 1962, p. 108— 109.



Remarques sur le vocabulaire de Properce 143

Les noms figura, forma et faciès indiquent la beauté en 
général, sans avoir une autre spécification que celle du colo­
ris: candida forma (II 29. 30), faciès candida (II 3.9), ayant 
comme terme de comparaison le lis (lilia non domina sint 
magis alba mea II 3.10) et les pétales de roses qui nagent 
dans du lait pur (utque rosae puro lacte natant folia II 3.5); 
c est une image qui désormais sera introduite dans le voca­
bulaire de l'érotisme galant.

Le nom pes, comme les termes proches sura, crura, genu 
et latus, ayant presque la même fréquence que le nom caput, 
subit le même traitement, c'est-à-dire qu'il est rarement objet 
de description. Le poète fait une seule mention des pieds 
délicats de Cynthie (pedibus teneris I 8.7), une autre fois des 
formosas pedes (I 18.12) d'une femme quelconque et le flanc 
de neige (niveum latus III 14. 11) d'une jeune fille de Sparte. 
Par ailleurs, le mot pes est employé pour composer des locu­
tions verbales (ex. referre pedem III 15.44), ou pour localiser 
l'action (ex. ante tuos pedes II 28.45).

On ne trouve chez Properce aucune spécification descrip­
tive de la bouche et des lèvres de l'amante. Le cou, la poitri­
ne et les organes qui peuvent suggérer l'intériorité (le coeur, 
les os etc.), quoique bien représentés dans le lexique des élé­
gies, ne constituent pas des éléments du portrait, à une seule 
exception, le détail levia colla (II 3.13) „le marbre de son 
cou". Collum, pectus et les termes proches papilla, mammae, 
gremium ont des valences érotiques, par conséquent ils sont 
associés souvent à l'épithète nudus, nudatus, non tectus. 
Pectus signifie quelquefois le talent poétique (par ex. exiguo 
pectore IV 1.59); quand il est joint à flamma, il devient le 
symbole de la fidélité (III 13.21). Le poète donne une valeur 
nouvelle d'intériorité et de profondeur à la préposition sub 
suivie de pectore (ante / /  quam tua sub nostro mutetur pectore 
cura I 15.31 „avant qu'au fond de mon coeur je change de 
sentiments pour toi".) Pectus est fréquemment employé com­
me expression métonymique pour cor. Le terme propre pour 
désigner le coeur, nous le rencontrons seulement deux fois, 
dans un cadre plus solennel, où il ne s'agit pas de l'amour 
sensuel: humano corde (II 12.16) et rustica corda (IV 1.2). Le 
vocable praecordia apparaît exclusivement dans le livre II, 
avec la signification d' „inspiration poétique" (II 1.41) ou 
de „coeur sensible d'un ami" (II 4.21). Pour exprimer la no­
tion de „au fond du coeur", le poète se sert parfois du terme 
sinus (ex. in tacito sinu II 25. 30 etc.), lequel peut avoir aussi 
des implications érotiques, (ex. in sinu carae puellae III 4.15 
„sur le sein de mon amie"). Le mot se trouve autrefois dans 
μη contexte qui exprime la solidarité dans la souffrance, de



144 Maria Pârlog

deux amis: Sed pariter miseri socio cogemur amore / /  Alter 
in alterius mutua flere sinu (I 5.30).

Sanguis évoque les liens de parenté (I 15.16), ou bien 
les guerres muertrières {III 3.45), mais il a aussi sa note de 
sensualité: Dum vernat sanguis, dum rugis integer an­
nus II Utere ne quid cras libet ab ore dies (IV 5.59—60). „Le 
sang bout dans tes veines, tu ne connais pas encore les ri­
des, jouis donc du printemps et de ta jeune saison, jouis de 
peur que demain ne déflore ta beauté” .

Le terme ossa est presque entièrement (34 sur 37 occur­
rences!) intégré dans le champ sémantique de la mort. En 
conséquence il confère au contexte un trait de gravité, même 
si ossa matris et ossa parentis (II 20.15) sont invoqués comme 
témoins de sa fidélité en amour. La qualification par épithètes 
de ossa est sobre; les éléments qui prédominent sont les pos­
sessifs nostra, mea tua. L'épithète est rare: cara ossa (pour 
les os de Cynthie, I 19.18), maxima ossa (pour ceux d'Achille,
I 9.14), turpia (pour ceux d'une lena, IV 5.4) et rauca (pour 
les os devenus intruments à vents, IV 3.20), sont les seuls 
qualificatifs de ce substantif.

La même sobriété caractérise l'ornement des autres ter­
mes qui expriment la hantise de la mort. Par ex. cinis est 
associé une seule fois à un adjectif: paternos (III 9.37), mais 
même celui-ci a une valeur substantivale.

Le vocable umbra, utilisé de préférence dans le sens mé­
taphysique de „fantôme, être du mort'', est traité de la 
même manière que ossa et cinis, à savoir qu'il est dépourvu de 
qualification adjectivale, à une seule exception: lurida umbra 
(IV 7.2). Mais quand umbra a son sens propre, il est joint aux 
épithètes expressives: lentas umbras (III 13.37) ou teneras 
(I 18.21) pour l'ombre du pin et du hêtre, et mollis pour 
l'ombre de l'Helicon (III 3.1).

Les termes spécifiques pour la notion de la mort (cf. 
annexe 1) sont souvent associés aux éléments végétaux (par 
ex. pelle hederam tumulo IV 7.79), laurus super addita busto
II 13.33 etc.). Les fleurs et particulièrement la rose, qui se 
prêtent à des significations multiples, deviennent un thème 
élégiaque lié tant à l'idée de la mort (par ex. molliter et te­
nera poneret ossa rosa I 18.22), qu'à celle de la joie de vivre 
(et caput in verna semper habere rosa III 5.22).

Properce a le sens du décor végétal12 plus que le poète 
de Vérone. Tandis que chez celui-ci on rencontre seulement 
18 noms de plantes, fleurs, arbres, avec 33 occurrences, dans

12 P. Grimai, Les jardins romains à la fin de la république et aux 
deux premiers siècles de Vempire, Paris, 1943, p. 401 et M. Pârlog, 
Considérations concernant le lexique de la poésie de Catulle, Acta 
Conventus X I „Eirene”, Varsovie, p. 193,



Remarques sur le vocabulaire de Properce 145

les élégies de Properce il y a 48 termes de cette catégorie 
sémantique (avec 128 occurrences), dont plus de la moitié 
sont des hapax.

Les noms de plantes entraînent parfois des évocations 
chromatiques, par ex.: lilia candida (I 20.30), alba (II 3.10), 
lucida (III 13.30), argentea (IV 4.25), purpureis papaveribus 
(I 20. 38), cucumis caeruleus (IV 2.43). iLs ont parfois des 
épithètes élégiaques par excellence, par ex.: mollis corymbus 
(IV 7.79) „les grappes molles de lierre qui envahissent le 
tombeau” .

Quand l'élégie devient hymne pour la glorification de la 
victoire d'Actium, le symbole de son inspiration patriotique 
c'est la pura laurea (IV 6. 10). Quand il s'agit de pratiques 
magiques ou funéraires, alors le poète préfère la forme laurus, 
ayant généralement comme déterminant un participe, par ex.: 
laurus addita busto (II 13.33); laurus adusta foco (II 28.36). 
Les plantes aromatiques d'Orient, attributs d'une vie con­
sacrée à l'Amour et à ses plaisirs, ne pouvaient pas manquer 
dans ces élégies. Les substantifs qui désignent ses plantes ap­
paraissent avec un déterminant qui précise leur pays d'origine: 
Orontea murra (I 2.3) „la myrrhe de l'Oronte”), ou avec 
l'épithète élégiaque: costum molle (IV 6.5); souvent elles 
n'ont aucun qualificatif: cinnamon (III 13.8), verbena (IV 
3.7). Le poète n'oublie ni l'acanthe flexible, ornement des 
vases du ciseleur Mys, (flectit acanthus iter III 9.14), ni le 
lotus (III 12.27), ni les mûres toutes rouges du soleil d'été 
(IV 2.16). On trouve fréquemment herba, caractérisée par son 
riche symbolisme: elle peut désigner les sortilèges, très à la 
mode à cette époque (I 12.10; II 4.7 etc.), ou peut évoquer la 
vie bucolique (III 13.36) ou bien le temps écoulé (IV 1.2); 
elle sert aussi de cadre pour l'acte d'amour (IV 8.35).

Properce aime les arbres, donc il n'omet pas de mention­
ner outre le terme générique arbor, le pin, le chêne, le 
hêtre, le.platane, le peuplier et divers arbres fruitiers. Il nous 
semble étonnant que dans un livre dominé par l'obsession de 
la mort, le cyprès, arbre consacré à Pluton, manque; Catulle 
l'utilise une seule fois, Horace six fois.

Properce n'a pas chanté la vie rustique comme son con­
temporain Tibulle — on a souligné le caractère citadin13 de sa 
poésie — pourtant son sentiment de la nature est evident. 
Il paraît que la sensibilité du poète est profondément ancrée 
dans le paysage de son enfance et il en transpose le charme 
dans le tableau idyllique du pied d'une montagne, avec des 
arbres solitaires qui offrent leurs fruits couverts de rosée (I

13 Augusto Rostagni, La Letteratura di Roma Republicana ed 
Augustea, Bologna, Licinio Cappelli Editore, 1939, p. 368.

19 Ziva, Antika



146 Maria Pârlog

20.30 sqq). Sans doute, ce n est pas seulement sous 1 influence 
de la mode du temps qu'il exprime son désir de vivre avec 
Cynthie dans les grottes des montagnes: Libeat tibi, Cynthia, 
mecum / /  rorida muscosis antra tenere iugis (II 30. 25—26); 
mais il fait revivre ainsi ses rêves d'adolescent. Par les 
nombreuses mentions des éléments végétaux, la poésie de 
Properce témoigne, outre les influences alexandrines, de la 
nostalgie de la nature, éprouvée par celui qui, loin de son 
milieu d'origine, est fatigué par la vie urbaine. C'est pour 
cela qu'il met en antithèse la corruption des moeurs de Rome 
et la pureté de la vie au milieu de la nature: Nullus erit castis 
iuvenis corruptor in agris (II 19.3).

Silva avec ses synonymes nemus, lucus, est souvent le té­
moin de son amour, d'où les épithètes élégiaques qui l'accom­
pagnent: mollis (IV 6.71), felix (IV 4.3) en contraste avec cel­
les qui évoquent ailleurs la solitude et la désolation des forêts: 
solae silvae (II 19.29), vacuum nemus (I 18.2), desertis lucis 
(III 13.47).

Les éléments constitutifs de la structure de l'univers: la 
terre, l'eau, le ciel etc. sont richement représentés dans les 
élégies de Properce (cf. Annexe 5). Parfois les réalités cosmi­
ques sont de simples références conventionnelles, sans engager 
la conscience du poète, mais parfois celui-ci projette sur le 
monde sa propre sensibilité. Dans ce cas les images devien­
nent révélatrices de la fusion du poète avec la nature: bene 
olentia flumina (III 17.27), ludit pontus (III 18.1), vesani mur­
mura pontis (I 8.5) etc.

Le nom terra est situé dans le registre élevé de son vo­
cabulaire poétique, par conséquent la qualification adjectivale 
de ce nom se caractérise par sa sobriété: dans les 42 occur­
rences il est associé seulement 8 fois à des qualificatifs. Parmi 
ceux-ci mentionnons: infelix (III 5.7) et felix terra (IV 1.48), 
terra feta (IV 9.22) et terris uberibus (I 22.10), l'épithète noble 
Jma (III 7.9) et celle de valeur philosophique: ad verum con­
scia terra (II 13.42). Ce nom est utilisé dans quatre directions 
sémantiques: 1) terra comme élément funèbre détient presque 
un quart du total de la fréquence (10 occurrences); 2) terra 
impliquant le sentiment patriotique (7 occurrences); 3) terra 
comme espace, cadre pour l'amour du poète, et 4) terra dans 
les expressions-clichés avec l'antithèse „terre-mer".

La difficulté de traiter poétiquement l'aspect chromatique 
des choses est bien connue14, pourtant elle n'est pas évitée par 
Properce. On rencontre dans ses élégies 23 termes de couleur 
avec le symbolisme traditionnel. L'image dominante c'est le 
blanc, en général le symbole de la pureté. Album, candidum,

14 Jean Cohen, Structure du langage poétique, Paris, Flammarion 
éditeur, 1966, p. 132,



Remarques sur le vocabulaire de Properce 147

argenteum, lucidum sont, comme on Ta mentionné plus haut, 
les épithètes du lys. Niveus c'est la couleur des cygnes (III 
3.39), des mains (III 6.12), des boeufs (III 19.26). Canus 
c'est le qualificatif habituel des cheveux gris, donc symbole 
de la vieillesse. Candidus, parfois signifie la pureté (candida 
lilia I 20.38), mais le plus souvent il a un caractère d'éro­
tisme particulièrement accentué, quand il est associé aux 
parties du corps humain. Le noir, généralement couleur de 
la mort et du deuil15, est exprimé par niger, ater, atratus, 
fuscus; joints à divers nom (par ex. ianua IV 11.2; regna 
IV 6. 78 etc.), ces adjectifs composent des métaphores pour 
désigner la mort. Fuscus peut aussi indiquer le coloris du 
visage (IX 33.15), et niger celui des yeux. Le poète obtient une 
image remarquable par le contraste des termes antithétiques: 
lumina nigra puellae (II 12.23), ou lumina nigra rogo (IV 
3.14). L' adjectif lurida, mélange de noir, de jaune et de livide 
présente un sémantisme complexe; il est l'épithète de umbra 
(IV 7.2) et de porta „la porte blême de l'enfer" (IV 11.8).

Le jaune est indiqué par deux termes: fulva, qualificatif 
de cama (II 2.5), les cheveux blonds, l'autre flavus, la lumière 
d'or des topazes (II 16.44), ou la couleur fauve d'une cri­
nière (IV 4. 20). Pour le rouge, il y a trois adjectifs: rubra, 
épithète de l'aurore (III 13.16), puniceus, la couleur des fram­
boises (III 13.28) et des bandelettes sacrées (IV 9.27) et 
purpureus dont la nuance est assez difficile de préciser: celle 
des cheveux (III 19. 22), du vin (III 17.17), des vagues de la 
mer (II 26.5) de l'arc-en-ciel (III 5.32) et du fil à tordre (I 
3.41). Le poète joint fréquemment deux couleurs contrastantes, 
le rouge et le blanc, en réalisant ainsi une évocation chroma­
tique picturale, qu'il fait ressortir par sa position dans le 
premier hémistiche: puniceo canas stamine vincta comas (IV 
9. 52) ou: candida purpureis mixta papaveribus (I 20.38). 
La nuance des pétales de la rose, roseus, apparaît une seule 
fois, lorsque le poète compare le visage de sa bien-aimée au 
rayons de l'aurore: color . . .  roseo collatus Eoo (III 24.7). 
Mais la délicatesse de cette comparaison est reniée brusque­
ment et avec sarcasme: cum tibi quaesitus candor in ore  
foret (III 24.8) „alors que l'éclat de ton visage était emprunté".

Les synonymes caeruleus et caerulus désignent la couleur 
de la mer et de ses dieux (III 7.62; II 9.15), mais aussi celle 
du concombre (IV 2.43). La distinction entre ses adjectifs est 
marquée de manière diverse par les poètes. Chez Properce 
c'est uniquement le genre qui les distinguent: le premier est 
tou jours em p loyé  au  m ascu lin  (caeruleus cucumis IV 2.43),

15 Jacques André, Étude sur les termes de couleur dans la langue 
latine, Paris, 1949, p. 48.

10*



Maria Pârlog

tandis que le second est toujours au féminin (caerula mater 
II 9.15). Chez Catulle, comme chez Ennius, ce n est pas le gen­
re, mais le nombre qui marque la distinction: caeruleus est 
employé au singulier (caeruleo ponto, Cat. 36.11; caeruleum 
sale Enn., Ann. 385) et caerulus toujours au pluriel (caerula 
aequora 64.7; prata. Enn. Ann. 143), tandis que chez Ovide le 
phénomène est inversé. On peut en conclure que Properce 
cherche à utiliser tous les procédés linguistiques de détail, 
susceptibles de rénover le vocabulaire poétique.

L'adjectif viridis est employé par Properce une seule fois, 
comme qualificatif de spelunca (III 3.27).

En comparant les images chromatiques chez Properce et 
chez Catulle, on constate la fréquence presque identique des 
images lumineuses (le blanc, le rouge, le jaune, avec 50, res­
pectivement 51 occurrences); une différence sensible existe au 
contraire en ce qui concerne les couleurs sombres: 20 occur­
rences chez Properce, par rapport à 6 occurrences chez Ca­
tulle. C'est une nouvelle preuve de la dualité des états d'âme 
du poète d'Assise, dont l'oeuvre se circonscrit entre deux pôles 
antithétiques: l'obsession de la mort et la joie de vivre. Les 
éléments et les signes à référence lyrique sont repris avec 
insistance et pourtant le lecteur n'a pas le sentiment d'une 
répétition fatigante, parce que le poète a trouvé des procédés 
qui assurent la variété de son oeuvre. Dans presque toutes ses 
élégies il développe un noyau épique, une histoire significative, 
plus ou moins ample, qui converge vers une morale ou une 
sentence du genre: Navita de ventis. de tauris narrat arator 
(II 1.43), ou Omnis amor magnus, sed aperto in coniuge maior. 
(IV 3.49). Mais pratiquant un art savant, Properce a renouvelé 
constamment cette structure. Par exemple, dans l'élégie IV 
7, des procédés phonétiques (ex. la correspondance phonique 
verticale de la voyelle dans la syllabe initiale des dix premiers 
vers: u-u-y-u-u /  e-e-e-e /  u; la symétrie de la structure phoni­
que du 5e pied des trois premiers vers etc.) s'allient à l'accu­
mulation de certains termes faisant partie du champ séman­
tique de la mort; ainsi les vers 1— 10 constituent une unité 
encadrée par les deux symboles de la mort: Manes, dans le 
premier vers, et Lethaeus liquor dans le dixième. Tous ces 
procédés contribuent à créer l'atmosphère grave et mysté­
rieuse16 réclamée par l'apparition du fantôme de Cynthie.

En guise de conslusion, nous croyons qu'il est nécessaire 
de souligner encore l'effort évident de Properce pour élever 
la poésie latine à un niveau supérieur à celui de son prédé­
cesseur Catulle. S'il n'y a pas réussi sous tous les rapports,

148

16 Frédéric Plessis, Études critiques sur Properce et ses élégies, 
Paris, Hachette, 1884, p. 306.



Remarques sur le vocabulaire de Properce 149

Properce a néanmoins le mérite d'avoir ennobli l'élégie éroti­
que non seulement par la permanence du sentiment de la 
mort, mais aussi par son lexique. Il n'y rien de trivial 
dans ses vers, rien du „priapisme verbal"17 de Catulle. 
Properce a évité l'expression obscène même dans les scènes 
d'un érotisme prononcé. Il a évité également les diminutifs: 
par rapport au 70 diminutifs de Catulle, on n'en trouve que 
21 chez Properce, et encore s'agit-il de mots usuels et sans 
valeur stylistique18. Cette préoccupation pour l'urbanité du 
langade lui a été imposée par les principes esthétiques du cer­
cle de gens d'une culture très élevée19 dont il faisait partie 
et où les principaux juges de ses élégies étaient des femmes 
(turba puellarum III 2.10) qui aimaient la poésie ou qui 
étaient poétesses elles-mêmes.

Properce n'est pas l'auteur d'une grande oeuvre; lui-même, 
il était conscient des faiblesses et des mérites d'une oeuvre 
qu'il caractérisait comme mollis liber. Toutefois, sa contri­
bution à l'évolution de la poésie latine n'est pas des plus mo­
destes. Elle répond à l'espoir que le poète exprime dans 
ces vers:

At mihi quod vivo detraxerit invida turba 
Post obitum duplici faenore reddet Honos. (III 1.21-22)

Bucarest. Maria Pârlog.

17 Jean Granarolo, L'oeuvre de Catulle. Aspects religieux, éthiques 
et stylistiques, T h èse . . . ,  Paris, „Les Belles Lettres”, 1967, p. 162.

18 Reino Hakamies, Étude sur Vorigine et l’évolution du dimi­
nutif latin et sa survie dans les langues romanes, en „Annales Aca­
demiae Scientiarum Fennicae”, Série B, Tome 71, Helsinki, 1951, p. 35.

19 A. Guillemin, Le public et la vie littéraire à Rome au temps 
de la république, en R. E.L., 12e année, fase. II, 1934, p. 331— 332.


