
ПРОБЛЕМА НРАВСТВЕННОЙ ОТВЕТСТВЕННОСТИ 
В ДРЕВНЕГРЕЧЕСКОЙ ЛИРИКЕ

В изучении ранней греческой лирики (V II-V bb . до н . э.) в 
последнее время значительно усилился интерес к выявлению тех ее 
формальных особенностей, которые восходят к традициям устной 
поэзии, к общему для эпоса и лирики запасу лексических и ритми­
ческих формул1. Нельзя отрицать полезность подобных исследова­
ний, если даже иногда их авторы понимают термин „формула44 
достаточно широко и не делают различия между устойчивым сло­
восочетанием и местом какого-то определенного слова в стихе, 
обусловленным ритмической структорой этого слова2. В то же 
время следует заметить, что за сходством лексики иногда упуска­
ется из виду существенное различие между мировоззрением эпи­
ческого поэта и лирического автора, у которого „эпические44 фор­
мулы часто наполняются совершенно новым содержанием.

Так, давно установлено, насколько по-разному трактует эпос, 
с одной стороны, и Тиртей, с другой, такие понятия, как άρετή

1 См. J. А. Notopoulos, Homer, Hesiod and the Achaean héritage of oral 
poetry, „Hesperia“ 20 (1960), 177— 197; D. Page, Archilochus and the oral tradition, 
„Archiloque. Entretiens sur l’antiquité classique“, t. X. Genève, 1964, 117—163; 
P. Giannini, Espressioni formulari nell’elegia greca arcaica, QUCC 16 (1973), 7—78. 
В примечаниях y Джан'нини — много ссылок на литературу вопроса.

2 Например, Джаннини часто считает формулами сочетания различных 
членов предложения, выделение которых в „формулу“ разрывает синтакси­
ческие связи; общим же для таких „формул“ является только ритмическая 
структура какого-нибудь одного слова. Так, ясно, что формы άγαθοΰ и άγαθών 
больше всего подходят для завершения первой или второй половины пентаметра, 
где они, естественно, и встречаются пять раз у Феогнида (ук. ст., стр. 15). Но 
следует ли отсюда, что είδότεζ ούτ’άγαθών и βούλεται έξ άγαθών, Не дающие 
связного смысла, надо считать формулами? Аналогичные случаи на стр. 19 
(любая форма от άμπλακίη дает завершение hemiepes, но ни один из приво­
димых примеров не повторяется Verbatim и не составляет formula-type, как 
это выставляет Джаннини в качестве методологического требовании на стр. 11), 
20 и 23 (ясно, что άνήρ в дактиле может употребляться только с предшеству­
ющими определением, составляющим трохей, а форме άνθρώπων или άνθρώποισ’ 
должно предшествовать определение, дающее спондей), 25 (άργαλέου или άργαλέη 
в завершении hemiepes с предшествующими различными определениями), 
32 (ίδεΐν), 37 (έξοπισω) и мн. др. О недостаточной разработанности самого 
понятия „формульности“ и неясности сущесувующих определений см.: Е. Dont, 
„Anzeiger für die Altertumswissenschaft“ 21 (1968) 137 сл.: 23 (1950), 129—132; 
И. M. Тройский. Вопросы языкового развития в античном обществе, Ленинград, 
1973, 144—147.



Проблема нравственной ответственности 115

и άνήρ άγαθός3. Добавим к этому еще один пример — значение 
прилагательного κρατερόφρων в эпосе и в единственной дошедшей 
до нас элегии Каллина. У Гомера эпитет κρατερόφρων прилагается 
к легендарным героям или полубогам (Гераклу, Ил. 14,324; 
Кастору и Полидевку, Од. 11, 299; Одиссею, Од 4,333=17,124), 
характеризуя их врожденное свойство4 5. Каллин называет κρατερόφρων 
άνήρ того, кто доблестно защищает отечество и за это удоста­
ивается от граждан почитания наравне с полубогом (ст. 18 сл.). 
При чрезвычайной близости лексических средств, используемых 
Каллином, к гомеровскому словоупотреблению, исходный пункт 
и система доказательств в его элегии совсем иные, чем в эпосе.

То же самое справедливо по отношению к Архилоху, вслед­
ствие чего нельзя согласиться с утверждением Пэйджа, будто 
„по своему духу64 поэзия Архилоха отличается от эпоса, а „по 
стилю — нет665. Понятие стиля не может ограничиваться суммой 
сходных фразеологизмов или метрических формул; стиль включает 
в себя целенаправленное использование лексических средств, 
подчиненное мировоззренческим установкам автора, и изучение 
литературного произведения только как замкнутого художес вен­
ного организма, вне связи с породившими его социальными усло­
виями, представляетя очевидный шаг назад по сравнению с резуль­
татами, уже достигнутыми в классической филологии. Поэтому 
возникает необходимость вновь обратить внимание на некоторые 
вопросы, по-разному решаемые древнегреческими лирическими 
поэтами в зависимости от общей идеологической направленно ти 
их творчества. К числу этих вопросов относится и проблема нрав­
ственной ответственности индивида.

Разумеется, некая сумма мировоззренческих представлений 
объединяет достаточно различных по их общественной позиции 
поэтов. Во всевластии Зевса, в непознаваемости его замыслов 
одинаково убеждены Архилох и Солон, Семонид и Пиндар6 7. Вместе

3 На это еще сорок лет тому назад обратил внимание W. Jaeger, Tyrtaios 
über die wahre αρετή SBB, 1932, 537—568. О необходимости семантического 
анализа в связи с новыми общественными условиями справедливо пишет В. 
Gentili, Lirica greca arcaica e tardo arcaica. в. кн.: Introduzione alio studio 
della cultura classica, Milano, 1972, 74—77, 93. См. также литературу у Джан- 
нини, пр. 5.

4 В таком же значении — у Ивика, фр. 17 Page, где речь идет о Палладе, 
рожденной Зевсом.

5 Page, ук. ст., стр. 161.
6 Во власти богов и Зевса свершение всего (τέλος εχει): Архил., фр. 223 

L В; См., фр. I: 1,5;, Солон, фр. I: 17,58; Феогн., 660; Алкм., фр. I: 83 сл.; Пинд. 
Ол. XIII 104 сл; Нем. VII 57; X 29; ср. Пиф. IX 44 сл. Напротив, людям неве­
домо, каков будет результат их усилий и исход их надежд, поскольку богам 
свойственно одних возносить, других низвергать: Архил,. фр. 123; Солон, 
фр. I: 33—70; Феогн., 135 сл., 164, 639 сл.; Пинд., Ол. VII 24—26; XII 5— 12; 
Пиф. II 88 сл., III 20—33; VIII 75—78; Нем. VI 6—8; VIII 44; XI 29—32, 43—46; 
фр. 182. Замыслы богов непознаваемы, и не следует удивляться ничему, раз 
оно произошло по воле Зевса: Архил., фр. 82; Солон, фр. 17: Пинд., Ол. XII
7 сл.; Пиф. X 48—50.

8 *



116 В. Н. Ярхо

с тем, несомненно расхождение между лирическими авторами во 
взглядах на обоснованность и справедливость судьбы, возно­
сящей и ниспровергающей смертных, и на зависимость между 
людской долей и естетственным ходом вещей в природе.

Уже Архилох взывал к Зевсу, ища в нем нелицеприятного 
судью всех человеческих дел, справедливых и несправедливых, и 
ожидая от него наказания преступника, нарушившего данную им 
клятву (фр. 171LB)7. Представление о карающих функциях Зевса 
получает дальнейшее развитие у Солона в известной элегии к 
музам, самое содержание которой показывает, как настойчиво 
бьется аттическая общественная мысль над проблемой правед- 
ливого мироустройства. Противоречие между двумя половинами 
этой элегии (ст. 1—32 с примыкающим к ним по смыслу заключе- 
ни м, 71—76, с одной стороны, и ст. 33—70, — с другой) отражает 
сложность и противоречивость действительности, в которой Солон 
стремится обнаружить справедливое воздаяние за совершенное 
преступление в качестве основного закона мироздания. И если 
непостижимая воля богов не всегда укладывается в рамки рацио­
нальной модели Солона, в конечном итоге он все же возвращается 
к мысли о том, что месть Зевса настигает виновного в неправедном 
обогащении (ср. άτη. . , ήν οπότε Ζευς πέμψτμ τεισομένην, 75 сл., 
и Ζηνος τίσις, ετεισεν, τίνουσιν в. ст., 25, 29, 31, замыкающих первую 
часть элегии).

Еще настойчивее мысль о собственной ответственности чело­
века звучит, како известно, в знаменитой „Евномии“ (фр. 3), которую 
уже В. Егер не без основания сопоставил с речью Зевса в I книге 
„Одиссеи“7 8. И хотя Егер несколько преувеличивал значение речи 
Зевса для всей концепции „Одиссеи“, в обоих случаях несомненно 
отчетливое противопоставление неразумного поведения людей 
благодетельной божественной воле9. Аналогичным образом в 
небольшом фр. 8 Солон прямо призывает своих соотечественников 
не взваливать вину за установление тирании на богов: ведь граждане 
сами усилили претендентов на личную власть и за эшо попали во 
рабство (μ ή θ ε ο ϊ  σ ι ν τούτων μοίραν έ π α μ φ έ ρ ε τ ε  — α υ τ ο ί  
γάρ. .. καί δ'-ά τα υ  τα  κακήν εσχετε δουλοσύνην, ст. 2—4).

Таким образом, „доля“, μοίρα, выпадающая человеку в 
этом мире, зависит, в представлении Солона, в значительной 
степии од самого человека. Чрезмерное стремление к богатству,

7 Связь с нарушением клятвы (δρκος) восходит еще к Гесиоду,
для которого понятие ύβρ^ς связывается в первую очередь с „неправедным 
судом“ и всякого рода клятвопреступлением. См. В. Ярхо, Религиозно-нрав­
ственная проблематика в поэмах Гесиода, ВДИ 1965, No 3, стр. 17 сл.; К по­
ниманию термина ύβρις в древнегреческой поэзии архаического общества, 
В кн.: „Античное общество“, М., 1967, стр. 356 сл.

8 W. Jaeger, Solons Eunomie, SBB 1926, 73 сл.
9 Cp. Од I, 33 сл.: οι δέ καί αύτοί//σφήισιν άτασθαλίηΐσι,ν . . .  — Солон, 

фр. 3:5 сл. : αύτοί δέ . · . άφραδίηισιν//άστοί . . ,



Проблема нравственной ответственности 117

нарушение священных заповедей Справедливости (σεμνά Δίκης 
θέμεθλα фр. 3, ст. 14) ставит под удар богов не только непосред­
ственно виновного, но и весь социальный коллектив, к которому 
он принадлежит. Нарушения общественной морали недаром хара­
ктеризуются как άδικα εργματα (фр. 1, г2; 3, 11; ср. άδικος νόος, 
фр. 3,7). — нормой поведения для индивида является δίκη, по­
нятие, в котором все еще ощущается первоначальное представление 
о том, что „подобает44 делать людям в соответствии с их обществен­
ным положением.

Иную позицию в этих вопросах занимает Пиндар.
Нельзя сказать, чтобы он остался совсем в стороне от той 

линии древнегреческой этики, которая связана для нас с именами 
Гесиода и Солона. Среди приводимых им для назидания мифоло­
гических примеров найдется несколько таких, в которых герои 
несут кару от богов за свою необузданную ненасытность (κόρος), 
гордыню (υβρις), чрезмерную жажду наживы (κέρδος)10. По мнению 
Пиндара, похвалы сограждан и благосклонности Зевса заслужи­
вает тот, кто, будучи счастливым и богатым, сдерживает в мыслях 
тяжкое пресыщение (Истм. III 1—6). Поэтому Пиндар стремится 
всячески подчеркнуть непричастность воспеваемых им героев к 
ύβρις11 и похвалить их за соблюдение справедливости. Впрочем, 
именно эти похвалы показывают, что δίκη является для Пиндара 
совершенно „номенклатурной44 категорией, чаше всего не вызы­
вающей у него никаких конкретных общественных ассоциаций.

Правда, призыв, адресованный Гиерону12, править народом 
по справедливости (δικαίωι πηδαλίωι, Пиф. I 86), вызван, очевидно, 
тем обстоятельством, что в прошлом у сиракузского тирана были 
не вполне безупречные деяния. Есть сообщение схолиев (к Пиф. 
Ϊ 91), что еще при жизни Гелона Гиерон строил против него козни 
в борьбе за власть. После смерти старшего брата Гиерон явно

10 Ол. I 56 ел.; Пиф. II 28; III 54; IV 139 с.; Нем. IX 33; XI 47 сл.; 
Пиф. I 92.

11 Диагор, следуя заветам отцов, идет ,,по дороге, враждебной гордыне“ 
(υβριος έχθράν οδόν. Ол. VII 89—91). Изгнанный из Кирены Дамофил „умеет 
ненавидеть гордеца“ (εμαθε δ’ύβρίζοντα μισεΐν, Пиф. IV 284). Клеонимиды, 
о которых речь пойдет ниже, „свободны от кичливой гордыни“ (κελαδεννάς 
τ ’όρφανοί ύβριος, Мст. IV 8 сл.). Для беспечальной жизни необходимо избегать 
„страшной гордыни“ αίνάν υβριν, Пиф. XI 55). В начале Ол. XIII Пиндар ви­
дит задачу Дики, Евномии и Ирины (которых он, следуя за Гесиодом, Теог., 
901 сл., называет дочерьми Фемиды) в том, чтобы отражать от государства 
„Гордыню, дерзновенную мать Ненасытности“ (άλέξειν fTßpLV, Κόρου ματέρα 
θρασύμυθον, 6— 10).

12 Существует мнение, что заключительные наставления в Пиф. I адре­
сованы не Гиерону, а его сыну Дейномену, юному царю Этны (напр., U. 
Wilamowitz-Moellendorff, Pindaros, Berlin, 1922, 300; R. Oehler, Mythologische 
Exempla in der älteren griechischen Dichtung, Aarau, 1925, 62; H. Fränkel, 
Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, N.-J., 1951, 585. Однако я не 
мог найти в тексте подтверждения этому толкаванию и вместе с большинством 
исследователей считаю адресатом рекомендаций Пиндара самого Гиерона.



118 В. Н. Ярхо

стремился избавиться от Полизала и вследствие этого чуть не 
оказался втянутым в войну с Фероном (Диод. XI 48,3—5). Наконец, 
если массовые изгнания с мест и переселение по воле тирана в 
другие города коренных жителей и не представляли чего-либо 
необычного в практике сицилийских правителей [так поступил 
Гелон с населением Камарины, Гелы, Мегар и Евбеи (Геродот, 
VII 56); Гиерон, основывая Этну и выселив для этой цели катанцев 
и наксосцев (Диод. XI 49), следовал примеру своего предшествен­
ника], то выдача Ферону гимерийцев, обратившихся к Гиерону 
за помощью против жестоко притеснявшего их Фрасидея (там же, 
48,6—8), явно не укладывается в нормы покровительства чужезем­
цам. Поэтому наставление Пиндара Гиерону „править по спра­
ведливости“ можно считать вполне обоснованным.

В других случаях, однако, Пиндар видит в „справедливости“ 
не более, чем обязательное свойство царя или знатного человека, 
не подкрепляемое какой-либо его практической деятельностью или, 
наоборот, вовсе ею опровергаемое. Так, нет оснований подвергать 
сомнению высокую оценку, которую Пиндар дает киренскому 
изгнаннику Дамофилу, обладающему „справедливым разумом“ 
(Пиф. IV 280 сл.: δικοααν . . . πραπίδων). Но, как выясняется, и 
киренский царь Аркесилай, против которого было направлено 
восстание под предводительством Дамофила, тоже „по справед­
ливости“ (έν δίκοα) вознесен на вершину счастья (Пиф. V 14), — 
боги даровали ему πολύς δλβος, явно не сообразуясь с его 
нравственными качествами13.

Требовать от пиндаровских богов определенной этической 
позиции нельзя именно по той причине, что в основе мироздания 
поэт видит, в отличие от Гесиода и Солона, не справедливое воз­
даяние смертным за их поведение, а чередование в жизни человека 
удач и бедствий, нисколько не обусловленное их собственной 
деятельностью; оно столь же естетственно, как переменное плодо­

13 Вскоре после 462 г., к которому относятся Пиф. IV и V, Аркесилай 
был убит народом в результате восстания или переворота, — не слишком под­
ходящий конец для царя, олицетворявшего справедливость. В связи с оценкой 
Аркссилая ср. также другие, ни к чему не обязывающие характеристики с уча­
стием δίκη: Ол. V II17; Пиф. V I47 сл.; V III70 сл.; Нем. III 29; IX 44; X 12. „Спра­
ведливость“ со времен Гесиода и Солона считается такой же обязательной 
нормой поведения для идеального правителя, как покровительство чужеземцам, 
— соответственно и этим качеством Пиндар наделяет и Ферона, и Гиерона, 
и Лампона с Эгины и вообще всех потомков Эака на Эгине (Ол. II 6; Пиф. III 
71; Ист. V I70; IX; IX 5; ср. Ол. VIII22, 26; Нем. IV 11—13). В отношении Гиерона 
это высказывание (ξείνοις δέ θαυμαστός πατήρ, Пиф, III 71) звучит особенно 
пикантно в свете уже упомянутой выдачи им гимерийцев Ферону. Что касается 
его отношения к собственным подданным, ко два сообщения заставляют усом­
ниться в справедливости других слов, сказанных о Гиероне Пиндаром (πραυς 
άστοΐς, Пиф. III 71): I) использование Гиероном женщин-наводчиц и осведоми- 
телей-шпионов (Арист., Пол. V 9, 3, р. 1313 Ь); 2) разрушение его гробницы 
бывшими катанскими изгнанниками (Страб., VI 2, 3, р. 268). „Ласковому к 
гражданам“ Гиерону едва ли пришлось бы прибегать к таким мерам при жизни 
и испытать такой позор после смерти.



Проблема нравственной ответственности 119

родие и отдих пашни и деревьев. И для людей смена успехов и 
неудач — закон природы (Нем. XI 39—43), не оставляющий места 
для применения нравственных критериев.

Если у Солона и ионийских философов перенесение на при­
роду их общественного опыта служило средством доказательства 
естественной обусловленности этических норм14, то ход мысли 
Пиндара — прямо противоположный. То туда, то сюда бросает 
людей дыхание ветра, и счастье подобно обильному дождю, не 
надолго проливающемуся с небес (Пиф. III 104— 106; Истм. IV 6). 
При таком положении вещей трудно рассчитывать, что доблестные 
поступки будут награждены богами, а позорные деяния наказаны15 16. 
О последних Пиндар предпочитает вообще не упоминать, а когда 
без этого совсем нельзя обойтись, то бедствия, постигшие какой- 
нибудь знатный род, расцениваются как следствие того самого 
естетсвенного порядка вещей, по которому на одно благо бессмерт­
ные дают людям две беды (Пиф. III 81). С этой точки зрения пока­
зательны рассуждения Пиндара о его соотечественниках-фиванцах, 
запятнавших себя в глазах всей остальной Греции союзом с персами.

Как известно, Пиндар не отличался политической прозор­
ливостью и долго не понимал ни значения победы, одержанной 
греками при Марафоне, ни всей величины опасности, угрожавшей 
Элладе накануне Саламинского сражения. Но последствий, к ко­
торым привела для его родного города проперсидская позиция,

14 В первую очередь следует назвать известный фр. 11 Солона: „Ветры 
волнуют море, но если бы его никто не тревожил, оно было бы самым спра­
ведливым (δικοαοτάτη) из всего существующего“. Справедливость приобре­
тает здесь значение искони присущей миру закономерности, организованности, 
Аналогичная мысль — у Анаксимандра (фр. В I), которому возникновение 
и разрушение (ή φθορά) всего существующего предствляется как вечный су­
дебный процесс: одни вещи несут наказание и получают возмездие от других 
за свою несправедливость (δί,δόναι γάρ αύτά δίκην καί τίσιν άλλήλοις της 
άδικίας), т.е. та сторона, которая захватила больше, чем ей положено, распла­
чивается другой, пострадавшей стороной; законом же существования предметов 
является δίκη — „равенство“, „справедливость“, его нарушение — άδικία. 
См. К. К. Зельин, Новые работы о философии Анаксимандра, ВДИ 1971, 
No 4, стр. 133, сл., 140, 147 сл.

Поэтому, и у Гераклита (фр. В 94) Эринии выступают как исполнитель­
ницы воли Дики, которые покарают даже солнце, если оно преступит поло­
женную ему меру (ύπερβήσεται, μέτρα).

16 Общей картины не меняют такие исключения, как награда Пелея за 
его отказ от безнравственных притязаний Ипполиты (Нем. V 25—37), — в 
Нем. IV 54— 68 его брачный союз с Фетидой является не более чем осуществле­
нием „сужденного Зевсом“ (τό μόρσιμον Διόθεν πεπρωμένον). Cp. A. Köhnken, 
Die Funktion des Mythos bei Pindar, B.-N.-Y., 1971, 199—206. Что касается 
нравственных функций самих богов, о чем также встречаются отдельные выс- 
казаывания (Пиф. II 49—52; VIII 1 сл., 10—12; Нем. X 54; фр. 159; 169, 2), то 
они находятся в вопиющем противоречии с позицией, занятой Зевсом в кон­
фликте Диоскуров с Афареидами: последние, как известно, преследовали 
Диоскуров за похищение стада и само же оказались в глазах Зевса виноватыми 
(Нем. X 57—72). Норвуд с полным основанием называет поведение Зевса в 
Нем. X „бесстыдной неспрведливостью“ (G. Nordwood, Pindar, Univ. of Calif., 
1945, 56).



занятая фиванской аристократией, он не мог не оценить, — доста­
точно вспомнить его высказывания в Истм. VIII, 9—15, о „камне 
Тантала“, нависшем над Фивами после их участия в битве при 
Платеях на стороне персов16. Точно так же Пиндар не мог не пони­
мать, что гибель его соотечественников в этом сражении или 
изгнание особенно активных его участников являются результатом 
их собственной политической позиции, заслуживающей определен­
ной этической оценки. Ничего подобрного мы у Пиндара, конечно, 
не найдем.

В начале IV Истмийской оды, посвященной фиванцу Мелиссу 
из рода Клеонимидов, Пиндар, как обычно, вспоминает о его 
предках и притом о достаточно близких по времени. Род Клео­
нимидов издревле пользуется в Фивах почетом, для многих соседей 
они являются проксенами, и к тому же совершенно свободны 
от кичливой годрыни, и тем не менне (άλλά. . , γάρ . . .) жестокая 
буря войны некогда опустошила их блаженный очаг, унеся в один 
день четырех мужей из славного рода. Только теперь, благодаря 
победе Мелисса, к его роду вернулась прежняя слава (ст. 7—9, 
19 сл.). Аналогичным образом истмийская победа фиванца Геро­
дота возрождает славу его отца Асоподора, пережившего неза­
долго до этого „кораблекрушение“ (Истм. I 36—40).

Исследователи давно расшифровали иносказательные вы­
ражения Пиндара в этих одах: „буря войны“, унесшая навеки 
четырех Клеонимидов, равно как и несчастье, настигшее Асопо­
дора, — не что иние, как Платейская битва16 17. Если об участии и 
гибели в ней Клеонимидов ода Пиндара является единственным 
свидетельством, то о роли Асоподора сообщает довольно подробно 
Геродот: в сражении при Платеях Асоподор командовал отрядом 
фиванской конницы, прикрывавшей отступление персов. Когда 
он заметил приближающихся в беспорядке к полю битвы мегарян 
и флиунтцев, он напал на них со своей конницей, положил на месте 
шестьсот человек, а остальных преследовал до самого Крхферона 
(IX 69). После победы греческого ополчения Асоподор, судя по 
той же Истм. I 34 сл., бежал вместе с сыном в Орхомен, откуда 
несколько лет спустя18 сумел вернуться в Фивы благодаря по­
беде сына.

Таким образом, в поведении Клеонимидов и тем более — 
Асоподора отчетливо проявляется их индивидуальное решение19 
и его реализация, которые меньше всего можно относить на счет

16 См. С. М. Bowra, Pindar, Oxf., 1964, 108—115; W. Kierdorf, Erlebnis 
und Darstellung der Perserkriege, Göttingen, 1966, 30—36 (там же — предше­
ствующая литература).

17 J. H. Finley, Jr., Pindar und the Persian invasion, H St, 63 (1958), 124 сл.
18 Временем написания Истм. Ï нам представляется болеее вероятным 

конец 470-х годов, чем начало 450-х (см. Bowra, о. с., 410).
19 Определенная часть фиванцев, как известно, стремилась принять 

участие в борьбе против персов, — см. Bowra, 110.



Проблема нравственной ответственности 121

богов. Однако Пиндар расценивает эти мрачные события в роду 
победителей все под тем же углом зрения, что и течение всякой 
человеческой жизни: гибель Клеонимидов — жестокий ураган и 
зимний мрак (τραχεία νιφάς, χειμέριος ζόφος), победа Мелисса 
— весна, когда земля покрывается пурпурными розами (Истм. 
IV 35 сл.); эмиграция Асоподора — кораблекрушение (ναυαγία), по­
беда его сына — возвращение к прежнему благоденствию (εύαμερία, 
Истм. I 36—40). Пиндар мыслит такими категориями, как смена 
времен года или стихийные бедствия, не доступные управлению 
со стороны человека. Все, что с ним происходит, — следствие бо­
жественной воли (δαιμόνων βουλαί, IV 37; ср. συν θεώι, 23) или 
судьбы (αΐσα, πότμος, I 35, 39).

Э. Банди, исследовавший Истм. I в чисто формальном плане, 
видит в „кораблекрушении“ Асоподора, как и в гибели Клеонимидов, 
характерный для Пиндара прием, сводящийся к созданию мрачного 
фона, на котором по контрасту еще ярче блестят новые победи 
знатного рода20. Однако для Пиндара дело не ограничивается 
художественным приемом: падения и взлеты в роду победителя 
служат для поэта доказательтсвом того, что даже собственные, 
вполне сознательные действия человека — не более, чем проявления 
закона, столь же неизбежного, како происходящая с естественной 
необходимостью смена времен год или не зависящее от человека 
неблагоприятное стечение обстоятельств (συν-τυχία). Такой трак­
товкой человеческого поведения Пиндар фактически устраняет 
самую возможность постановки вопроса о нравственной ответ­
ственности индивида за свои поступки, о соотнесении их с треби- 
ваниями широкого общественного коллектива.

Москва. В. Н. Ярхо.

ZUM PROBLEM DER MORALISCHEN VERANTWORTUNG IN DER 
ALTGRIECHISCHEN LYRIK

(.Zusammenfassung)

Beim Studium der frühgriechischen Lyrik läßt sich in der letzten Zeit ein 
anwachsendes Interesse an denjenigen Besonderheiten ihrer Form beobachten, 
die auf die Traditionen der „oral poetry“, auf den für das Epos sowie für die Lyrik 
gemeinsamen Vorrat an lexischen und rhythmischen Formen zurückzuführen sind. 
Dabei läßt man häufig aus den Augen, daß die gemeinsamen Schichten im Voka­
bular bei weitem nicht immer von der gleichen Weltanschauung des epischen Dich­
ters und des lyrischen Poeten zeugen, da der letztere die „epischen“ Formeln nur 
all zu oft mit einem neuen Gehalt ausfüllt. Die Betrachtung eines literarischen Wer­
kes nur als eines auf sich selbst bezogenen Organismus ohne jeglichen Zusammen­
hang mit den sozialen Bedingungen, die es ins Leben gerufen hatten, ist damit ein 
krasser Rückschritt, verglichen mit den schon vorhandenen Leistungen der klassi­
schen Philologie. Es entsteht aus diesem Grunde eine Notwendigkeit, auf einige

20 E. L. Bundy, Studia Pindarica. II: The first Isthmian ode. Univ. of Calif. 
1962, 47—53.



122 В. Н. Ярхо

Fragen enzugehen, die von den altgriechischen Dichtern je nach der ideologischen 
Grundlage ihres Schaffens entschieden wurden. Zu diesen Fragen zählt auch das 
Problem der moralischen Verantwortung des Individuums.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß eine Anzahl der Weltanschauungsmotive 
(z. B. die Allmacht des Zeus, die Unergründlichkeit seiner Pläne u.a.) bei den in ihren 
sozialen Ansichten ziemlich unterschiedlichen Dichtern die gleiche ist. Und doch 
stellt Solon an seine Mitbürger moralische Forderungen, wo das Tun eines Menschen 
mit den Normen einer gerechten geselschaftlichen Einrichtung bemessen wird, die 
unter Gottes Schutz steht. Für Pindar dagegen ist die Wandelbarkeit eines mensch­
lichen Schicksals, das abwechselnde Glück und Pech, bedingt durch keine eigenen 
Verdienste oder Verstoße, ein Naturgesetz.

Von dem politischen Standpunkte aus verhelfen dem Pindar diese Ansichten 
unter anderem dazu, einige Vertreter der thebanischen Aristokratie zu rehabilitieren, 
die sich durch den Bund mit den Persern befleckt hatten: die vier Kleonymiden 
(Isthm. VII 7—9, 19 f.) und den Asopodor (Isthm. I 36—40), welche in der Schlacht 
bei Plataeae an der Seite der Perser gekämpft hatten. Die völlig bewußten Handlun­
gen eines Individuums werden somit von Pindar als Offenbarungen desselben Natur­
gesetzes wahrgenommen, durch welches z. B. die Jahreszeit mit einer unumstöß­
lichen Notwendigkeit einander ablösen.


