
ZU EINIGEN LITERARISCHEN INSCHRIFTEN BEI NONNOS

In den Dionysiaka des Nonnos von Panopolis stößt der Leser 
bei der Lektüre des 48 Bücher umfassenden Epos auch auf einige Epi­
gramme. Fünf sollen hier vorgestellt werden, und zwar drei Grabinschrif­
ten auf Verstorbene (2, 529f. 37, lOlf. 17, 3lOff.) und zwei Inschriften, 
die sich Lebende für ihren bevorstehenden (11, 474f.) bzw. möglichen 
(15,360f.) Tod wünschen. Wie auch in der Praxis durchaus üblich, stehen 
die nonnianischen Epigramme, dem Charakter des Epos entsprechend, 
in Hexametern1 und stören so den regelmäßigen Abfluß der epischen 
Verse in keiner Weise. Im übrigen weichen sie, was ihre Formulierung 
und die in ihnen gemachte Aussage betrifft, nur unwesentlich von tat­
sächlichen Grabinschriften ab, wie eine nähere Untersuchung zeigen soll.2

I. Im 17. Buch wird eine neue Schlacht zwischen dem Heer des 
Dionysos und den indischen Truppen unter Führung des Inderkönigs 
Orontes geschildert. Als sich die Waage des Kampfes zugunsten der 
Inder zu neigen beginnt — nicht zuletzt durch den tapferen Kampf des 
Orontes —, greift Dionysos persönlich ein und ficht in einem Zwei­
kampf mit Orontes, ohne ihn, wie er es könnte, zu verletzen. 
Als Orontes, dadurch übermütig geworden, Dionysos höhnt und ihn 
als weibisch bezeichnet, schlägt dieser zornig mit seinem Thyrsos den 
Panzer des Inderkönigs entzwei. Obwohl Orontes diesmal offenbar 
nicht verwundet worden ist, gibt er sich, ohne an weitere Gegenwehr 
zu denken, überraschend den Tod, nachdem er Helios in einer Rede 
gebeten hat, Beriades, dem König der Inder, die Niederlage des indischen 
Heeres und seinen Tod mitzuteilen. Wie oft begnügt sich Nonnos nicht 
mit einer einfachen Darstellung eines Ereignisses, hier des Selbstmordes,

1 Auch sonst sind hexametrische Epigramme nicht ungewöhnlich. Mit Recht 
weist W. Peek: Griechische Grabgedichte, Berlin 1960, S. 11 daraufhin, „daß metri­
sche Form, wie sich fast von selbst versteht, zunächst bedeutet: die Versform des 
homerischen Epos, den Hexameter46. Zur Bevorzugung der Versform bei Grabauf­
schriften seit dem 6. Jh. v. Chr. heißt es S. 6: „. . . die wenigen prosaischen Inschrif­
ten auf Weih- und Grabdenkmälern werden seit dieser Zeit geradezu erdrückt von 
der Menge der in Hexametern und Jamben und bald auch in Distichen abgefaßten 
Texte44.

2 Vgl. dazu das Material bei Peek, W. : Griechische Grabgedichte, Berlin 1960.



125Zu einigen liter. Inschriften bei Nonuos

sondern „näht” doppelt3: Orontes stürzt sich, nachdem er sich 
Schwert in den Leib gestoßen hat, außerdem noch in einen Fluß. Damit 
ergibt sich für den Dirchter zugleich die Möglichkeit, eine Aitiologie 
anzubringen; denn der Fluß erhält durch dieses Ereignis gleichzeitig den 
Namen des toten Inderführers. Den im Wasser noch Zuckenden schmäht 
Dionysos in einer kurzen Rede (17, 242 — 305); dann erfährt der Leser, 
daß der Leichnam des Orontes an Land gespült und von Hamadryaden 
mit Wehklagen unter einem Lorbeerbaum bestattet wird, in dessen 
Stamm sie die folgende Inschrift einritzen (17, 313f.):

Βάκχον άτι,μήσας στρατιής πρόμος ενθάδε κεΐτοα,4
αύτοφόνω παλάμη δεδαΐγμένος ’Ινδός Όρόντης.
Hier ruht der Führer des Heeres, der den Bakchos nicht achtete,
gemetzelt von eigener Hand, der Inder Orontes.

Das Epigramm enthät die notwendigsten Angaben, die es enthalten 
muß bzw. kann5: Den Namen des Verstorbenen, seine Stellung, was 
ihn besonders auszeichnete und die Art des Todes. Ungewöhnlich 
freilich ist — und das zeigt das Fiktive dieser Inschrift —, daß es nicht, 
wie üblich, in Stein gehauen6, sondern in den Stamm eines Baumes 
geritzt wird. Ferner haben, soweit ich sehe, Selbstmörder im allge­
meinen keine Grabinschrift erhalten. Etwas anderes kommt hinzu: 
Den Verstorbenen Denkmäler mit Vers-Inschriften aufzustellen, ist 
in erster Linie griechische Sitte.7 Orontes ist aber Heerführer der Inder, 
und da paßt, was Nonnos über seine Bestattung berichtet, überhaupt 
nicht; denn die Inder pflegten ihren Toten nach der Verbrennung 
im allgemeinen nicht einmal Grabhügel zu errichten. Noch viel we­
niger widmeten sie ihnen Inschriften.8 Der Dichter überträgt hier, ohne

3 Ein geradezu „klassisch“ zu nennendes Beispiel für die von Nonnos häufig 
angewendete „Übermotivation“ ist der Tod Auras im 48. Buch (928—942). Aura 
stürzt sich aus Gram in den Sangarios und wird außerdem in eine Quelle verwandelt. 
Darüberhinaus macht ihr Körper noch eine Metamorphose durch: Ihre Brüste wer­
den ein Springquell, der Körper wird zur Strömung, die Haare zu Blumen, der Bogen 
zum Horn des Flußgottes, die Sehne zu Binsen und die Pfeile zu Rohr. (Vgl. dazu 
auch den Verfasser: Nonniana. In: Wiss. Z. Univ. Halle XVIII 1969 G, S. 233f.).

4 Dieser ενθάδε κεΐται — Typ des Grabepigramms begegnet sehr häufig. 
Vgl. Peek, W. : Griechische Vers-Inschriften (im folgenden kurz GV zitiert), Berlin 
1955, z. B. 342. 397. 412. 735 und öfter.

5 Vgl. Klaffenbach, G .: Griechische Epigraphik, 2. Auflage Göttingen 1966, 
S. 57ff. Er gibt einen guten Überblick über das, was ein Epigramm an Angaben ent­
halten konnte.

6 Klaffenbach, G.: a. a. O., S. 56f.
7 W. Peek, Griechische Grabgedichte, S. 6 verweist auf die Beobachtung, „daß 

die einfachen Formen der archaischen Weih- und Grabsteine ihre ziemlich genaue 
Entsprechung finden in sehr alten Inschriften aus Phoinikien“ . Er bezieht sich dabei 
auf P. Friedländer: Epigrammata, Berkeley und Los Angeles 1948, S. 7 Anm. 1, der 
sich seinerseits auf den Orientalisten W. F. Albright beruft. Hierbei handelt es sich 
um ganz kurze Grabaufschriften, etwa des Inhalts „Der und der hat mich dem und 
dem Gott geweiht“ . Weiter bemerkt W. Peek, daß kein Phoiniker daran gedacht 
habe, „einem solchen Schriftdenkmal je gebundene Form zu geben. . .“ .

8 Vgl. Gonda, J . : Die Religionen Indiens. I Veda und älterer Hinduismus. In: 
Pie Religionen der Menschheit Bd 11, Stuttgart I960, S. 130—138, besonders S. 134»



J.-Fr. Schulze126

zu überlegen, griechische Gepflogenheiten auf indische Verhältnisse.9
II. Dem gleichen ενθάδε κεΐται — Typ wie das eben besprochene 
Epigramm gehört die Inschrift im 37. Buch an. Der Zusammenhang 
ist folgender. Opheltes, ein im Verlauf des Epos im Vergleich zu ande­
ren nicht besonders hervorgetretener Gefolgsmann des Dionysos, 
ist im Kampf mit den Indern gefallen. Dionysos ordnet für ihn eine 
feierliche Bestattung an. Ein Scheiterhaufen wird aufgeschichtet und 
der Leichnam des Opheltes verbrannt. Der Scheiterhaufen wird spä­
ter von den Kriegern des Dionysos mit Wein gelöscht. Die Gebeine 
werden in einer Urne in der Erde beigesetzt, und darüber errichtet 
man einen Grabhügel aus Steinen, die die folgende Inschrift erhalten 
(37, 101f.):

νεκρός Άρεστορίδης μινυώριος ενθάδε κεΐται,
Κνώσσιος, Τνδοφόνος, Βρομίου συνάεθλος, Όφέλτης.
Der früh verstorbene Arestoride ruht hier,
Der Mitkämpfer des Bromios, der Indertöter Opheltes

aus Knossos.

Das Epigramm unterrichtet den Leser in knappster Form über das 
Wesentliche: Der Tote ist Opheltes, Sohn des Arestor, und jung an 
Jahren gestorben. Seine Heimatstadt ist Knossos auf Kreta, von der 
aus er als Kämpfer des Dionysos den indischen Feldzug mitmachte. 
Als besonderes Epitheton wird ihm das Beiwort Τνδοφόνος gegeben, 
wodurch zum Ausdruck gebracht werden soll, daß er viele Inder im 
Kampf getötet hat. Beweise dafür sucht man allerdings im Epos ver­
geblich. Für gewöhnlich ist Τνδοφόνος ein Epitheton des Dionysos 
(z. B. 25, 85). Auf Personen bezogen begegnet es nur einmal bei Aiakos 
(39, 146), der mehrfach als tapferer Kämpfer genannt wird (z. B. 23, 
13. 15. 24. 189 und öfter), und einmal bei Erechteus (24, 96), der als 
Führer der Athener auf seiten des Dionysos natürlich häufig vorkommt 
(z. B. 13, 171. 15, 156. 24, 95 und öfter). Opheltes trägt im Vergleich 
zu diesen beiden, wenn man so will, etwas ungerechtfertigt den Beina­
men Τνδοφόνος. Sein Name begegnet zum ersten Mal im Epos 32, 186, 
wo seiner bereits als eines Toten gedacht wird. Obwohl er also käm­
pferisch gar nicht weiter hervortritt, erhält er ein besonderes Begräbnis, 
eine besondere Grabstätte mit Inschrift, und ihm zu Ehren werden 
Festspiele veranstaltet. Dionysos liegt seine Bestattung offenbar be­
sonders am Herzen (35, 372ff. 379f.). Der Grund, weshalb ausgerech­
net Opheltes so geehrt wird, scheint mir im folgenden zu liegen. Non-

9 Dazu hat der Verfasser u. a. in einem Artikel unter dem Titel „Das Bild 
des Inders in den Dionysiaka des Nonnos von Panopolis“ Stellung genommen, der 
in einer Festschrift erscheinen wird. Der Inderkönig Deriades z. B. will im Kampf 
gegen Dionysos Brahmanen auf bieten (36, 344). Sie hätten, so Deriades, schon oft 
Selene vom Himmel geholt (36, 345ff.). Hier überträgt Nonnos offensichtlich magi­
sche Eigenschaften, die man den thessalischen Hexen zusprach (Vgl. Roscher, W. H.: 
Ausführliches Lexikon der griech. und röm. Mythologie, Bd II 2, Leipzig 1884 — 97, 
Sp. 3164L), kurzerhand auf die Brahmanen,



nos, dessen großes Vorbild für sein Fpos Monier ist10, hatte die Ab­
sicht, in Anlehnung an die Leichempieie für Patroklos in der Ilias 
in seine Dionysiaka etwas Ähnliches einzuarbeiten. Nun ist der Name 
Opheltes eng rnit der Begründung der nemeischen Spiele verbunden. 
Dieser Opheltes war Sohn des Lykurgos und der Eurydike. Er wird 
als kleines Kind von einer Schlange getötet, als ihn seine Amme Hyp­
sipyle kurze Zeit allein läßt, um den gegen Theben ziehenden Kriegern 
eine Quelle zu zeigen. Diese töten die Schlange und begraben das Kind. 
Der Seher Amphiaraos sieht in den Vorkommnissen ein schlechtes 
Vorzeichen und nennt das Kind deshalb statt Opheltes, was so viel 
wie ,,Segenspender“ bedeutet, Archemoros, „Anfang des Schlechten“. 
Zu Ehren des Kindes veranstalten sie zum ersten Male die Spiele, die 
in der Folgezeit die nemeischen genannt werden.11 Hier scheint der 
Anknüpfungspunkt für Nonnos zu liegen. Er wählt den Namen Ophel­
tes, um damit einen Übergang zu den Leichenspielen zu haben, die 
er in seinem Epos zu schildern beabsichtigt. Der kundige Leser ver­
band mit dem Namen Opheltes den Anfang der nemeischen Spiele, 
und wenn Nonnos den Dionysos auch nicht n ernei sehe Spiele veran­
stalten läßt, so bleibt er mit dem Namen doch in der Sphäre des Ago­
na len und ermöglicht gewissermaßen einen Assozsatiοnssch 1 uß. So 
betrachtet, verwundert die Herausstellung des sonst im Epos wenig 
hervortetenden Opheltes und die Tatsache, daß man ihm ein Epigramm 
gewidmet hat, nicht mehr.
111. Das zweite Buch der Dionysiaka berichtet vom Kampf der 
Götter gegen den Giganten Typhoeus, der den Versuch unternom­
men hat, sich des Himmels zu bemächtigen und Zeus zu entthronen. 
Zu diesem Zweck hat er zunächst die Waffen des Zeus, Donner und 
Blitz, geraubt, woraufhin die Götter den Himmel fluchtartig verlassen. 
Durch eine List gelingt es Zeus, wieder in den Besitz seiner Waffen 
zu gelangen und in einem gewaltigen Kampf den Typhoeus zu töten. 
Den toten Riesen, der — so Nonnos — auf seine Mutter Erde gewor­
fen wird (2, 560), verhöhnt Zeus in einer Rede (2, 565—630), an deren 
Schluß er ein Epigramm formuliert, daß er auf sein Grab schreiben 
wolle. Das ist natürlich nicht ernst gemeint, sondern soll den Triumph 
des Zeus nur noch deutlicher machen. Daran ändern rn. E. auch die 
Verse 625ff. nichts, in denen der höchste Gott zum Ausdruck zu brin­
gen scheint, daß er Typhoeus verzeihe (,,Wenn Du auch gegen den 
Himmel revoltiert hast, will ich Dir doch ein Grambai errichten“). 
Auch diese Inschrift entspricht klassischen Vorbildern (2, 6T)f.):

Zu einigen liter. Inschriften bei Nonnos 127

10 Die Dionysiaka des Nonnos enthalten zahlreiche Episoden und Schilde­
rungen, deren Vorbilder bei Homer zu finden sind. Hierher gehören u. a. der Katalog 
der bakchischen Truppen (13, 53ff. nach II. 2), die Beschreibung des Schildes des 
Dionysos (25, 368ff. nach 11. 18, wo der Schild des Achill beschrieben wird), ferner 
die Διός απάτη (31, 103—32; 96.35, 262ff. nach II. 14), die θεομαχία (36,1 —133 nach 
II. 20) und die άθλα επ’ Ό φέλτη (37, 103ff. nach II. 23, άθλα επί ΓΙατρόκλω).

11 Apoll. 3, 64ff.



128 J.-Fr. Schulze

Γηγενέος τόδε σήμα Τυφωέος12, ον ποτέ πέτροις 
αιθέρα μαστίζοντα κατέφλεγεν αίθέριον πυρ.
Dies ist das Grabmahl des Giganten Typhoeus, den, als er einst 
mit Felsen den Himmel geißelte, himmlisches Feuer vebrannte.

Ganz offensichtlich liegt der Nachdruck dieser Inschrift auf der Fest­
stellung der Freveltat des Giganten, nämlich sich an dem Götterhimmel 
vergriffen zu haben, und der Kunde von dem todbringenden Ende 
des Versuchs. Interessanterweise steht in dem Epigramm nichts da­
von, daß Typhoeus die Waffen des Zeus entwendet hat und des­
wegen zu Tode gekommen ist. Das empfand Kronion offenbar selbst 
als peinlich und überging es lieber mit Stillschweigen. Lediglich die 
Tatsache, daß Typhoeus durch die gleichen Waffen umkommt, die er 
gestohlen hatte, ist ein versteckter Hinweis auf dies Ereignis. Der Göt­
tervater wird in seinen Reaktionen ganz menschlich gedacht, wie sich die 
Griechen ja überhaupt die Götter mit allen menschlichen Schwächen 
behaftet vorstellten. Schon allein der Gedanke, Zeus würde eine Grab­
schrift verfassen, hat etwas Groteskes. Hinzu kommt, daß er Typho­
eus ein Kenotaph errichten will (2, 627), ein Leergrab also, wie es die 
Toten erhielten, deren Leichnam, aus welchen Gründen auch immer, 
nicht vorhanden war. In diesem Falle ist es wohl so zu verstehen, daß 
der auf der Erde liegende (2, 561) Tote für den im Himmel thronenden 
Zeus unerreichbar war. Unerreichbar natürlich in dem Sinne, daß sich 
der Göttervater nicht die Mühe machen wollte, sich aus einem solchen 
Anlaß auf die Erde zu begeben.
IV. Auch das 11. Buch entält ein Grabepigramm, zu dessen Abfas­
sung es auf folgende Weise kommt. Dionysos ist über den plötzlichen 
Tod seines Gefährten Ampelos verzweifelt. Als ihn nichts zu trösten 
vermag, empfiehlt Eros in der Gestalt eines Silens dem Weingott, eine 
neue Liebe zu suchen, damit er die alte vergesse. Um die Richtigkeit 
seiner Worte zu beweisen, erzählt Eros-Silen dem Dionysos die Ge­
schichte von Kalamos und Karpos.13 Beide liebten sich innig, und als bei 
einem Schwimmwettkampf Karpos, der im Begriff ist, als Sieger dem 
Wasser zu entsteigen, durch einen Windstoß in das feuchte Element 
zurückgeworfen wird und ertrinkt, ist Kalamos außer sich vor Trauer. 
In einer Rede stellt er Überlegungen darüber an, wer Karpos Tod ver­
schuldet haben könne, ob er vielleicht im Wasser einen besseren Freund 
gefunden habe, oder ob er von einer verliebten Najade entführt worden 
sei (11, 431 —445). Als er keinen Trost finden kann, beschließt er, wie 
Karpos den Tod in den Fluten zu suchen. Bevor er sein Vorhaben aus­
führt, bittet er die Najaden, ihn und Karpos ein gemeinsames Grabmal 
zu errichten und folgende Inschrift einzumeißeln (11, 476f):

12 Zu diesem Typ vgl. Peek, W.: G F 58.77.78.235 und öfter.
13 Schon R. Koehler: Über die Dionysiaka des Nonnus von Patio polis, Halle 

1853, S. 26, macht darauf aufmerksam, daß die Geschichte von Kalamos und Karpos 
sonst unbekannt ist. Ihm folgt R. Keydell: Eine Nonnos-Analyse. In: L’antiquité 
Classique 1932, S. 181.



Zu einigen liter. Inschriften bei Nonnos 129

Καρπού καί Καλάμοιο πέλω τάφος14, ους πάρος άμφω
άλλήλους ποθέοντας άμείλιχον εκτανεν ύδωρ
Des Karpos und Kalamos Grab bin ich, die einst beide,
einander sehnend, das grausame Wasser tötete.

Kalamos wird nach seinem Tod zum gleichnamigen κάλαμος, zum 
Schilf, Karpos seinerseits zum καρπός, zur Frucht. Beide leben also 
verwandelt weiter, und insofern kann die Geschichte für Dionysos 
tröstlich sein, weil auch sein Liebling Ampelos eine Metamorphose 
durchmachen wird. 12, lOlf. erzählt der Dichter denn auch die Ver­
wandlung des Ampelos in die gleichnamige Weinrebe. Das Epigramm 
gibt übrigens den wahren Sachverhalt mit der Wendung ους.. άμφω 
... άμείλιχον εκτανεν ύδωρ nicht korrekt wieder. Denn wirklich von 
sich aus getötet hat das Wasser nur Karpos, und das auch nur auf 
Betreiben des tückischen Windes, während Kalamos ja den Freitod 
gesucht hatte. Auch hier ist deshalb, wie beim Orontes-Epigramm 
(17, 313f), daran zu erinnern, daß es für Selbstmörder gewöhnlich eine 
Grabinschrift nicht gab.
V. Das 15. Buch der Dionysiaka enthält neben anderem die Geschich­
te von Hymnos und Nikaia (169 —422). Hymnos, ein junger Hirt, 
verliebt sich in die Jungfrau Nikaia, die auf jede Weise versucht, den 
dauernden Werbungen ihres Verehrers zu entgehen. Dieser unternimmt 
seinerseits alle Anstrengungen, die Liebe des Mädchens zu gewinnen. 
Als ihm Nikaia bei einem erneuten Annäherungsversuch ablehnend 
und drohend ihren Speer zeigt (312), bringt er in einer längeren Rede 
zum Ausdruck, es wäre schön für ihn, von der Hand des geliebten Mäd­
chens zu sterben. Ja er gibt Nikaia sogar Anweisungen, an welcher Stelle 
seines Körpers sie ihn am besten treffen solle (32Iff). Die Rede des 
Hirten gipfelt in der Bitte, Nikaia möge, wenn sie ihn getötet habe, das 
todbringende Geschoß auf sein Grab legen — nicht seine Gerätschaften, 
Schalmei und Hirtenstab, wie er ausdrücklich betont — und dieses mit 
Narzisse, Krokos, Milax und Anemone bepflanzen. Schließlich bittet 
er sie, mit einem Rötelstift15 das folgende Epigramm in sein Grab 
,,einzukratzen” (360 χάραξον) (361f.):

14 Ähnliche Formulierungen zeigen z. B. die Grabepigramme 112 und 1846 
in den GV von W. Peek.

15 Nonnos kannte sich offenbar nicht nur im formalen Aufbau und in der 
Topik der Epigramme aus, sondern auch in der Aufzeichnungstechnik. Tatsächlich 
spielte die rote Farbe, m it der die in den Stein eingeritzten B uchstaben ausgemalt 
wurden, eine nicht unbedeutende Rolle. Vgl. Klaffenbach, G.: a. a. O., S. 48. Über 
den Gebrauch des Rötels vgl. Kroll, W .: Minium. In: RE 15, Stuttgart 1932, S. 
1848ff. Plin nat. hist. 33, 122: minium in voluminum quoque scriptura usurpatur 
clarioresque litteras vel in muro vel in marmore, etiam in sepulcris, facit.

9 Ziva Antika



130 J.-Fr. Schulze

ένθάδε βουκόλος 'Ύμνος16, δν εκτανεν άμμορον εύνής
παρθενική Νίκαια και έκτερέιξε θανόντα.
Hier ist der Hirt Hymnos, den unteilhaftig ihres Lagers
die Jungfrau Nikaia tötete und als Toten bestattete.

Die Inschrift macht in Kürze das ganze Widersinnige der Situation 
deutlich: Die Jungfrau Nikaia hat nicht nur den Mann, der sie liebte, 
allein dieser Tatsache wegen ermordet, sondern auch beigesetzt und 
ihm eine Grabinschrift gewidmet — in der Tat ein unerhörter Fall, 
daß der Mörder sein Opfer unter Beachtung bestimmter gesellschaft­
licher Formen auch noch begräbt. Daß der Tote die Liebe der geliebten 
Mörderin nicht genossen hatte, wird kurz und prägnant mit άμμορον 
εύνής ausgedrückt. Nonnos kümmerte nicht, daß das Ganze in der 
Praxis des täglichen Lebens undenkbar war. Ihn reizte das Absonder­
liche der erdachten Situation, und die Vorstellung, ein verschmähter 
Liebhaber könne für sich selbst eine Inschrift entwerfen und diese 
seiner Mörderin zur Verwendung übergeben, hat ihm offenbar sehr 
zugesagt. Die Wirkung des Paradoxen wird durch das formal Normale 
des Epigaramms noch erhöht.

Alle nonnianischen Epigramme sind zweireihige Grabepigramme. 
Sie enthalten alle Angaben, wie sie in der Praxis des täglichen Lebens 
üblich waren: den Namen des Toten, manchmal auch sein Geschlecht 
und die Vaterstadt, die Ursache bzw. den Verursacher des Todes, 
darüberhinaus z. T. persönliche Angaben, die das Leben des Toten 
betreffen und seine Beziehungen zu anderen Menschen. Die Aus­
drucksweise ist, wie auch sonst bei Epigrammen, kurz und auf eine 
eindeutige Aussage bedacht. Auch in der Wortwahl zeigen sie die ge­
läufigen formelhaften Wendungen, sei es daß der Name des Toten 
im Nominativ mit ένθάδε κεΐται („Hier liegt der. . .“) verbunden 
wird (17, 31 lf. 37, lOlf.) bzw. das Verb sinngemäß zu ergänzen ist (15, 
366f.) oder der Angabe des Namens im Genitiv τόδε σήμα (έστίν) 
(2, 629f.) bzw. πέλω τάφος (11, 476) im Nominativ folgt („Das ist 
das Grab des. . .“). Das Metrum ist durchweg der Hexameter.

Wenn wir uns abschließend die Frage stellen, warum Nonnos 
Grabepigramme in sein Werk eingearbeitet hat, können wir eine schlüs­
sige Antwort nicht ohne weiteres geben. Es fällt jedoch auf, daß je­
des Mal mit einer solchen Inschrift ein Teilabschnitt bzw. eine Ge­
schichte des Gesamtwerkes zu Ende geht. Im zweiten Buch beendet 
das Epigramm die Typhoeus-Geschichte und damit das Ringen der 
Götter mit dem Erdensohn. Die Geschichte von Kalamos und Karpos 
findet im 11. Buch ihren Abschluß unmittelbar nach dem von Kala­
mos zitierten Grabspruch. Ähnlich ist es im 15. Buch. Kaum hat Hym­
nos Nikaia gebeten, ihn doch, wenn er schon ihre Liebe nicht errin­
gen könne, mit ihrem Speer zu töten und sein Grab mit einer Inschrift

16 Zu dieser verkürzten Ausdrucksweise vgl. z. B. AP 7,7 (Beckby):

ένθάδε θειος "Ομηρος, δς 'Ελλάδα πάσαν άεισε,
Θήβης έκγεγαώς τής έκατονταπύλου.



Zu einigen liter. Inschriften bei Nonnos 131

zu versehen, da hat der Hirt auch schon sein Leben verwirkt. Damit 
endet eigentlich auch die Geschichte, denn die noch folgende Auf­
zählung der Trauernden ist mehr oder weniger schmückendes Bei­
werk. Der Tod des Orontes von eigener Hand und die ihm von Naja- 
den gewidmete Inschrift (17, 31 If.) ist im Grunde gleichbedeutend 
mit der Unterbrechung des Kampfes zwischen Dionysos und den In­
dern; denn die 17, 315ff. noch geschilderten Kampfhandlungen wir­
ken angehängt und können nicht darüber hinwegtäuschen, daß mit 
dem Tode des Inderführers Orontes der Kampf zumindest vorläu­
fig ein Ende hat. Den Leichenspielen für Opheltes geht im 37. Buch 
die Verbrennung und Bestattung des Toten voraus. Der ernste Ab­
schnitt der Feierlichkeiten endet damit, daß auf dem Grabstein die 
Inschrift angebracht wird. Unmittelbar darauf folgt der Beginn der 
Leichenspiele und damit der ungezwungenere Teil der Beisetzungsfei­
erlichkeiten.

Abgesehen von diesem rein formalen Einarbeitungsprinzip der 
Inschriften spielt sicher auch das Streben des Dichters nach Abwechs­
lung, die er im Prooemium seines Epos (1, 15) versprochen hatte, eine 
Rolle, nicht zu vergessen seine Vorliebe für das Ungewöhnliche.17 
Denn wo gibt es das schon sonst, daß einem Selbstmörder eine In­
schrift gewidmet oder daß eine potentielle Mörderin vom möglichen 
(und tatsächlichen) Opfer um die Anbringung eines Grabepigramms 
gebeten wird? Es ist freilich möglich, in dem einen oder anderen Fall 
den guten Geschmack des Dichters in Frage zu stellen, doch können 
wir ihm, was die Verwendung von Inschriften in einem Epos betrifft, 
kaum Originalität und Kenntnis der Materie absprechen.

Halle/S. J.-Fr. Schulze.

17 Es sei nur an die Tektaphos-Geschichte erinnert (26,101—145), in der er­
zählt wird, wie Tektaphos, von König Deriades unter grausamen Bedingungen gefan­
gengehalten, von seiner Tochter Eëria, die eben entbunden hatte, mit ihrer Milch 
vor dem Verhungern gerettet wird.

9*


