IXION E ORESTES EMBLEMI DI DUE ETA DELLA GIUSTIZIA
NELLE EUMENIDI DI ESCHILO

La vicenda di Orestes & paragonata a quella di Ixion due volte
nelle Eumenidi. In Atene Orestes, che prega presso la statua di Athena
appare alla dea ,venerando supplice come Ixion” L Apollon, ammo-
nito dalle Erinyes di non poter piu proferire puri oracoli dopo aver di-
feso I’omicidio commesso da Orestes, si giustifica dicendo: ,forse che
Zeus, mio padre, commise un errore quando Ixion il primo omicida lo
supplicava?”’2

Poca importanza avrebbe questo conafronto se sottolineasse in Ores-
tes solo la gia nota condizione di supplice 3 Maggiore rilievo acqui-
sta invece quando vi si riconosce un argomento usato da Eschilo per
dare lustro alla giustizia dell” Areopago. Il significato di questo confronto
tra Ixion e Orestes, due personaggi tanto diversi, si trova prendendo in
considerazione I’intenzione di Eschilo nella tragedia e gli avvenimenti
che nel mito precedono e seguono la condizione di supplice, comune ad
entrambi.

Ixion & il primo che versa il sangue di un parented4. Per I’enormita
del .uo misfatto nessuno lo vuole accogliere come supplice. Trova asilo
solo in cielo dove ¢ purificato da Zeus e continua a vivere li tra gli dei.
Tenta poi di sedurre Hera ed & condannato a girare eternamente le-
gato a una ruota o, secondo un’altra tradizione e relegato negli inferi.

Orestes, nella trilogia di Eschilo vendica suo padre uccidendo, per
volere di Apollon, Klytaimestra e Aigisthos. Trova purificazione a Dei-
fi, ma le Erinyes di sua madre continuano a perseguitarlo. Dopo aver
peregrinato tra gli uomini, sempre per volere di Apollon Orestes giunge
ad Atene e si rivolge alla dea di quella citta. Athena istituisce in quell’
occasione il tribunale dell’Areopago e questo dichiara innocente Orestes

1 Aesch. Eumen. 440—441 nooo @uAdoowv eotiag éung mMEAAC/OEUVOC TIPOO-
iktwp év Tpomoig ‘1&iovog,

2 Aesch. Eumen. 11i—718 "An. 'H kai matip TI o@AMeTal, BouAeupdtwv/
TPWTOKTOVOIGI TipoaTpomaic ‘1€iovog

3 E’ questa Topinione degli scoliasti accettata nei commenti moderni.

4 Pind. Pith. 2, 21—48; Diod. Sic. 4, 69, 4; Eust. 102, 21 sgg.; Tzetzes, Chil.
9, 273; Schol. Ap. Rhod. 3, 62; Schol. Eur. Phoen. 1185. Il suocero non ha in realta
éueLAlov aipa ma é la vittima che una litote sostituisce al padre cfr. M. Delcourt,
preste et Alcméon, Paris 1959 p. 57 n. 1.



118 Maria Rocchi

perché ha ucciso per obbedire ad Apollon. In seguito a cio le Erinyes lo
lasciano in pace e persuase da Athena si trasformano in Eumenides.

| personaggi nella tragedia in parte aderiscono al modello mitico,
in parte sono ricreati da Eschilo5 nell’intento di elogiare quel tri-
bunale per cui non & materia di giudizio solo il fatto in s¢, ma anche la
volonta che I’'ha ispirato. Per questo oltre a far concludere in quel modo
la vicenda di Orestes davanti all’Areopago, Eschilo crea ad arte due
eta della giustizia, una che precede e una che inizia con I’istituzione di
quel tribunale.

Alla prima eta fa presiedere le Erinyes e le contrappone come
vecchie divinita ad Apollon il giovane dio sostenitore della nuova giu-
stizia67 Alle Erinyes fa sostenere I'applicazione della legge del ta-
glione, per cui un omicidio ne vuole un altro e si ha cosi una catena
infinita di morti.

Ad Apollon fa assumere invece, nei confronti di Orestes, il ruolo
di novello Prometheus che per onorare un uomo va contro la legge de-
gli dei e distrugge le antiche moirail

In questa contrapposizione di eta rientra anche il confronto tra
Ixion e Orestes. Il paragone infatti, nel contesto delle Eumenidi, vuol
dire che Orestes ¢ simile ad Ixion perche sottoponendosi per primo alla
nuova giustizia & anch’egli primo supplice della nuova eta.

Quando Athena definisce infatti Orestes ,,venerando supplice
come Ixion”, I’eroe le obbietta immediatamente che egli & supplice si
ma diverso da quello perché non chiede di essere purificato8 L’os-
servazione della dea, subito smentita da Orestes, serve ad illustra-
re la differenza tra i due e a far vedere che Orestes & Ii a chiedere un
perfezionamento di quella purificazione che fu di Ixion e che egli gia
possiede.

Quando Apollon dice ,,forse che Zeus mio padre commise un erro-
re quando Ixion il primo omicida lo supplicava?”, la portavoce delle
Erinyes gli ribatte immediatamente ,,tu lo dici, ma se io non ottengo giu-
stizia sara grave di nuovo la mia presenza in questa regione”9. Apol-
lon, pronto a difendere Orestes davanti all’Areopago appena isti-
tuito, si sente in questo ruolo simile a Zeus perché sta per iniziare una
nuova eta di giustizia. Le Erinyes perd, minacciando di perseguitare
ancora Orestes, denunciano come inadeguata una purificazione del
tipo di quella di Ixion e mostrano cosi la differenza tra le due eta.

5cfr. J. Vernant, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Grece ancienne,
Paris 1972 p. 15 sgg. 24 sgg. 53 sgg.; M. Massenzio, ,,Religioni e civilta“ 1, 1972 p.
285—318.

6 Aesch. Eumen. 69, 150, 162, 172.

7 Aesch. Eumen. 171—172. mapd vopov Bswv Bpotea pév Tiwv, / TaAdlyeveig
0¢ poipag @Bioag.

8 Aesch. Eumen. 443—446 Op. "Avaoc’ ABdva, TPAOTOV €K TV LOTATWY /
TWV OWV €NV PEANUS a@aipiow Méya'/oUK eipi mpooTpomalog, oud’ €xwv pLoog /
Tpo¢ Xelpi YN TO oov €peldunv Bpétag’ cfr. ibidem 235 sgg.; 287 sgg.

9 Aesch. Eumen. 719—720 Xo. Aéyelc éyw &€ prp tuxoboo TA¢ dikng / Ba-
peia xwpa TS’ OMIANOW TAALV.



Ixion e Orestes nelle Eumenidi di Eschilo 119

Il problema delle Eumenidi ¢ infatti quello della reintegrazione di
Orestes nella vita civile a risolvere il quale non e riuscita la purificazione
delfica, come non riusci quella di Ixion, anzi questa risulta un esempio
fallimentare.

Ixion infatti, purificato da Zeus, fu assunto in cielo e questo rap-
presentd perd lui un’alternativa alia terra nella quale non poteva pil stare
perché respinto da tutti gli uomini. La vita in cielo perd gli fu insosteni-
bile e, vittima della sua hybris, trovd infine il suo spazio vitale in aria dove
ruotava a meta strada tia i due mondi, quello celeste e quello terrestre,
cioe al di fuori di questi o nel Tartaro che vale a dire io stessol0L

Simile a questa condizione di Ixion & quella di Orestes, che dopo
essersi purificato a Delfi non recupera una vita in terra, non puo abi-
tare la casa di suo padre ne sacrificare su pubblici altari, né essere
accolto nella phratrian, ma € condannato a morte dalle Erinyes che
minacciano anche la regione che lo ospita. In questa situazione egli
si sente realmente simile a Ixion e in attesa del giudizio dice: ,,ora per
me la fine & di impiccarmi o di vedere la luce*12 La morte per impicca-
gione che egli si prospetta lo innalza infatti da quella terra dove non
pud piu vivere e lo pone al di fuori nello spazio di Ixionl3 La
vita € invece quella che il tribunale solo gli assicura, la reintegrazione
nella comunita degli uomini per cui € ,di nuovo cittadino di Argo,
abita nei possessi paterni per opera di Pallas, Loxias e Zeus Soter*14"

Visto in questa luce il confronto tra Ixion e Orestes ha una fun-
zione essenziale poiché sottolinea che la reintegrazione nella vita civile
non viene né a Ixion né a Orestes da una divinita, ma é offerta a questo
ultimo da un tribunale che, per quanto di istituzione divina e nei suo
caso operante con la partecipazione degli dei, & pur sempre un’assem-
blea di uomini. C’& da notare infine che Ixion anche per gli altri carat-
teri si inserisce perfettamente nelle Eumenidi come personaggio opposto
a Orestes.

Dovendo relegare questa figura nel tempo delle Erinyes con le
quali né gli dei né gli uomini vogliono essere in contattoldh Eschilo
trova in Ixion il personaggio adatto: nel mito € quello che si pone al
di fuori delle norme che regolano i rapporti tra gii uomini e tra questi
e gli dei ed ¢ il padre di Kentauios un mostro mezzo uomo e mezzo

1 cfr. per questa interpretazione del mito le considerazioni di M. Detienne,
Les jardins d'Adonis, Paris 1972, p. 167.

11 Aesch. Eumen. 652—656 Xo. M®¢ ydp 10 @eOyelv Tou.V UTIEPSIKEIG opa’ /
TO PNTPOC Oiy’ opalpov €KxEag medoi, /eI’ &v Apyel dOUOT’ 0iKAoEl maTpog; /
Troioiol Bwpoic xpwuevog Toig drpioig;/moia 3 XéPVIY QPOTEPWY TPOCOEEETAL;

2 Aesch. Eumen. 746 Op. Nuv ayxévng pol Tépuat’; N @dog BAEMELv.

13 per questo senso delFimpiccagione cfr. C. Andreis ,,Studi e Materiali di
Storia delle Religioni“ 35, 1964 p. 132.

14 Aesch. Eumen. 757—760 Apyeiog dviip aubi,g ev te Xprpactv / oikel mo-
Tp@oI¢ IHoAAGd0L kai Aogiou/lkaTi— Kal Tou TAVTO Kpivovtog Tpitou/ ZwTAPOC,
O¢ moTpwov 0ideabeig¢ popov

15 Aesch. Eumen. 69—70 ypaial moAalai moideg, ai¢ o0 peiyvutal / Bewv
TIg 000’ dvBpwrog o0de Brp TOTE*

16 cfr. nota 4 e in particolare Pind. Pith 2, 21. .48.



120 Maria Rocchi

bestia, anch’egli quindi al di fuori di ogni regolals. Ixion partecipa
anche dell’opposizione ad Apollon che le Erinyes rappresentano nella
tragedia, essendo egli legato genealogicamente come fratello o figlio
a Phlegyas esemplare nemico di Apollon, quello che con la sua gente
deruba e brucia il tempio di Delfil7.

Questi caratteri macroscopicamente negativi e ancora il pessimo
comportamento di Ixion verso Zeus, messo a confronto con quello di
Orestes figura di ottimo supplicel8 dovevano provocare immediatamente
nello spettatore la riflessione critica che € I’oggetto di questo articolo.

Roma. Maria Rocchi.

17 Ixion, figlio di Phlegyas: Eur. frg. 424; Schol. Ap. Rhod. 3, 62; Schol
Hom. IL 1, 268; Schol. Pind. Pith. 2, 39; Schol. Stai. Theb. 4, 539; Serv. Aen. 6, 601
618; fratello: Strab. 9, 442c; Eust. 333, 26; per il rapporto tra Phlegyas e Apollon
cfr. S. Eitrem in Pauly-Wissowa, Realencyclopadie der klassischen Altertumswis-
senschaft, s. v. Phlegyas.

18 Aesch. Eumen. 754 sgg.



