
IXION E ORESTES EMBLEMI DI DUE ETÀ DELLA GIUSTIZIA 
NELLE EUMENIDI DI ESCHILO

La vicenda di Orestes è paragonata a quella di Ixion due volte 
nelle Eumenidi. In Atene Orestes, che prega presso la statua di Athena 
appare alla dea „venerando supplice come Ixion” L Apollon, ammo­
nito dalle Erinyes di non poter più proferire puri oracoli dopo aver di­
feso l’omicidio commesso da Orestes, si giustifica dicendo: „forse che 
Zeus, mio padre, commise un errore quando Ixion il primo omicida lo 
supplicava?”1 2

Poca importanza avrebbe questo conafronto se sottolineasse in Ores­
tes solo la già nota condizione di supplice 3. Maggiore rilievo acqui­
sta invece quando vi si riconosce un argomento usato da Eschilo per 
dare lustro alla giustizia dell’ Areopago. Il significato di questo confronto 
tra Ixion e Orestes, due personaggi tanto diversi, si trova prendendo in 
considerazione l’intenzione di Eschilo nella tragedia e gli avvenimenti 
che nel mito precedono e seguono la condizione di supplice, comune ad 
entrambi.

Ixion è il primo che versa il sangue di un parente4. Per l’enormità 
del . uo misfatto nessuno lo vuole accogliere come supplice. Trova asilo 
solo in cielo dove è purificato da Zeus e continua a vivere lì tra gli dei. 
Tenta poi di sedurre Hera ed è condannato a girare eternamente le­
gato a una ruota o, secondo un’altra tradizione è relegato negli inferi.

Orestes, nella trilogia di Eschilo vendica suo padre uccidendo, per 
volere di Apollon, Klytaimestra e Aigisthos. Trova purificazione a Dei- 
fi, ma le Erinyes di sua madre continuano a perseguitarlo. Dopo aver 
peregrinato tra gli uomini, sempre per volere di Apollon Orestes giunge 
ad Atene e si rivolge alla dea di quella città. Athena istituisce in quell’ 
occasione il tribunale dell’Areopago e questo dichiara innocente Orestes

1 Aesch. Eumen. 440—441 ήσοα φυλάσσων εστίας έμής πέλας/σεμνός προσ- 
ίκτωρ έν τρόποις Ίξίονος,

2 Aesch. Eumen. I l i —718 ’Απ. Ή  καί πατήρ τι σφάλλεται, βουλευμάτων/ 
πρωτοκτόνοισι προστροπαΐς Ίξίονος

3 E’ questa Topinione degli scoliasti accettata nei commenti moderni.
4 Pind. Pith. 2, 21—48; Diod. Sic. 4, 69, 4; Eust. 102, 21 sgg.; Tzetzes, Chil. 

9, 273; Schol. Ap. Rhod. 3, 62; Schol. Eur. Phoen. 1185. Il suocero non ha in realtà 
έμφύλιον αίμα ma è la vittima che una litote sostituisce al padre cfr. M. Delcourt, 
preste et Alcméon, Paris 1959 p. 57 n. 1.



118 Maria Rocchi

perchè ha ucciso per obbedire ad Apollon. In seguito a ciò le Erinyes lo 
lasciano in pace e persuase da Athena si trasformano in Eumenides.

I personaggi nella tragedia in parte aderiscono al modello mitico, 
in parte sono ricreati da Eschilo5 nell’intento di elogiare quel tri­
bunale per cui non è materia di giudizio solo il fatto in sè, ma anche la 
volontà che l’ha ispirato. Per questo oltre a far concludere in quel modo 
la vicenda di Orestes davanti all’Areopago, Eschilo crea ad arte due 
età della giustizia, una che precede e una che inizia con l’istituzione di 
quel tribunale.

Alla prima età fa presiedere le Erinyes e le contrappone come 
vecchie divinità ad Apollon il giovane dio sostenitore della nuova giu­
stizia6 7. Alle Erinyes fa sostenere l’applicazione della legge del ta­
glione, per cui un omicidio ne vuole un altro e si ha così una catena 
infinita di morti.

Ad Apollon fa assumere invece, nei confronti di Orestes, il ruolo 
di novello Prometheus che per onorare un uomo va contro la legge de­
gli dei e distrugge le antiche moirai1.

In questa contrapposizione di età rientra anche il confronto tra 
Ixion e Orestes. Il paragone infatti, nel contesto delle Eumenidi, vuol 
dire che Orestes è simile ad Ixion perchè sottoponendosi per primo alla 
nuova giustizia è anch’egli primo supplice della nuova età.

Quando Athena definisce infatti Orestes ,,venerando supplice 
come Ixion”, l’eroe le obbietta immediatamente che egli è supplice sì 
ma diverso da quello perchè non chiede di essere purificato8. L’os­
servazione della dea, subito smentita da Orestes, serve ad illustra­
re la differenza tra i due e a far vedere che Orestes è lì a chiedere un 
perfezionamento di quella purificazione che fu di Ixion e che egli già 
possiede.

Quando Apollon dice ,,forse che Zeus mio padre commise un erro­
re quando Ixion il primo omicida lo supplicava?”, la portavoce delle 
Erinyes gli ribatte immediatamente ,,tu lo dici, ma se io non ottengo giu­
stizia sarà grave di nuovo la mia presenza in questa regione”9. Apol­
lon, pronto a difendere Orestes davanti all’Areopago appena isti­
tuito, si sente in questo ruolo simile a Zeus perchè sta per iniziare una 
nuova età di giustizia. Le Erinyes però, minacciando di perseguitare 
ancora Orestes, denunciano come inadeguata una purificazione del 
tipo di quella di Ixion e mostrano così la differenza tra le due età.

5 cfr. J. Vernant, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Grèce ancienne, 
Paris 1972 ρ. 15 sgg. 24 sgg. 53 sgg.; M. Massenzio, „Religioni e civiltà“ 1, 1972 p. 
285—318.

6 Aesch. Eumen. 69, 150, 162, 172.
7 Aesch. Eumen. 171—172. παρά νόμον θεών βρότεα μέν τίων, / παλαιγενεΐς 

δέ μοίρας φθίσας.
8 Aesch. Eumen. 443—446 Όρ. ’Άνασσ’ Άθάνα, πρώτον έκ τών υστάτων / 

τών σών επών μέλημ5 άφαιρήσω μέγα'/ούκ είμί προστρόπαιος, ούδ’ έχων μύσος / 
προς χειρί τήμή το σον έφεζόμην βρέτας' cfr. ibidem 235 sgg.; 287 sgg.

9 Aesch. Eumen. 719—720 Xo. Λέγεις· έγώ δέ μή τυχοΰσα τής δίκης / βα­
ρεία χώρα τήδ’ ομιλήσω πάλιν.



II problema delle Eumenidi è infatti quello della reintegrazione di 
Orestes nella vita civile a risolvere il quale non è riuscita la purificazione 
delfica, come non riuscì quella di Ixion, anzi questa risulta un esempio 
fallimentare.

Ixion infatti, purificato da Zeus, fu assunto in cielo e questo rap­
presentò però lui un’alternativa alia terra nella quale non poteva più stare 
perchè respinto da tutti gli uomini. La vita in cielo però gli fu insosteni­
bile e, vittima della sua hybris, trovò infine il suo spazio vitale in aria dove 
ruotava a metà strada tia i due mondi, quello celeste e quello terrestre, 
cioè al di fuori di questi o nel Tartaro che vale a dire io stesso10 11.

Simile a questa condizione di Ixion è quella di Orestes, che dopo 
essersi purificato a Delfi non recupera una vita in terra, non può abi­
tare la casa di suo padre nè sacrificare su pubblici altari, nè essere 
accolto nella phratrian , ma è condannato a morte dalle Erinyes che 
minacciano anche la regione che lo ospita. In questa situazione egli 
si sente realmente simile a Ixion e in attesa del giudizio dice: „ora per 
me la fine è di impiccarmi o di vedere la luce“12. La morte per impicca­
gione che egli si prospetta lo innalza infatti da quella terra dove non 
può più vivere e lo pone al di fuori nello spazio di Ixion13. La 
vita è invece quella che il tribunale solo gli assicura, la reintegrazione 
nella comunità degli uomini per cui è ,,di nuovo cittadino di Argo, 
abita nei possessi paterni per opera di Pallas, Loxias e Zeus Soter“14̂

Visto in questa luce il confronto tra Ixion e Orestes ha una fun­
zione essenziale poiché sottolinea che la reintegrazione nella vita civile 
non viene nè a Ixion nè a Orestes da una divinità, ma è offerta a questo 
ultimo da un tribunale che, per quanto di istituzione divina e nei suo 
caso operante con la partecipazione degli dei, è pur sempre un’assem­
blea di uomini. C’è da notare infine che Ixion anche per gli altri carat­
teri si inserisce perfettamente nelle Eumenidi come personaggio opposto 
a Orestes.

Dovendo relegare questa figura nel tempo delle Erinyes con le 
quali nè gli dei nè gli uomini vogliono essere in contatto15 16, Eschilo 
trova in Ixion il personaggio adatto: nel mito è quello che si pone al 
di fuori delle norme che regolano i rapporti tra gii uomini e tra questi 
e gli dei ed è il padre di Kentauios un mostro mezzo uomo e mezzo

Ixion e Orestes nelle Eumenidi di Eschilo 119

10 cfr. per questa interpretazione del mito le considerazioni di M. Detienne, 
Les jardins d'Adonis, Paris 1972, p. 167.

11 Aesch. Eumen. 652—656 Xo. Πώς γάρ το φεύγειν του.V ύπερδικεΐς ορα' / 
το μητρος αίμ’ ομαιμον έκχέας πέδοί,,/^πειτ’ έν ’Άργει δώματ’ οίκήσέι πατρός; / 
ττοίοισι βωμοΐς χρώμενος τοΐς δήμιοις;/ποία δε χέρνιψ φρατέρων προσδέξεται;

32 Aesch. Èumen. 746 Ορ. Νυν αγχόνης μοι τέρματ’; ή φάος βλέπειν.
13 per questo senso delFimpiccagione cfr. C. Andreis „Studi e Materiali di 

Storia delle Religioni“ 35, 1964 p. 132.
14 Aesch. Eumen. 757— 760 Α ργείος άνήρ αυθί,ς εν τε χρήμασιν / οίκεϊ πα- 

τρφοις ΙΙαλλάδοζ καί Λ οξίου/Ικατι— και του πάντα κρίνοντας τρίτου/ Σωτήρος, 
δς πατρωον αίδεσθείς μόρον

15 Aesch. Eumen. 69— 70 γραΐαι παλαιαί παΐδες, αίς ού μείγνυται / θεών 
τις ούδ’ άνθρωπος ούδε θήρ ποτέ*

16 cfr. nota 4 e in particolare Pind. Pith 2, 21. .48.



120 Maria Rocchi

bestia, anch’egli quindi al di fuori di ogni regola16. Ixion partecipa 
anche dell’opposizione ad Apollon che le Erinyes rappresentano nella 
tragedia, essendo egli legato genealogicamente come fratello o figlio 
a Phlegyas esemplare nemico di Apollon, quello che con la sua gente 
deruba e brucia il tempio di Delfi17.

Questi caratteri macroscopicamente negativi e ancora il pessimo 
comportamento di Ixion verso Zeus, messo a confronto con quello di 
Orestes figura di ottimo supplice18 dovevano provocare immediatamente 
nello spettatore la riflessione critica che è l’oggetto di questo articolo.

Roma. Maria Rocchi.

17 Ixion, figlio di Phlegyas: Eur. frg. 424; Schol. Ap. Rhod. 3, 62; Schol 
Hom. IL 1, 268; Schol. Pind. Pith. 2, 39; Schol. Stai. Theb. 4, 539; Serv. Aen. 6, 601 
618; fratello: Strab. 9, 442c; Eust. 333, 26; per il rapporto tra Phlegyas e Apollon 
cfr. S. Eitrem in Pauly-Wissowa, Realencyclopädie der klassischen Altertumswis­
senschaft, s. V. Phlegyas.

18 Aesch. Eumen. 754 sgg.


