
ЭЛЕМЕНТЫ КУЛЬТА ЗМЕИ В ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЕ 
НАРОДОВ ЮГО-ВОСТОЧНОЙ ЕВРОПЫ (К ВОПРОСУ ОБ 

ЭТНОКУЛЬТУРНОМ НАСЛЕДИИ ДРЕВНЕГО НАСЕЛЕНИЯ 
БАЛКАНО-ДУНАЙСКОГО РЕГИОНА)

Проблемы сохранения этнической традиции чрезвычайно 
важны для изучения этногенеза народа. Сопоставление этни­
ческих комдонентов в культуре этноса, их генетическая карак- 
теристика, выявление удельного веса того или другого этни­
ческого признака в общей культуре народа составляет сущест­
венные звенья при исследовании этногенетических процессов. 
Одним из таких звеньев в изучении этногенеза и формирования 
народов Юго-Восточной Европы является проблема фракийского 
наследия. Исследования, направленные на ее изучение объясняют 
многие общие черты в этнокультурном облике южнославянских 
и восточнороманских народов. В конечном итоге они ведут 
к решению многих общебалканских этногенетических проблем.

Объектом исследования в данном случае избран один из 
элементов духовной, как наиболее традиционной, культуры наро­
дов Юго-Восточной Европы. Как будет показано ниже, у южно- 
славянских и восточнороманских народов широко были распро­
странены верования (а в настоящее время еще сохранились отдель­
ные их элементы) в змею —■ защитницу дома и домашних, несущую 
им здоровье, покровительницу скота, полей, растительности и вод.1 
Несмотря на то, что эти представления не в равной мере сохрани­
лись у различных народов Балкано-карпатских земель, вцелом 
следует сказать, что в той или иной мере они характерны для всех 
народов этой части Европейского континента.

Весьма ярко и разносторонне они проявились у южных сла­
вян. По свей Болгарии была широко распространена вера в духа- 
покровителя дома, имевшего облик змеи. ,,Змии-синорници”, 
„змии-стопани” , ,,смокве-домакини” по народным повериям жи- Ч

Ч В этой работе, ставящей своей целью изучение древнебалсканского 
наследия, оставлены вне поля зрения те верования народов Ю.-В. Европы, в 
которых змея фигурирует как существо, приносящее вред и всяческое зло. 
Корни представлений о злой змее, так сказать о ,,змее с отрицательным знаком", 
как думается, нет оснований искать только в местных древнебалканских (будь 
то фракийских, будь то греческих или римских) верованиях.



92. Т. Д. Златковская

вут в каждом доме, охраняют благополучие и здоровье членов 
семьи, спасают дом от пожара, чумы, злых духов и других напа­
стей. Жизнь этих животных связана, как думают, с жизнью главы 
семьи и ее членов, поэтому змей не следует убивать2. В некоторых 
районах Болгарии дух= покровитель дома носит название ,,стихи”, 
,,стия”, происходящее от новогреческого σοοιχειά3 4. Также как и у 
современных греков,4 стихя —- то домовой, то водяной дух; в 
своем первом значении он появляется в виде различных животных, 
но чаще всего — в виде змеи.

Представления о змее — покровительнице дома нашли 
отражение в деревянной орнаментике болгарского жилища. Хотя 
памятников этого рода в Болгарии сохранилось немного, мы все 
же могли бы отнести к ним, например, обрамление портала прием­
ной („голямата одая”) в доме Чорбаджи Руси (вторая половина 
или конец XVIII в.) в деревне Жеравна, Котленского района. 
Украшение состоит из сочетания геометрических мотивов — кру­
гов, розеток с фигурами змей или ящериц. К этой же категории 
памятников о змее — защитнице дома следует отнести и Изображе­
ние змеи на окружающей двор стене (Деянова къща в Панагюрище)5 
и ворота в с. Мечка, Русенского района6. В каменных рельефах 
некоторых болгарских церквей (церкви ,,Св. Парашкева” в Трояне; 
,,Св. Тодор” в с. Райков о Смолянского райна; „Св. Георги” в г. 
Златице) нашло отражение языческое представление о змее -  защит­
нице и подательнице благ: ее изображение есть над воротами 
церквей, на их карнизах и на прицерковных колодцах7. Помимо 
очень характерного для изображения доброй змеи места распо­
ложения — над входом, любопытно и то, что змея здесь изобра­
жается в сочетании с древом жизни, ветвями и т. п., символами, 
резко отличающими эти композиции от традиционной для хри­
стианского искусства трактовки змея-дьявола. Вероятно, каменные

2. М. Арнаудов. Вградена невеста. Студии върху българските обреди 
и легенди. Сб. НУ. ХХХ1У, София, 1920, стр. 309; его же. Очерки по бьлгарския 
фолклор. София, 1934, стр. 569; Д. Маринов, Народна вЪра и религиозны народны 
обычаи, Сб НУ XXVIII, 1914, стр. 105; К. Moszynski, Ruitura ludowa Slowian. 
Szesc II, zeszyt I, Krakow, 1934, s. 566.

3 M. Арнаудов, Вградена невеста, стр. 292. Отсутствие этого названия 
для обозначения домашнего духа в районах Болгарии, находящихся вдали от 
границ с Грецией и не имеющих компактного греческого населения (Д. Мари­
нов, Народна вЪра и религиозны народны обычаи, стр. 213) служит достаточным 
подтверждением этой мысли М. Арнаудова.

4 G. F. Abbott, Macedonian Folklore, Chicago, 1969, ρ. 257—259; В. 
Schmidt, Griechische Märchen, Sagen und Volkslieder, Lpz, 1877, S. 158, N  16; 
J. C. Lawson, Modern Greek Folklore and Ancient Greek Religion, Cambridge, 1910 
Последняя работа цит. по М. Арнаудов, Вградена невеста, стр. 294.309.

5 3. Димитров, Дърворезбената у  краса в къщата на Руси Чорбаджи.. 
София, 1956, стр. 73 и табл. XX, 2; А. Василиев. Каменни релефи. София,, 
1959, стр. 50.

6 П. А. Петров, За някои декоративны елементи на кръговидните и ство- 
лестите надгробии паметници в Балкаио-карпатската облает. ИЕИМ, УШ, 
1965, стр. 208.

7 А. Василиев, Каменни релефи. София, 1959, стр. 50—51 и табл. 113, 187



Культ змеи в духовной культуре пародов 93

рельефы церквей сохранили следы веры в змею —■ покровитель­
ницу дома й храма, успешно соперничавшей с христианскими пред­
ставлениями.

Сведения о присутствии верований в домашнюю змею- 
покровительницу можно почерпнуть и из сербских этнографиче­
ских материалов. Сербы верили, что каждый дом имеет свою 
змею-защитницу („чуваркућа”, ,,блазна”)? которая приносит 
счастье и благополучие. Она якобы живет у порога или под очагом, 
имеет аршин в длину, бела как снег и в отсутствие домашних 
может петь. Ее нельзя убивать т. к. смерть этой змеи влечет за 
собой гибель хозяина или хозяйки дома. Даже непреднамеренное 
убийство змеи требует определенных ритуальных действий, спа­
сающих от возмездия за злодеяние; нечаянноубитую змею сле­
довало покрыть платком и закопать в землю. Чтобы змея не поки­
нула дом, ее поят молоком и всячески охраняют8. Эти предста­
вления до сих пор бытуют в Югославии среди пожилых людей.

В македонских и сербских преданиях змей играет роль за­
щитника человеческой жизни и дарителя всяческих благ, этим 
же, вероятно, объясняется широкое использование имени Змея в 
юнацкой ономастике.9

В сербском эпосе бытует образ доброго змея-спасителя, 
вырвавшего у злого треглавого арапа девушку Яню и других 
красавиц, водивших хоровод на берегу Савы, и избавившего их 
от позора. В юнацком эпосе образ домашней змеи перерастает в 
образ доброго гения всего народа, его свободы, счастья, бла­
госостояния: уход змеи из страны влечет за собою неисчислимые 
несчастья и напасти.10

Насколько известно, значительно слабее, чем в эпосе и народ­
ных довериях, отражена вера в домашнюю змею в изобразитель­
ном искусстве сербов, в частности в убранстве их жилища. Тем 
не менее, имеются сведения о присутствии этого сюжета. Так 
на входных воротах из Лесковца изображение змей искусно 
переплетается с растительным орнаментом: фигуры двух змей

8 С. Кнежевић, Лик змије у  napoqmj умешносши и традищци. Гласник 
Етнографског музеја у Београду", кн. 22—23, Београд, 1960, стр. 60; Е. Лилек, 
Вјерске старине из Босне и Херцеговине. ,,Гласник Земаљског музеја у Босни 
и Херцеговини". Сарајево, јули—септембар, 1894, стр. 365—366; E. Lilek, 
Volksglaube und volksthümlicher Cultus in Bosnien und der Hercegovina. „Wissen­
schaftliche Mittheilungen aus Bosnien und der Hercegovina“, Bd. IV, Wien, 1896, 
S. 440.

9 T. Вражиновски. Ликот на змевоиг во македонскише преданија, „Ма­
кедонски фолклор" година VI, број 11, Скопје 1973 стр. 60; S. Zecevic. Zmaj 
и narodnom verovanju severoistoene Sr bi je, Там же, година II, број 3—4, Скопје, 
1969; Filipovic. Kult zmija и okolini Skoplja. „Miscellanea“ , I, Beograd, 1937, 
s. 136—147; В. В. Иванов, В. M. Топаров. Исследования в области славян- 
скихя древностей, Москва, 1947, стр. 118.

10 Б. Петровић, Српске народне пјесме из Босне и Херцеювине. књ. III, 
Биоград, 1870, стр. 276, No 27; М. Халанский, Южнославянские сказания о 
Кралевиче Марке. I, Варшава, 1893, стр. 44—46.



94 Т. Д. Златковская

как бы поднимаются из вазонов с цветами, из их туловища, как от 
ствола дерева - ветви, растут стебли трав и цветы11.

Вера в домашнюю змею-локровительницу отражена в укра­
шениях и на обрядовых хлебах сербов. Среди обрядовых хлебов 
с изображением змеи (их пекут на различные праздники) есть и 
такие, на которых представлены все члены семи с их хозяйс­
твенным инвентарем, скотом, мельницей; все это окружено изоб­
ражением змеи.12 И до сих пор в СФРЮ пекут обрядовые хлебы, 
которые называют ,,змијурка” или ,,кућна змијурка”, на кото­
рых изображают домашнюю змею-защитницу здоровья и благо­
состояния семьи.13

Весьма ценные материалы, характеризующие присутствие 
верований в добрую змею, дает исследование памятников дерев­
янного зодчества и фольклора молдаван. Как нам удалось убе­
диться во время этнографических работ в МССР14, изображение 
змеи на молдавском жилище — весьма частое явление. Чаще 
всего изображение змеи входит в композицию украшения фронтона 
или его конька; встречается на гребне кровли, является фигур­
ным завершением лобных досок (молд. —· скындуре лаптэ), укра­
шением ворот или двускатной кровли над ними. Эти материалы 
указывают на устойчивость традиции о змее — покровительнице 
дома у молдаван. Обилие материала дает возможность более 
четко, чем это было сделано по отношению к ранее рассмотрен­
ным аналогичным данным, выявить смысловую нагрузку этого 
сюжета в декоре жилища. Для этого следует исследовать, во- 
первых, другие сюжеты, несущие аналогичную смысловую и де­
коративную нагрузку и, во-вторых, обратить внимание на то, 
в сочетании с какими символами изображалась змея. Мотивы, 
присутствующие в декоре молдавской народной архитектуры 
вообще, в деревянном декоре — в частности символизируют до­
брые силы, способствующие процветанию семьи и ее хозяйства. 
Так в геометрических узорах превалируют перекрещивающиеся 
круги и колеса; розетки, восходящие к солярным знакам: ромб 
или два ромба на стержне — символ древа жизни15. Среди зоо­

11 С. Кнежевић, Указ, соч., стр. 70, рис. 7.
12 С. Кнежевић, Указ, соч., 66; Колач из Заплтьа (округ Лесковца), 

1900 год.
13 Там же, стр. 67.
14 Сбор материала производился в августе 1973 г. автором настоящей 

статьи и м.н.с. Отдела этнографии и искуствоведения АН МССР Ю. В. По­
повичем. Обследованы села пяти районов МССР: Ниспоренского, Страшен- 
ского, Каларашского, Котовского и Оргеевского. Кроме того, мне была пре­
доставлена возможность использовать богатый фото-архив этого Отдела, за 
что я приношу самую глубокую благодарность заведующему Отделом этно­
графии АН МССР В. С. Зеленчуку и заведующему сектором народного искус­
ства М. Я. Лившицу.

lj М. Н. Лившиц, Цекор в народной архитектуре Молдавии. Кишинев 
1971, стр. 38—39.



Культ змеи в духовной культуре народов 95

морфных мотивов деревянного декора жилища чаще всего встре­
чаются изображения рыбы — христианский символ бога; конских 
голов —■ знака, связанного с культом солнца, появляющихся в 
сочетании с древом жизни или солнечным диском; льва — знака 
зодиака, символизирующего силу и власть. Среди астральных 
мотивов очень часто повторяется в различных вариантах изобра­
жение солнца, появляющееся обычно на наиболее видной части 
здания — на фронтоне. Очень распространен растительный 
орнамент (букет, вазон с цветами, просто отдельный цветок); 
в нем очень часто фигурирует лоза, гроздь — символ раститель­
ного плодородия16. Присутствие только положительных символов 
в молдавском деревянном декоре дает возможность полагать, 
что и змея представлялась молдаванам как доброе существо и 
изображение ее знаменовало присутствие добрых сил или ставило 
целью привлечь таковые к дому и семье.

Не менее знаменательны и сочетания изображения змеи с 
другими животными и знаками. Часто змея изображается вместе 
с солнцем или солярными знаками; с птицей; с растительным 
орнаментом или растениями. Соединение змеи с этими символами 
еще раз подчеркивает тесную связь в традиционном представлении 
народа этого животного с силами, дарующими плодородие, уро­
жай и, следовательно, благополучие.

Молдавский фольклор также указывает на прочно утвер­
дившиеся и ставшие у молдаван традиционными представлаения 
о змее, как о животном, приносящем в дом благосостояние, здо­
ровье, счастье и всяческое благополучие. Пожилые люди и поко­
ление среднего возраста хорошо помнят предание о ,,шарпеле 
касей“, ,,штима косей", ,,часорникул касейк‘ — змее-покровитель- 
нице дома, приносящей счастье. Считалось, что ее умерщвление 
может повлечь за собой смерть хозяина дома, а исчезновение пред­
вещало несчастья, болезни17. Представление о том, что каждый 
дом имеет свою змею, сохранилось и у среднего и пожилого по­
коления молдаван18. Характерно, что хозяева большинства домов, 
на которых изображение змеи носит уже очень схематичный, 
условный характер, безошибочно называют декор своего жилища 
,,шарпел“, хотя не всегда могут дать объяснение появлению 
этого сюжета. Предания о домашней змее у модлаван имели, 
а в некоторых случаях сохраняют и сейчас, довольно развитую 
фабулу.

16 Там же, стр. 38, 39, 41, 45, 46, 50, 52. Здесь же даны объяснения смы­
слового содержания всех перечисленных символов и литература по этому 
вопросу.

17 В. С. Зеленчук, Дохристианские верования у молдаван. Архив Отдела 
этнографии АН МССР, стр. 5— 6. Аналогичные данные мне сообщил и науч­
ный сотрудник сектора фольклора отдела этнографии и искусствоведения 
АН  МССР Е. В. Жунгиету.

18 с. Юрчены, Ниспоренского р-на МССР. Лункаш Александра Степа­
новна, 38, лет; записано в авг. 1973 г. (Полевые материалы автора).



Т. Д. Златковская96

Материалами о верованиях в змею-покровительницу дома 
изобилует и этнография румын. Они очень ярко отражены, прежде 
всего, в декоративном убранстве народного румынского жилища. 
Змею изображают на деревянных коньках дома, где это изображе­
ние чаще всего встречается в двух вариантах: а) две змеи, обра­
щенные друг к другу; б) змея в центре композиции конька, две 
ветви по бокам ее19. Изображение змей присутствует и на дерев­
янном обрамении входа (на фронтоне и боковых опорных балках) 
землянок и полуземлянок20. Это изображение присутсувует и в 
деревянном декоре ворот (резьба по дереву). По всей Румынии, 
но, судя по публикациям, особенно часто в Ольтении, на попереч­
ных и вертикальных балках ворот встречается изображение одной 
змеи, композиция из нескольких змей или змей в сочетании с ра­
стительным или геометрическим орнаментом21. Этот орнамент 
настолько часто присутствует на деревянных воротах и калитках 
Румынии, что в некоторых районах считается (наряду с изобра­
жением коней) превалирующим22 23. Также как и у других на­
родов Юго-Восточной Европы, змея в украшении румынского 
жилища встречается в сочетании с ветвями, солярными знаками 
и другими положительными символами. Также, как это можно 
было видеть в Болгарии, изображение змеи и в Румынии встре­
чается на дверях церквей27. В этом явлении также следует видеть 
указание на древние языческие корни этих изображеинй24, по­
явившихся вероятно, в тот период, когда языческие традиции 
еще имели силу противостоять христианским догмам.

Румынский фольклор также очень красочно свидетельствует о 
вере в змею-покровительницу дома. Помимо верования в домового, 
которого румыны иногда представляли себе в виде змея („smeul”), 
существует также поверие о том, что каждый дом имеет свою 
домашнюю змею-покровительницу (,,serpi de casa55).25 * В различ­
ных областях Румынии существовали следующие предания о 
домашней змее: она хорошее, тихое существо и пьет молоко из 
тарелки вместе с детьми (обл. г. Яссы, с. Бодены; обл. Нямць, 
с. Ускаць; обл. Вардеале, с. Хацег); она не причиняет никакого

19 Ch. Focça, Elemente décorative în architectura popularä din zona etnogra- 
fica a jiului de sus. SCIA, N 3—4, 1954, p. 25—45, fig. 25, fig. 30 (2-ой. ряд, третье 
изображение слева).

20 Ch. Focça, Elemente décorative la hordeiele din sudul regiunii Craiova.. 
SCIA, N 3—4, 1955, p. 98—99, fig. 26.

21 H. Stahl. Portile Täränesti la Romîni. SCIA, N 2, 1960, pp. 90, 91, 95,
s

fig. 4; B. Zderciuc, Aspecte de architectura popularä din Comuna Yeud, raionul Visen, 
regiunea Baia-Mare, SCIA, N 1—2, 1955, p. 322; T. Papahagi, Images d'etnographie 
Roumaine. T. III, Bucuresti, 1934, p. 111, fig. „b“.

22 B. Zderciuc, Указ, соч., p. 322.
23 H. Stahl, Указ, соч., p. 91.
24 Fl. Stahl, Там же
25 T. Pamfile, Metodohgie româneasca. T. Il, Bucure§ti, 1916, p. 17—18;

Ch. et A. Ubicini, Provinces danubiennes et roumaines. Paris, 1856, p. 313;
M. Арнаудов, Вградена невеста, стр. 309,



Культ змеи в духовной культуре народов 97

зла; ее нельзя убивать (обл. Яссы; обл. Прахова; обл. Тутово; 
обл. Сучава); она символизирует счастье (обл. Сучава; обл. Ту­
тово); она живет под основой дома; является часами дома (обл. 
Банат); каждый дом имеет свою змею (обл. Дымбовица); если 
кто-нибудь ее убьет, то умрет хозяин дома (обл. Кэвырлуй; обл. 
Дымбовица; обл. Яссы; обл. Текучиу) или умрут все члены семьи 
из дома убйтой змеи (обл. Бузеу; обл. Нямць; обл. Олт; обл.. 
Прахово)26. Имеются сведения о существовании преданий о до­
машней змее, бытовавших в начале нашего века в обл. Сучава, 
с. Броштены; на Буковине, с. Стража; в обл. Текучиу, с. Цапу: 
„Каждый дом имеет свою змею; домашняя змея — хорошее су­
щество и никого не кусает. Она живет в стене дома. Если ты ее 
встретишь — не убивай, это нехорошо“27.

Мотив доброй, благодарной змеи (sarpele), наделяющей 
героя счастьем и благосостоянием, явственно проступает и в 
других фольклорных жанрах у румын, в частности в жанре вол­
шебной сказки. Так в сказке о пастухе Петре царь змей Вицор 
в благодарность за помощь отдает пастуху самое дорогое что 
у него есть — дочь змейку, которая днем выходила из своей змеи­
ной кожи и превращалась в невесту-красавицу, наилучшим обра­
зом ведущую хозяйство Петра и принесшую ему богатство. Когда 
свекровь сожгла змеиную кожу, из которой выходила на день 
змейка, красавица потеряла всю свою благодатную силу и стала 
обыкновенной женщиной28. Царь змей — Вицор и его змеи фигу­
рируют и как покровители другого пастуха29. Богатство и красоту 
дарит царь змей и его супруга мальчику в благодарность за то, 
что он вырастил их дочь — змейку (сказка о Фурга-бурга)30. Схо­
ден сюжет и сказки о Пахоне, вырастившем змейку — дочь царя 
змей и получившем от царя за это в благодарность волшебный 
камень, принесший ему благосостояние и счастье31.

Сходные представления о змее отмечают и у албанцев. 
До последнего времени здесь бытует представление о том, что 
каждый дом имеет своего защитника, покровителя в образе боль­
шой змеи — vitore. Албанцы, также как другие балканские на­
роды, связывают жизнь и благополучие домашних с пребыванием 
змеи в доме; считают, что если в доме умрет мужской отпрыск, 
змея покинет этот дом навек. В Северной Албании змея считается 
хранительницей богатства32.

26 I. Muçlea—О. Bîrlea, Tipologia folclorului. Bucuresti, 1970, p. 288.
27 Gorovei Artur, Credinti si superstitii ale popului român. Bucureçti, 1915, 

p. 316, N  3711.
28 G. Calinescu, Estetica basmului. Bucureçti, 1965, p. 38—39.
29 Там же, p. 40.
30 Там же. ' ‘
81 Там же, p. 40—41.
32 J. G. Hahn, Albanesische Studien. Jena, 1854, S. 200, Anm. 74; E. 

Чабеј, Живот и обичаји Арбанаса. ,,Књига о Балкану", I, Издање Балканскога 
института, Београд, 1936, стр. 312; С. Кнежевић, Лик змије у  народној умет- 
пости. . . ,  стр. 70.

7 2iva Antika



98 Т. Д. Златковская

Приведенные этнографические и фольклорные материалы 
характеризуют общую черту в верованиях народов Балкано- 
Дунайского региона —« болгар, сербов, молдаван, румын и ал­
банцев, — касающихся змеи-покровительницы дома и домашних. 
Однако совпадения в представлениях о доброй змее у различных 
народов этого региона не ограничиваются кругом домашнего 
благополучия, но распространяются также и на другие, тесно 
связанные между собой элементы религиозных верований.

Вера в духа-покровителя места чаще всего связана с куль­
том предков. Явление это широко распространенное и отнюдь 
не может рассматриваться как характерное только для культов 
народов Юго-Восточной Европы. Тем не менее, можно отметить 
в этом культе некую отличительную черту. Дух предков (также 
как и дух дома) здесь представляется в образе змеи. В Болгарии, 
особенно же в Родопах и в Северной Болгарии, дух дома является 
семейным духом, почитаемым в связи с культом мертвых в виде 
змеи33. Эта связь змеи с культом мертвых особенно четко про­
явилась в надгробной орнаментике из Северо-Западной Болгарии34. 
Для болгарских надгробий этой части страны, имеющих круглую 
форму или же столбовидных, характерны три декоративных эле­
мента: „стебълца“ (,,ветви“), „клечатица“ („зигзаговидная ли­
ния“) и „шевулица“ („линия, подражающая изгибам тела змеи“). 
Первый элемент представляет собою две или четрыре ветви; два 
других — условное изображение змеи. Эти три элемента орнамента 
постоянно встречаются в определенной композиции: вертикаль­
ные „стебълца“ и горизонтальные зигзагообразные „шевулйца“ 
или „клечатица“, что дает обоснованный повод считать, что ком­
позиция преставляет собою образ деревьев и ползущей под 
ними змеи35.

По сербским довериям, домашняя змея — дух родона­
чальника или домакина — хозяина дома. Место у очага или под 
порогом, где, как верят, обитает домашняя змея, также обич- 
но связано с культом предков.35а

Не менее показательны для характеристики аналогичных 
представлений и сербские материалы. На некоторых сербских 
средневековых надгробиях в том месте, где обычно изображается 
крест, встречается изображение знака в виде змеи. Змея изобраажет- 
ся и на новых надгробиях вблизи Титограда и в Дубровнике36.

33 М. Арнаудов, Вградена Невеста, стр. 297, 308; его же, Очерки по българ- 
ския фолклор, София, 1934, стр. 569.

34 П. А. Петров, За някои декоративны елементи на кръговидните и ство- 
лестите надгробии паметници в Балкано-Карпатската облает. ИЕИМ, УШ, 
1965, стр. 187—216.

35 П. А. Петров, Указ, соч., стр. 204, рис. 15; стр. 205, рис. 16—18; стр.

35а S. Zecevic. Elementi nase mitologije, s. 86.
36 C. Кнежевић, Указ, соч., стр. 92—93.

207.



Культ змеи в духовной культуре народов 99

Весьма ограничены данные для ответа на вопрос о связи 
культа змеи с культом мертвых у восточных романцев. Однако 
реалистическое изображение змеи на каменном надгробии из 
Молдавии37 дает некоторый повод для положительного ответа 
на этот вопрос, по крайней мере в отношении молдавских пред­
ставлений.

Перейдем к третьей особенности в представлениях народов 
Балкано-Дунайского региона о змее. Речь идет о верованиях в 
змею, как покровительницу хлебного поля, урожая, раститель­
ности и плодовитости людей.

Покровительство змеи в южнославянских верованиях не 
ограничивалось только кругом домашнего благополучия. У бол­
гар она не только ,,хозяйка дома“, но и „хозяйка нивы“38: защит­
ница поля, растительности, подательница плодородия полей. 
Характерен в этой связи еще один сюжет на художественных пла­
стических изображениях на южнославянских обрядовых хлебах. 
Среди хлебов, которые пекли на „бъдни вечер“ имеются такие, 
которые именуют „нива“. На хлебах с этим названием постоянно 
присутствует изображение змеи39. На Тодорову субботу пекли 
хлеб в виде свернувшейся змеи40. В сочетании с виноградной ло­
зой змея фигурирует на одном из вариантов украшений хлебов, 
называемых „лозы“ . Особенно примечательно центральное изо­
бражение на них: большая змея, обвивающая несколько условно 
изображенных виноградных лоз.41 Этими же представлениями 
объясняется обряд, во время которого разные семена протаски­
вали через голову убитой змеи, чтобы обеспечить уражайный 
год.41а То же представление о змее, как о хранительнице нивы 
и виноградников, подательнице урожая и плодородия присут­
ствовало и в верованиях сербов, словенцев и македонцев. Этим 
объясняются некоторые ритуальные действия во время сева 
и жатвы. Перед посевом вставляли в зерно змеиную голову, 
что должно было, как полагали, обеспечить обильные всхо­
ды. Пасхальные яйца с изображением змеи закапывали на

37 Надгробие из с. Костешты Рышканского района МССР. Фотография 
этого надгробия была предоставлена мне Ю. В. Поповичем, которому при­
ношу мою благодарность.

38 В. Пасков, Обычаи от Неврокопско. СбНУ, XIV, 1897, стр. 185; М. 
Арнаудов, Очерки по българския фолклор. София, 1934, стр. 569; Е. Каранов. 
Змеят (аждер) и змията (зъмя) в българската народна поезия, ПС, година 3, 
книжка IX, Средец, 1884, срт. 132, № 52.

39 Хр. Вакарелски, Пластика по обредните хлябове у  българите, „Изве­
стия на Института за изобразителни изкусгва", кн. 3, София, 1960, стр. 135— 
137 (напр., каравай из Авлиевского, стр. 136, рис. 16).

40 Д. Маринов, Народна etna и религиозны обычаи. СбНУ XXVIII, София, 
1914, табл. XLIX, No 192.

41 Хр. Вакарелски, Указ, соч., стр. 137 (напр. каравай из Севлиевско, 
рис. 14.

41α Е. Каранов. Там же стр. 132, № 52

7*



100 Т. Д. Златковская

поле и в виноградниках, веря, что это принесет урожай42. На 
обрядовых рождественских хлебах есть группа орнаментов, име­
нуемых в народе ,,њива“ . Змея изображается тут рядом со скир­
дой или держащей во рту колос пшеницы. Как справедливо счи­
тают, змея на этих обрядовых хлебах является символом плодо­
родия полей, персонификацией духа зерна43. Отражение этих же 
представлений можно заметить в сербском и македонском фоль­
клоре. Здесь змей выступает в качестве персонажа, ведущего борьбу 
с градоносными облаками и непогодой, чтобы защитить посевы; 
он же прекращает вредящий урожаю дождь43а. Веру в способность 
змеи принести плодородие почве можно усмотреть и в албанском 
обряде, засвидетельствованом в Элбассане, при котором перед 
посадкой оливковых деревьев в землю зарывали голову змеи44.

По повериям народов Балкано-Карпатского региона, змея 
была не только подательницей плодородия полей, но даритель­
ницей плодовитости людей. На эту веру в оплодотворяющую 
силу змеи указывает группа интересных этнографических пам­
ятников — свадебные сундуки у южных славян и восточных ро- 
манцев с изображением змей45. Змея представлена здесь в разли­
чной (то реалистической, то в условной) манере, но постоянно 
вместе с деревом. Есть достаточно оснований усматривать в по­
стоянном присутсувии этой композиции на свадебных сундуках 
выражение пожелания благополучия и многочисленного потомства 
молодой семье46. Этими же представлениями объсняется и серб­
ский обряд, который совершали бесплодные женщины и их мужья, 
веря, что им поможет оплодотворяющая сила змеи. На это же 
указывает и особая свадебная игра у словенцев — „змија“, ис­
полняя которую желают молодым богатое потомство47. В окрест­
ностях Скопле верят, что змея дает помощь бездетным супругам473.

Нельзя не обратить внимания, наконец, и еще на одну черту 
в представлениях о змее у народов Юго-Восточной Европы. Это 
животное считалось покровителем источников, колодцев, вообще

42 С. Кнежевић, Указ, соч., стр. 65—69; М. Арнаудов, Вградена невеста, 
стр. 308.

43 S. Kulisic, Porijeklo i znacenje bozicnog obrednog hljeba и Juznih S love na, 
„Гласник земаљског музеја у Сарајеву", Нова серија, свеска VIII. Сарајево, 
1953, стр. 27.

43а Т. Вражиновски. Ликот на змевош во маке допеките преданија. „Ма­
кедонски фолклор“, година VI, број 11, Скопје, 1973, стр. 59; S. Zecevic. 
Zmaj и narodnom verovanju severoistoene Srbije. „Македонски фолклор“, годи­
на II број 3—4, Скопје, 1969, стр. 362.

44 I. G. Hahn, Albanische Studien. Jena, 1854, S. 200, Anm. 74; E. 
Чабеј, Живот и обичаји Арбанаса. „Књига о Балкану", I, Београд, 1936, стр. 
312; С. Кнежевић, Указ, соч., стр. 70.

45 Е. Ценова, Български сватбени сандъци. „Музеи и паметници на кул- 
турата',' 1969, No 2, стр. 16 сл.; T. Papahagi, Images d'ethnographie Roumaine, 
p- 131, fig. „a“

46 E. Ценова, Там же.
47 C. Кнежевић, Указ, соч., стр. 78—80.
47а S. Zecevic. Указ, соч., с. 86 и прим. 111,



Культ змеи в духовной культуре народов }()1

чистой, прохладной воды. Появление змеи связывали с дождем, 
влагой. Такие представления проявились у болгар, например, в 
том, что изображением змеи часто украшали каменные оформле­
ния источников („чешма“)48. Объяснение присуствию этого мотива 
можно найти в болгарских повериях о том, что всякий источник 
имеет своего хозяина-защитника, оставленного в нем невидимыми 
водными духами; при этом хозяин представляется в образе различ­
ных животных, но чаще всего в образе змеи49.

Аналогичные представления бытовали у сербов. В местностях 
около рек считали, что появление змей знаменует высокую воду 
(например, в области Мачва на р. Саве). По повериям в этой 
же местности считали, что появление пятнистой змеи указывает 
во время засухи на то, что следует ждать дождя. В обряде против 
засухи, у сербов змея является персонификацией воды и дождя50. 
По верованию словенцев, королева змей всегда живет у воды51. Пред­
ставление о связи змеи с водой отразилось и в появлении у южных 
славян52, у молдавов53 и румын54 посуды с орнаментом в виде 
змеи. У сербов изображение змеи чаще всего присутствует на той 
посуде, которая предназначена для воды, вина и меда. Как по­
лагают, образ змеи на посуде служил и оберегом, и признаком, 
указывающим на чистую, свежую воду55.

Итак, можно констатировать присутствие у народов Карпато- 
Балканского региона представлений о доброй змее = покровитель­
нице. Оно отражено в системе религиозных и этических образов, 
тесно связанных между собою. Главные из них следующие: 1) 
Змея — покровительница дома и округи, носительница благо­
получия, здоровья, счастья; 2) Змея — дух предков; 3) Змея —■ 
покровительница поля, дарительница обильного урожая, храни­
тельница скота; 4) Змея — покровительница источников и вод.

Истоки этих представлений лежат, как кажется, в языческих 
верованиях древнего населения этого региона, получившего в 
историческое время название фракийцев.

Культ змеи в областях их расселения засвидетельствован 
литературными, эпиграфическими, монументальными и нумиз­
матическими памятниками, датируемыми последними веками 
до и (главным образом) первыми веками нашей эры, т.е. ан­

48 И. Любенова, Чешмите в България от възраждането, София, 1961, 
стр. 49, табл. 34 и рис. 41.

49 Там же.
50 С. Кнежевић, Лик змије. . . , стр. 77.
51 Там же.
52 С. Кнежевић, Указ, соч., стр. 76.
53 Керамика с изображением змеи вырабатывается гончарами в районах 

Молдавской ССР. Приношу благодарность И. Г. Хынку, любезно предоста­
вившему мне фото этой керамики.

54 Б. Здерчука, П. Петреску, Т. Бэнэцяму. Народное искусство в Румы­
нии. Бухарест, 1964, стр. 100, рис. 9; Arta popularä în Romînia. Bucureçti, 
1964, fig. 16, 19, 23.

55 C. Кнежевић, Указ, соч., стр. 76.



102 Т. Д. Златковская

тичным временем. Тем не менее в названиях и прозвищах бо­
жеств, в их облике и атрибутах ощущается самобытная местная 
культурная традиция, относящаяся к значительно более ранней, 
чем античная, эпохе. Круг местных божеств, в культе которых 
присутствует змея, обширен. К нему следует отнести Сабазиса, 
Фракийского всадника (Героса), Збелсурда и Ямбадулу, Залмо- 
ксиса (Гебелейзиса), Диониса и Асклепия56. Змея во фракофри­
гийском культе Сабазиса была воплощением божества: при виде 
змеи восклицали: „Сабазйс!“ Члены религиозных союзов, по­
клоняющиеся Сабазису, изображали священный брак бога в образе 
змеи; во время процессий в честь бога несли корзины, в которых 
находились змеи, или же держали змей над головами. На стелах, 
установленных в честь Сабазиса (в том числе и в Дакии), змея 
— постоянный атрибут бога57. Змея является постоянным атри­
бутом и других фракийских божеств — Збелсурда (Збелтиурда) 
и Ямбадулы58. Обширные данные имеются о культе Асклепия. 
Это божество постоянно фигурирует на фракийских надгробиях

56 Местное фракийское происхождение пяти первых из названных божеств 
не вызывает сомнений в силу четкости региона распространения их культов, 
и прямых указаний письменных источников (Герое, Залмоксис, Збелсурд, 
Ямбадула) или только в силу данных литературной традиции (Сабазйс). Фра­
кийское (точнее, фригийское) происхождение Сабазиса признается большин­
ством исследователей. Во Фригию (Малую Азию) его культ был занесен в 
результате передвижения из Европы фракийских племен — фригов в период 
миграций II тыс. до н.э. На малоазийской почве культ Сабазиса приобрел проч­
ные корни, впитав многие элементы с ним сходных дофригийских оргиасти­
ческих культов — Великой матери и др. (См. Р. N. Nilsson, Geschichte der. 
Griechischen Religion München, 1955, S. 564—568 и указ, там литературу). 
Вопрос о фракийском происхождении культа Диониса, неоднократно обсуж­
давшийся в научной литературе, следует считать решенным положительно 
(об истории этого вопроса и результатах его изучения — см. Т. Д. Златковская, 
Ранние монеты южнофракийских племен. К  вопросу о происхождении культа 
Диониса, Сб. „Нумизматика и эпиграфика'*, Μ., VII, 1968, стр. II— 14). О фра­
кийском происхождении культа и имени Асклепия написан специальный труд 
(Д. Дечев, Асклепий като трако-гръцко божество. „Известия на българския 
археологически институт", III, 1925, стр. 131— 155), в котором собраны исчер­
пывающие данные по этому вопросу. Его мнение, однако, нельзя считать, 
общепризнанным: большинство исследователей считают все же Асклепия 
греческим богом (библиографию работ об Асклепии см. W. Fauth, Asklepios. 
Lexikon der Antike. Bd. I, S. 644—648. Stuttgart, 1964). Тем не менее, суще­
ствование у фракийцев божеств, подобных Асклепию, но носивших различные 
племенные наименования следует признать безоговорочно. Ф. Ширнотье сооб­
щает, что имя Асклепия появляется на надписях из святилища этого бога в 
Глава Панега (Болгария) вместо имени некого местного божества—цели­
теля (F. Charpouthier, Les Dioscures au service d'une déesse, Paris, 1935, s. 284).

57 M. Marcea, Le culte de Sabazius en Dacie. „Dacia“, N. S., III 1959, p. 
325—339; O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte. München, 
1906, S. 1423; E. Küster, Die Schlange in der griechischen Kunst und Religion. Gies­
sen, 1913, S. 147—148; E. Кагаров, Культ фетишей, растений и животных 
в Древней Греции, СПб., 1913, стр. 294; Г. Кацаров, Принос кьм старата 
история на София. София, 1910, стр. 49—57.

58 Я. Тодоров, Паганизмът в Долна Мизия. София, 1928, стр. 48—51; 
Д. Дечев, Една семейна триада в религията на траките. „Известия на Бъл­
гарския археологически ин-т", XVIII, 1952, стр. 7—28, рис. 6, 7, 8.



Культ змеи в духовной культуре народов 105

и посвятительных стелах, монетах и других памятниках в виде 
змеи или со змеей в качестве постоянного атрибута59. Облик змеи 
имели и другие, сходные по функциям с Асклепием, племенные 
фракийские божества (Делопт, Керсобледт), вытесненные с IV 
в. до н.э. Асклепием60. Изображение символа этого бога-змеи 
присутствует на храмах Асклепия, иногда на их фронтонах61. 
В меньшей мере, но все же с достаточным постоянством со змеей 
или в образе змеи появляется и бог Дионис62. Атрибут этого бога 
— cista mystica (короб с плодами, из которого выползает змея) 
постоянно присутствует на посвятительных плитах из Фракии 
и Дакии. В ,,Вакханках“ Еврипида (V, 1017), действие которых 
разворачивается во фракийских землях, Дионис появляется то как 
бык, то как лев, то как змея. Дионис, родившийся от Зевса, обер­
нувшегося змеей, по преданию, тоже имел облик змеи (Diodor, 
IV, 4). Змея является атрибутом и Фракийского всадника: она изо­
бражается обвившейся вокруг дерева, около которого стоит или 
мимо которого скачет всадник, ползущей между ног лошади или 
над головой всадника и т.п.63 Гетодакийское божество Залмоксис

59 Д. Дечев, Асклепий. . , стр. 151—152; И. Захариев, Кюстендилската 
котловина. София, 1963, стр. 136; Н. А. Мушмов, Античните монета на Бал­
канский полуостров и монетите на българските царе. София, 1912, No 4094, 
4125, 4138, 4180, 4259, 4262, 4933, 4960, 4775, 5265, 5333.

60 Д. Дечев, Асклепий. . , стр. 149—150.
61 Г. И. Кадаров, Принос. . . , стр. 46 и Приложение, стр. 76, No 19 (моне­

та из Сердики).
62 G. Tocilescu, Monumentele epigrafice si sculpturali. Bucureçti, 1902, 

I, N 26 u 27; K. Kern, Dionysos. Realencyclopädie der klas. Altertumswis­
senschaft, s. V., S. 1041; Г. И. Кадаров, Принос. . . ,  стр. 42 и указ, там литера­
тура; Н. А. Мушмов, Античните монети. . . , No No 990, 967, 1096, 2546, 2761, 
4348; Д. Дечев, Асклепий. . , стр. 164; М. Ростовцев, Святилище фракийских 
богов и надписи бенефициариев в Ай-Тодоре. „Изв. археол. комиссии", в. 40, 
1911, рельеф № 8 (из Tordu в Дакии); Зл. Ракева-Морфова, Новопостьпили 
паметници на Диониса в Софийский музей. „Разкопки и проучвания" I, 1948.

63 D. Tudor, I  cavalieri Danubiani „Ephemeris Dacoromana", VII, 1937 
(Из Дакии: p. 293, N 5, p. 296, N 10, p. 302, N 21, p. 305, N 24, p. 309, N 30, 
p 313, N 36. Из Мезии: p. 315, N 39, p. 324, N  56, p. 333, N  65); G. Kazarow, 
Die Denkmäler des Thrakischen Reitergottes in Bulgarien. Budapest, 1938, passim, 
особенно четко: Tabi. XX1I1, NN 135, 137; XXVI, N 155; XXVIII, N  
165; XXIX, N 168; XXX, N 177; LIX, N 352; LXIV, N 382 и др.; H. Вулић, 
Трачки коњаник, „Гласник“. Српска академија наука, CXIV, Београд, 1925, 
стр. 88—89; его—же. Трачки коњаник и друге иконе из античког доба. „Спо- 
меник‘\  Српска академија наука, XCVIII, Београд, 1941—48, Табл, ww 40, 41, 
48, 246, 253, 371, 383, 444, 467; М. Абрамић. Нови вотивни рељефи окоњених 
божанстава из Далмације. „Hoffilerov zbornik“. Zagreb, 1940, стр. 297—307, 
табл. XIX—XXI; Μ. Ф. Килиповић, Трачки коњаник у  обичајима и веровањи- 
ма современих балканских народа. Нови Сад, 1950; А. Цермановић—Кузма- 
новић. Неколико споменика Шрачког коњаника из наше зем/ье и проблем трач- 
ког хероса. „Старинар“ нова серија, кн. XIII—XIV, 1962—63, Београд, 1963, 
стр. 113—123; I. Georgieva, Der wildragende thrakische Reitergott. „Eirene“, 
IV, Praga, 1965. G. Seure, Musée de Belgrade, 1923/24, p. 66 (две статуэтки 
Всадника из г. Парачин в Сербии).



Т. Д. Златковская104

был отождествлен с драконом или змеей64. Развитие образа Аскле- 
пия от зооморфного (змея) через зоо-антропоморфный (змея с 
человеческой головой) к антропоморфному, постоянным атрибу­
том которого становится змея, дает возможность судить о транс­
формации предствлений и соответствующей им иконографии 
этого, а возможно и других подобных (например, Сабазиса) бо­
жеств65.

Такое постоянство и традиционность связи змеи с основными 
персонажами как северо-, так и южнофракийского пантеона ставят 
перед необходимостью выяснения, что символизировало это 
животное и какие силы, по религиозным представлениям древнего 
населения, олицетворяли божества, с ним связанные. Прежде всего 
обращает на себя внимание то обстоятельство, что во фракийских 
землях все змееобразные или связанные с культом змеи боги пред­
ставляли собою варианты верховного божества, управлявшего 
главными силами природы. Так, в литературных источниках и 
посвятительных надписях из Балкано-Дунайских земель Дионис 
наделяется прозвищами, указывающими на его всеобъемлющую 
власть над силами природы: „Небесный“ (Ούράνιος), „Даритель 
дождя, влаги“ (Υγρός), „Несущий свет“ (Φεραυγής); он счи­
тался также властителем подземного мира, наделялся прозвищем 
Χθόνιος66. На его связь с Асклепием и вообще на его врачующие 
функции указывает множество прозвищ, которыми наделяли 
Диониса: „Спаситель“ (Σωτήρ), „Лекарь“ (Ιατρός), „Излечиваю­
щий“ (Παιώνιος), „Дающий здоровье” (Ύγιάτης), „Отстраняющий 
зло“ (Άλεξίκακος) и др.67 Вообще культ Диониса у фракийцев 
имел гораздо более широкий характер, чем у греков (по край­
ней мере у греков классического и эллинистического времени) 
и римлян, у которых Дионис-Вакх превратился лишь в бога 
вина и виноградной лозы.

То же можно сказать о культе Асклепия, охватывавшем у 
фракийцев очень широкий круг явлений природы. Сходство, а 
иногда даже Идентичность богов Асклепия, Диониса и Аполлона 
в религиях племен Балкано-Дунайских земель подтверждаются сов­
падением иконографии, прозвищ и атрибутов богов и свидетель­
ствуют о вере в покровительство Асклепия силам природы: плодо­
родию почвы, солнцу, свету.68 Любопытно в этой связи отметить,

64 V. Pârvan, Dacia. Bucureçti, 1967, р. 80; 1.1. Russu, Religia getodacilor 
„Anuarul Institutului de Studii clasice", V, Cluj, 1947, p. 103—112; Г. И. Ка­
даров, Залмоксис. „Годишник на Софийския Университет", III—IV, 1906— 1097, 
София, 1908, стр. 160.

65 Д. Дечев, Асклепий. . ,  стр. 151—152 со ссылками на обширный нумиз­
матический материал из Фракии (сн. 6 на стр. 151).

66 Д. Дечев, Една семейна триада. . , стр. 43—46; Г. И. Кадаров, Античны 
паметници на България. „Изв. на Бълг. ист. дружество", V, 1915, стр. II.

67 Д. Дечев, Указ, соч., стр. 11; Б. Дякович, Фриза на здравеносните бо­
жества на Тракия. ГНБП, 1912, стр. 145, прим. 1—9.

68 Д. Дечев, Асклепий. . , стр. 131—155.



что на рельефах из святилища в Глава Панега Асклепий изображался 
в виде фракийского всадника - божества, как увидим ниже, веда­
вшего самыми различными силами природы. На связь Асклепия 
с фракийским всадником и Аполлоном указывают эпиграфические 
материалы и вотивные изображения из другого святилища - у 
с. Батакун (р-н Пазарджика НРБ: все три божества представлены 
здесь в одинаковой позе и имеют одно и то же прозвище -Ζ,μιδρη- 
νός69. О том же боге — покровителе фракийцев — Asclepius Zimi- 
drenus мы узнаем из перечня фракийских божеств (dii paterni), 
которым поклонялись фракийцы-преторианцы в Риме 70 и из 
других материалов71.

Как великого бога — покровителя природы следует характе­
ризовать и гетское божество — Залмоксиса. Свидетельства анти­
чной литературной традиции об отношении Залмоксиса к небесным 
силам, о смерти бога, его периодическом нисхождении в подземное 
жилище, пребывании под землей в течение трехлетнего цикла и 
возвращении на четвертый год на землю, о его пророчествах, 
врачевании и, наконец, сообщение Гесихия о том, что Залмоксиса 
называли также Кроносом (Hesych., s. ν. Ζάλμοξις), свидетель­
ствуют, что этот змее- =  или драконообразный бог представлял 
собою еще один вариант верховного фракийского божества и был 
подобен фракийским Асклепию и Дионису72.

Культ змеи в духовной культуре народов 105

69 D. Tsontchev, Le sanctuaire thrace près du village de Bat ko un. 
Sofia, 1941, p. 74; Я. Тодоров, Паганизмът. . . , стр. 77—78. Дечев, с кото­
рым согласен и Д. Цоичев, возводит это прозвище к и.-е. *dereu- „дерево'* 
и *ghde/om- „земля" (однокоренным со словом "змея"), все прозвище вцелом 
должно, по его мнению, ассоциироваться с жезлом Асклепия, вокруг которого 
обвилась змея. Г. Кадаров, однако, дает иное объяснение прозвищу Асклепия 
Цимидренского: от Zylmysd- и ассоциирует с названием священного холма 
Zillmissos во Фракии, где было святилище бога. Литературу об этом прозвище 
Асклепия см. в статье Thradca („Dacia", N. S., Π, 1958, p. 465). О сходствен 
даже идентичности всех трех богов говорили Г. Кадаров (G. I. Kazarow, 
Die Denkmäler des thrakischen Reitergottes in Bulgarien. Budapest, 1938, S. 14), 
А. Дюмон (A. Dumont, Rapport sur un voyage archéologique en Thrace. „Mélan­
ges d’archéologie et d’épigraphie“, 1892, p. 218—219, 509—513), F. Cep (G. 
Seure, Le roi Rhésos et le Héros Chasseur. „Revue de philologie“, LIV, 1928, p. 
130). H. Вулич (H. Вулић, Неколико пшиања из римске прошлости. „Глас Српске 
краљевске Академије", CXIV, стр. 87) отрицает возможность идентичности 
или слияния этих трех божеств. Λ

70 Г. И. Кадаров, Принос. . , стр. 47 и прим. 19.
71 G. Kazarow, Zur Religion der alten Thraker. „Klio“, IV, 1904, p. 116.
72 I. I. Russu, Religia geto-dacilor, p. 103—112; V. Pärvan, Dacia, p. 39, 

126; Г. И. Кадаров, Залмоксис. „Годишник на Соф. Ун-т, Ш—IV, 1902, стр. 
153—164. Более или менее установившееся представление об и.-евр. g'liern- 
ol-\el- „земля" (ср. лит. zeme, русск. „земля"), как об этимоне имени 
Ζάλμοξις подвергается в последнее время критике (См. В. Н. Топоров, К  
древним балкано-балтийским связям в области языка и культуры. „Первый 
симпозиум по балканскому языкознанию". Античная балканистика. Москва, 
1972, стр. 36—38). Но и новые предположения, возводящие фракийское имя 
бога к комплексам σβάλοψ, άσπάλαξ (греч.) и т.п. — „взрытая земля", taluppi — 
„ком", „глыба" (лувийск.), talpone — „крот" (средиземноморск.) и т.п. дают 
повод полагать, что фракийский Ζάλμοξις (=  Gebeleizis, связанному с ним т.е. 
Залмоксисом набором звуков), был богом земли и подземного мира.



Т. Д. Златковскай106

Имена богов Збелсурда (Ζβελσοΰρδος) и Ямбадулы (Ίαμβαδούλη), 
обозначающие соответственно „тот, который держит (обла­
дает) молнию44 и „та, которая созидает плоды (пищу, хлеб, богат­
ство)44, свидетельствуют, что эти божества считались у фракийцев 
богом неба и богиней земли. На это же указывают и сочетания 
имен ,,3евс-3белсурд44 и ,,Юпитер-Збелсурд44, присутствующие в 
эпиграфических документах73.

Фракийский всадник (Герое) — один из наиболее распростра­
ненных богов фракийской религии74. Именно как местное75 фра­
кийское божество характеризуют Героса большинство исследо­
вателей. Надписи и изображения на монетах, посвятительных и 
надгробных стелах из Мезии, Фракии дают возможность судить 
о характере этого божества. Герое — хтоническое божество, тесно 
связанное с культом мертвых76. Он считался также покровителем 
земледелия и скотоводства; подобно Дионису был дарителем 
солнечного света, дождя, речной и родниковой воды, лекарем и 
спасителем, от которого зависят растительность, плодородие, 
здоровье людей и животных77. Очень интересны новые лингвисти­
ческие исследования, в которых устанавливается связь Героса с 
индоевропейским богом грома, имя которого дошло до нас в 
имени хеттского бога грозы Perua78. Связь Героса с верховным 
божеством отражена в эпиграфике79.

Чрезвычайно четко черты верховного божества выступают 
в образе фрако-фригийского бога Сабазиса, в культе которого 
змея занимала центральное место. По древним представлениям, 
зафиксированным античными авторами, его считали также Дио­
нисом; его культ имел много общего (или даже был идентичен)

73 Д. Дечев, Една семейпа триада. . ., стр. 7—20; Г. И. Кадаров, Свети- 
лище на Зеве и Хера при Копиловци (Кюстендилско). ИБАД, IV, 1914, стр. 83; 
Я. Тодоров, Паганизмът. . .,стр. 48—51. Г. Сер (G. Seure, Les images thraces 
de Zeus Keraunos. ,,Revue des études grecques’", XXVI, 1913, p. 241) и В. Томашек 
(W. Tomaschek, Die alten Thraker. „Sitzungsberichte der Wiener Akademie", 
CXXX, S. 60—62) производят имя бога от ζιβ-ελ-,,ΟΒετ", „солнце".

74 Я. Тодоров, Паганизмът..., стр. 114 и, литература, указанная в прим. 3.
75 Существенно, что Герое изображался на монетах первых фракийских 

царей — Севта I, Котиса I и Скостока, относящихся ко времени до широкой 
эллинизации Фракии и, естественно, до проникновения римского влияния в 
эти области.

76 Герое очень часто появляется в образе героизированного покойника 
(Я. Тодоров, Паганизмът..., стр. 110— 111). Н. Вулић. Трачки когьаник и 
друге иконе . . . ,  стр. 285; его-же. Трачки коњаник стр. 88—89. На связь Ге­
роса с культом мертвых указывает присутствие изображений именно этого 
божества на фракийских надгробных стелах.

77 Д. Дечев, Тракийският Херос като бог-ловец. „Списание на Българската 
академия на науките и изкуствата". ΙΧΧ, клон ист. -филолог., №  33. София, 
1945; он же, Една семейна триада. . . ,  стр. 42—46.; g. Kazarow. Heros, R E, 
Suppl., Bd. III, Stuttgart, 1918; его-же, Thrakische Religion. RE, Zweite Reihe, 
Stuttgart. 1936 IV S. 478—487; M. C. Филиповић Трачки коњаник., стр. 7.

78 В. Н. Топоров, К  древним балкано-балтийским связям. . ., стр. 33—36.
79 Напр., в надписи из Томи (совр. Констанца): Iovi optimo maximo 

Heroi (Я. Тодоров, Паганизмът. . . , стр. 120).



Культ змеи в духовной культуре народов 107

с культом этого бога80. В соответствии с такими представлениями 
он был покровителем земледелия, растительности; отождествлялся 
с солнцем и дождем; считался дарителем счастья, удачи, здоровья.81 
Именно во культе Сабазия наиболее четко проявилась вера в змею 
— покровительницу плодородия. Во время мистерий змея воспри­
нималась и как бог Сабазис, и как фаллос — символ оплодотво­
рения82. Змею в качестве символа плодородия, в частности аграр­
ного плодородия, изображали во Фракии и Дакии на посвятитель­
ных стелах в честь фракийских богов83.

Таким образом, культы местных божеств, связанные со 
змеей, охватывали очень широкий круг явлений природы. В них 
(по крайней мере в период, засвидетельствованный письменными 
источниками) с разной силой проявились те или иные стороны 
культа верховного божества84 (например, Дионис и Сабазис более 
всего связаны с культом плодородия; Герое - с культом мертвых, 
а в культе Залмоксиса нашла, пожалуй, наибольшее отражение 
связь с небесными силами); тем не менее в целом они, по рели­
гиозным представлениям фракийцев, олицетворяли плодоносящие 
силы природы, были (могли быть) дарителями плодородия полей, 
плодовитости скота, благополучия и здоровья. Несмотря на то, 
что змея не считалась единственным символом этих божеств (для 
Диониса, например, более характерен бык), тем не менее куль­
товая связь змеи с плодородием, благополучием и т. п. очевидна.

Детализация этого общего представления о силах божеств, 
связанных со змеей, повлекла за собой яркое проявление отде­
льных черт в их культах. Среди них — вера в покровительство змеи 
дому и домашним. Интересные сведения об этих представлениях 
дают, как нам кажется, рельефы на колонне Траяна. Можно с 
уверенностью сказать, что сказочное животное — змей или дракон, 
постоянно фигурирующее на дакийских воинских штандартах, 
является символом доброй силы, покровительствующей дакам. 
Почти на всех метопах памятника, изображающих атаки даков,

80 Подбор этих сведений см. А. Rapp, Die Beziehungen des Dionysos­
kultus zu Thrakien. Stuttgart, 1882, S. 3: P. M. Nilsson, Geschichte der Griechi­
schen Religion. München, 1955, S. 566—567; O. Gruppe, Griechische Mythologie 
und Religionsgeschichte. München, 1906, I, S. 1532, Anm. 4.

81 M. Macrea, Le culte de Sabazius en Dacie. . ., p. 337, fig. 5.
82 E. Küster, Die Schlange. . , S. 147—151; O. Gruppe, Griechische Mytho­

logie. I., S. 1423; M. Macrea, Le culte de Sabazios en Dacie. p. 325—339; H. Вулић, 
Трачки коњаник, стр. 82, w 273.

83 Д. Дечев, Една семейна триада. . ., стр. 23; И. Венедиков, Два новоот- 
крити паметника за религията на траките. . ., „Изв. на Бълг. арх. ин-т", XIX, 
ч. II, 1955, стр. 195—205.

84 М. Ростовцев („Античная декоративная живопись на юге России". 
СПб, 1914, I, стр. 431), П. Пердризе (P. Perdrizet, „Cultes et Mythes du Pangée", 
„Annales de l’Est", t. 24, Paris, 1910, p. 79) и Я. Тодоров („Паганизмът", стр. 
130) полагают, что имена Сабазис, Дионис, Залмоксис, Гебелейзис, Герое и 
другие были лишь прозвищами главного фракийского божества, отражающими 
разные стороны его культа.



108 Т. Д. Златковска51

их войско стоит под штандартами в виде змеи или дракона85. 
Штандарты были оберегаемы, как самая священная реликвия: 
их нельзя найти среди дакийского оружия, поверженного к ногам 
победоносных римлян.

Еще более важно обратить внимание на одну особенность 
изображений на колонне. К сожалению детали орнамента на дере­
вянных сооружениях домов, ворот, оград и башен даков рассмо­
треть невозможно, хотя их наличие бесспорно86. Однако внимание 
привлекает изображение змей-драконов (не штандартов!) над 
повозками, которые, вмещая детей, женщин, стариков и хозяйствен­
ный скарб, служили дакам жилищем во время походов87 88. В этом 
случае есть основания видеть в змее-драконе символ доброй силы, 
покровительствующей дакийской семье. Вероятность такого толко­
вания изображения змей над дакийекими повозками увеличивается, 
если учесть, что у других народов античного времени также было 
принято изображать символ гения-покровителя дома, семьи и т.п. 
не только на жилищах и храмах, но и на подвижных местах жи­
тельства (кораблях, повозках, лошадях)б8.

Следует подчеркнуть и другие черты во фракийских культах 
,,змеевидных” божеств. Прозвище — χθόνιος, которым фракийцы 
наделяли Асклепия, Диониса и других богов; имя Ямбадулы — 
богини, созидающей плоды; яркая связь Фракийского всадника и 
других божеств с культом мертвых; легенды об уходе Диониса и 
Залмоксиса в подземное царство — все это указывает на хтони- 
ческий характер божеств, их связь с подземным миром и культом 
предков.188а

Не менее четко проявляется и еще одна черта в культе фра­
кийских божеств, имеющих символом змею — их прямое отно­
шение к воде, источникам, влаге. Диониса во фракийских надписях, 
как уже упоминалось, называли „дарителем дождя44, „дарителем 
влаги44; Сабазис отождествлялся с дождем; Героса считали покро­
вителем дождя, речной и родниковой воды; аналогичные функции 
имел и Залмоксис.

Фракийские представления о доброй змее во многом совпа­
дали с греческими и римскими верованиями, касающимися этого 
животного и божеств, с ним связанных.

85 С. Daicoviciu, Н. Daicoviciu, Columna lui Traian. Bucureçti, 1966, tabl. 
NN 17, 18, 29, 37, 38.

86 Там же. tabi. 33, 36, 55, 58.
87 Там же, tabi. 21, 22, Такие повозки, в которых едет дакиец и его семья, 

изображены на метопах IX и XXXV памятника в Адамклисси, сооруженного 
также в честь победы римлян в Дакийской войне (см. F. В. Florescu, Monumentul 
de la Adamklissi. Bucureçti, 1959, fig. 140, 166). Аналогичные изображения, видимо, 
были и на других метопах. См. A. Barnea, Piese architecturale inedite din cetatea 
Tropaeum Traiani, „Stud. §i cercetari de ist. veche", 1970, N 4, p. 683, fig. 2.

88 Gerhard, Über Agathodämon und Bona Dea. „Abhandlungen der Köni­
glichen Akademie zu Berlin“, 1847, S. 480.

68a Библиографию работ о хтоническом характере фракийского всад­
ника см. В. Чајкановић, О врховном ôoïy у  старој  српској релтији, Бео- 
град, 1941, стр. 165—168, прим. 8.



Культ змеи в духовной культуре народов Ю9

Многие божества, культ которых был связан с плодородием 
земли в античном мире, имели символом, атрибутом змею. Веро­
ятно, причина этих представлений лежала в очевидной связи змеи 
с землей, на которой (или в недрах которой) она живет. Силы пло­
дородия ассоциировались в представлении античных народов 
с жительницей земли — змеей. Геродот называет змею ,,детищем 
земли“ (1, 78). В списке богов и полубогов, которым была посвя­
щена змея, дошедшем до нас благодаря Артемидору (Onir., II, 13), 
подавляющее большинство божеств было связано с землей и ее 
плодородием. Деметра, Кора-Персефона, Геката, Эринии, Медуза, 
Трйптолем и другие божества этого круга иногда представлялись 
в образе змеи 89 или имели змею своим непременным атрибутом. 
Деметра (или позже — Трйптолем), мчащаяся на крылатой змеи­
ной повозке с рогом изобилия в руках, чтобы сделать землю пло­
дородной; змея, выползающая из корзины — cista mystica — у 
ног Деметры — все это образы постоянно фигурирующие в антич­
ной мифологии и в искусстве, прочно связывающие хтонические 
божества плодородия со змеей. Большая роль змеи в культах 
Деметры и Коры заметна в ритуальных действиях, совершаемых во 
время праздненств в честь этих богинь. Так, хранительницей Элев- 
синского храма — центра Элевсинских мистерий, представляющих 
собою по существу древний аграрный культ, считалась змея (Strabo, 
IX, 393). Связь между змеей и плодородием земли в представлении 
древних греков заметна и в ритуале двух древнегреческих праздни­
ков — скирофориях и фесмофориях. Во время скирофорий в пещеры, 
посвященные Деметре и Коре, в качестве жертвы богиням бросали 
живых поросят, сосновые ветви, а также изображения фаллосов и 
змей, сделанные из теста (Paus., IX, 8, 1). Завершение этого ритуала 
наступало во время фесмофорий, когда полусгнившие остатки 
жертвоприношений клали на алтарь и смешивали с зерном; приго­
товленную таким образом смесь считали средством для дости­
жения плодородия полей и людей90.

Как символ плодородия змея была тесно связана не только 
с культами чисто хтонических божеств, но была причастна и 

культам олимпийских богов, имевших аграрные функции. Зевс 
Хтоний - доброжелательный бог земледелия, к коттрому зем­
ледельцы обращали свои молитвы при посеве, и Зевс Ктесий — по­

80 Так, например, Геката у Лукиана называется „змееногой", а в одном 
магическом гимне — „змеей"; Персефона изображалась со змеями в волосах 
(L. Preller, Griechische Mythologie, Berlin, 1887, S. 806; О. Gruppe, Griechische 
Mythologie, S. 1289; В. П. Клингер, Животное в античных и современных суеве­
риях. Киев, 1911). Змея считалась символом Деметры, ее хтонической силы 
(Е Küster, Die Schlange. . S. 146— 147).

90 L. Deubner, Attische Feste. Berlin, 1956, S. 40 fl.; Pfister, Skira, RE, V, 
Zweite Reihe, Stuttgardt, 1927, s. v. ; P. Arbesmann, Thesmophoria, RE, VI—A, 
Stuttgardt, 1935, s. v. ; M. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit 
Ausschluß der attischen. Lpz., 1906, S. 313 fl.; E. Küster, Die Schlange, S. 140— 
142; M. Харузин, Этнография соб., 1906, г. IV, стр. 377—378.



110 Т. Д. Златковская

датель здоровья и благополучия изображались первоначально в 
образе змеи.

Сохранились известия и об отношении змеи к культам Апол­
лона и Афины Паллады. Элиан сообщает о змеях в священной 
роще Аполлона в Эпире (Aelian., Nat. an., XI, 2), а Геродот — о 
священной змее в храме Афины Паллады (Herod., VII, 41). О свя­
щенных змеях в храме Афины сообщают и другие античные авторы. 
К этому же циклу представлений, связывающих змею с различными 
богами античного пантеона, относятся и свидетельства о священ­
ных змеях в роще Юноны Соспита в Ланувии (Лациум), где по 
поведению священных змей судили об урожае будущего года91. 
Образ змеи-хранительницы богатства сохранил нам миф о золотом 
руне, охраняемом страшной, вечно бдительной огромной змеей, 
наделенной Медеей магической силой. Этот образ змеи-кладохра- 
нительницы сохраняется до конца античности, присуствуя у Феста, 
Макробия, Артемидора и других писателей древности92. Асклепий 
у греков и Эскулап у римлян, считавшиеся богами-лекарями, почи­
тались в образе змеи или имели антропоморфный облик, сопро­
вождаемый змеей, обвивающей жезл или алтарь бога. Вера в опло­
дотворяющую силу Асклепия у греков проявлялась в посещении 
женщинами храма и рощи этого божества с целью излечить бес­
плодие. Здесь же надо упомянуть о вере римлян в то, что кожа, 
сброшенная змеею и привязанная к чреслам роженицы, облегчает 
ей разрешение от бремени (Plin., NH, XXX, 129).

Все эти представления античных народов о змее, как о дари­
тельнице плодородия и богатства, могут быть дополнены сведе­
ниями мифологии, в которых божества, превращаясь в змею, 
добивались расположения женщин. В образе змеи Зевс овладел 
Персефоной; Фавн — своей дочерью Bona Dea, Пелей - Фетидой. 
То же рассказывали о матерях Александра Македонского, Сци­
пиона Старшего, Октавиана Августа и других героев, обладавших 
божественной силой.

С мыслью о плодородии, как основе всяческого благопо­
лучия, связано распространенное в античном мире представление 
о змее — покровительнице дома или местности (άγαθος δαίμων, 
genius loci). По Италийским представлениям, не только отдельный 
дом, семейство, но также общины, города, улицы и городские ворота 
находились под покровительством гения места, которого пред­
ставляли в виде змей (Serv. Aen., V, 85). Гений места, представ­
ляемый в виде змеи, изображен на домах Помпей и внутри дома, 
на этрусских вазах и дверях этрусских гробниц. У греков эти же 
представления отразились в содержании домашних змей-покро­

91 Е. Küster, Die Schlange. . ., S. 126, 143—145, где собраны данные анти­
чной традиции по этому вопросу; О Gruppe, Griechische Mythologie. S. 808; 
E. Кагаров, Культ фетишей. . . ,  стр. 293—294.

92 Е. Клингер, Животное. . ., стр. 168.



Культ змеи в духовной культуре народов 111

вителей (οίκουρός οφις) в домах и храмах93. По римским дове­
риям жизнь домашней змеи была связана с жизнью хозяина 
дома: ее смерть влекла за собой и его гибель. Очень интересны 
в этой связи рассказы Цицерона, Плиния, Плутарха и Веллия 
Максима о Тиберии Гракхе, убившем в своем доме змею-самца 
и вскоре погибшем. Аналогичное предание существовало о Леллии 
— легате Помпея94. С этой же верой в защитную и благословля­
ющую силу змеи-покровительницы места связан обычай изобра­
жать змею на жилище и зарывать голову этого животного под 
порогом дома . Как сообщает Плиний (NH, XXIX, 67), голова змеи, 
зарытая под порогом, делает дом счастливым95. Отзвуки веры в 
добрую змею-покровительницу можно уловить и в сказаниях 
эллинистического времени. В них обычно фигурирует мужчина 
или мальчик, спасший попавшую в беду змею, затем взявший ее 
к себе в дом, где она спала и ела вместе с хозяином. Позже, когда 
этого мужчину (или мальчика) тоже постигает несчастье, благо­
дарная змея спасает своего покровителя и наделяет всяческими 
благами96. Змея-покровительница дома, местности — весьма 
распространенный образ и в позднем греко-римском искусстве97. 
В греко-римской религии очень четко прослеживается связь змеи 
с культом мертвых. В змее видели образ души умершего и одно­
временно защитницу могил предков98. Причину этих представле­
ний ученые видят в очевидной связи змеи с землей, где погребали 
мертвых; в том, что змеи живут у могил и в том, что защитница и 
покровительница места, змея в представлении древних становилась 
также хранительницей могил99. Представления о змее как о душе 
предков нашли отражение в античных литературной традиции, 
вазовой живописи100 и изваяниях на надгробных стелах, где змея 
постоянно црисуствует как символ могилы или как изображение 
души покойного101.

93 О. Gruppe, Griechische Mythologie S. 807 fl.; G. Wissowa. Religion und 
Kultus der Römer, 1912, S. 307; E. Küster, Die Schlange. . S. 145 fl.; В. Клин­
гер, Животное. . ., стр. 163, 169; M. Арнаудов, Вградена невеста ., стр. 308— 
311; Gerhard., Über Agathodcmon und Bona dea S. 480, Anm. 21.

94 Примеры этого рода тщательно собраны В. П. Клингером („Живот­
ное. . стр. 155-175.).

95 О. Gruppe, Griechische Mythologie . . , S. 807; В. Клингер, Животное. ., 
стр. 169.

96 А. Marx, Märchen von dankbaren Tieren und verwandtes, 1889, S. 95
fl.; E. Küster, Указ, соч., S. 144-1145; M. Арнаудов, Вградена невеста.., стр. 312.

97 Е. Küster, Указ, соч., S. 70.
98 О. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte. München, 

1906, S. 808—809; E. Küster. Указ, соч., S. 62—63; E. Катаров, Указ, соч., 
стр. 288—289; В. Клингер, Указ, соч., стр. 157—159.

99 См. Е. Кагаров, Указ, соч., стр. 288.
100 Plin., N tf, VII, 172; Plut., Cleom., 39; Ovid., Met., XV, 389 и др.; E. 

Клингер (стр. 157—158) собрал примеры, в которых смерть различных исто­
рических деятелей античности влекла за собой немедленное появление упол­
зающей змеи.

101 О. Gruppe. Указ, соч., S. 807—808, Anm. 14—18; В. Клингер, Там же. 
Д. Димитров, Надгробии плочи от римско време в Северна България. София, 
1942, стр, 64, 66, 69,



Т. Д. Златковская112

Следует отметить и еще одну черту в греческих и римских 
религиозных представлениях о змее, так же, как и предыдущие, 
связанную со всем циклом верований об этом животном. Змею 
считали покровительницей вод, источников, чистой воды вообще. 
Видя в змее проявление животворящей силы природы, древние 
приписывали ей также оживляющую землю силу воды. Возможно, 
это представление подкреплялось сходством между течением рек 
и движениями змеи102. Множество античных сказаний повествует 
о змее-хранительюще источника103. Для нас очень существенно, 
что змея, как символ защиты источников и колодцев изображалась 
на прикрывающих их каменных сооружениях104.

Таких* образом, во фракийских, греческих и римских культах, 
связанных со змеей, четко прослеживаются те же составные части 
1) змея — символ плодородия; 2) змея — покровительница места, 
дома; 3) змея — дух предков, покровительница могил; 4) змея — 
охранительница вод), которые мы выше отмечали у современных 
народов Юго-Восточной Европы. Именно это совпадение во всем 
комплексе верований о змее дает, как представляется, основание 
видеть в нем проявление духовной культуры, унаследованной от 
античного времени. Помимо этого сходства в общем восприятии 
змеи, можно отметить совпадение и отдельных черт в представле­
ниях и обрядах древних (античных и фракийских) и современных 
(Юго-Востока Европы) народов. К ним можно отнести обычай 
изображать змею на фронтонах зданий, который мы уже отмечали, 
привлекая как материалы античной нумизматики и археологии 
из Балкано-Дунайских областей, так и этнографический материал 
из Болгарии, Румынии, Югославии и Молдавской ССР.

Хотелось бы, далее, отметить сохранение у народов Юго- 
Восточной Европы античного обычая зарывать змею у входа в дом 
с целью привлечь счастье, засвидетельствованного Плинием (NH, 
XXIX, 67), дошедшего до нашего времени также в очень изменен­
ном виде. Реминисценцию этого обряда можно отметить в обычае 
изображать змею на калитках и воротах и на ступенях, ведущих 
в дом.

Нельзя не обратить внимание и еще на один мотив в изоб­
разительном искусстве современных народов. Это — изображение 
двух рук, держащих змей, который можно наблюдать на воротах 
восточных романцев105-106. В нем, как кажется, есть основание видеть

102 Е. Küster. Указ, соч., S. 153—155.
103 Например, змея, охраняющая в Дельфах Кастальский источник; 

змея, защищающая от Кадма источник в Фивах; змея-хранительница источ­
ника, убившая немейского царя в отместку за то, что нянька ребенка указала 
путь к этому источнику и др. примеры. (См. Е. Küster, Указ, соч., S. 156, Ашп. 
3—4, S. 157, Апш. 2—3).

101 G. Perrot et Ch. Chipiez, Histoire de Fart dans l'antiquité, t. VIII, Paris,
1903, p. 51, fig. 36.

io5_io6 Фотографию с таким изображением на деревянных воротах с. 
Крокмазы Суворовскога р-на Молд. ССР мне любезно передал М. Я. Лифшиц).



Культ змеи в духовной культуре народов 113

отзвук культа Сабазиса. Изображение рук божества и змеи в саба- 
зиевых мистериях находилось в центре ритуальных действий. Руки 
бога символизировали защиту от злых сил, дарение плодородия, 
здоровья, счастья и удачи; сочетание рук бога и змеи как бы 
подчеркивало животворящую силу бога107. Изображение рук со 
змеей — не случайный сюжет для искусства Юго-Востока Европы; 
он имеет глубокие корни, о чем свидетельствуют гето-дакийские 
археологические памятники (ритуальная керамика, миниатюрная 
глиптика), на которых изображались руки со змеями, а также 
вотивные бронзовые изображения рук Сабазиса, указывающие на 
широкое распространение культа Сабазиса в Придунайских й 
Балканских областях108.

Возможно как реминисценцию этого же культа следует рас­
сматривать особый способ заговаривания змей, имеющий место 
у румын юго-восточных районов СРР, примыкающих к Молд.ССР 
и северо-востоку НРБ. Согласно сохранившимся здесь пред­
ставлениям, существуют люди, которые умеют заговаривать 
змей, протаскивая их под рубашкой за пазухой. Выше уже прихо­
дилось упоминать о том, что во время сабазиевых мистерий 
совершали ритуал, имитирующий брак с богом Сабазисом в образе 
змеи. Античная традиция (Arnob., V, 21; Demosth., De corona, 259) 
донесла до нас интересную деталь этого обрада: поклонники 
Сабазиса протаскивали под одеждой за пазухой живую змею или 
ее золотое изображение. Нельзя ли, имея ввиду широкое распро­
странение культа Сабазиса у фракийцев (в том числе у гетов 
и даков) и генетическую связь восточных романцев с этими племе­
нами, усматривать в упомянутом выше обряде заговора змей 
отголоски ритуала мистерий Сабазиса?109

Длительность бытования традиционных представлений о 
доброй змее, доживших до современности, требует особого обяс- 
нения. Видимо, как будет показано ниже, это явление может быть 
объяснено синкретизмом греко-римских и фракийских верований.

Процесс слияния местных и греко-римских культов в Балка­
но-Дунайских землях был связан с волной эллинизации и рома­
низации, охватившей население этого региона в общих чертах с 
середины I тыс. до н, э. до середины I тыс. н. э. Восприятие антич­
ной религии было связано с распространением общеимперских 
культов, контактами с эллинскими и италийскими поселен­
цами и с ранее эллинизованными и романизованными жите-­

107 F. Cumont, Sabazios. Ch. Daremberg et E. Saglio,^ Dictionnaire des an­
tiquités Grecques et Romaines, s. v. ; E. Küster, Die Schlange. . ,  S. 147; R. Vulca- 
nescu, Figur area mîmii în ornamentica popular ä romîna. ,,Revista de etnografie çi 
folclor“, t. 9, N  3, 1964.

108 M. Macrea, Le culte de Sabazius, p. 328, fig. 3, 4; R. Vulcänescu, Figu- 
rarea mîmii, p. 239 fl; Я. Тодоров, Паганизмът . . , 87—88. Иначе — см.: G. 
Popilian §i G. Poenaru, Bordea. Date noi privind cultele de la Romula — Malva în 
lumina vaselor eu figuri în relief. „Stud. çi cercet. ist. veche“, 1973, N  2, p. 248.

109 Muçiea O. Bîrlea, Tipologia folclorului, p. 288. Обычай засвиде­
тельствован в Брэила, Бузэу, Ковырлуй, Дыбовица, Яломица, Мусчела СРР,

8 Ziva Antika



Т. Д. Златковская114

ля ми других частей античной ойкумены, а также с привлече­
нием населения Дакии, Фракии и Мёзии к участию в римской 
административной и военной деятельности. Греческие и римские 
культы были широко распространены среди местного населения. 
В связи с рассматриваемой здесь темой, важно отметить, что 
греческие и римские культы божеств, имеющих символом змею, 
в КарпатО"Дунайских областях имели особенно широкое рас­
пространение. Об этом красноречиво свидетельствуют много­
численные храмы и святилища Эскулала-Асклепия, Гитеи, Телес- 
фора110. Не менее показательно множество монет из городов 
Дакии, Фракии и Мёзии с изображением храмов этих здравенос- 
ных божеств111. Существенно, что преобладающее большинство 
лиц, сделавших посвящения этим богам., носят чисто фракийские 
или романизованные фракийские имена.

Античная традиция украшать храмы изображением того 
бога, которому был посвящен храм, нашла широкое отражение 
в исследуемых областях. Здесь, как и в других районах античного 
мира, храмы украшались статуями богов, поставленными чаще 
всего между колоннами фасада112. Иногда изображением атри­
бута божества украшали и фронтон храма. Для нас здесь особенно.

110 В. Добру ски, Тракийско свети.шще на Асклепия до Глава Пане га, 
„Археологически известия на народния музей в София", кн. I, София, J 907, 
стр. 3—86; его же, Друга паметници по култа на Асклепия в Тракия. Там же 
стр. 87—98; Б. Дякович, Фриза на здравеносните божества на Тракия и култа на 
Ескулап в Пловдив. „Годишник на народната библиотека. Пловдив", 1921, 
стр. 127— 178; Й. Иванов, Кюстендилският Хисарлък и пеговите старины. ИБАД, 
VII, 1920, с р. 68—88; D. Tsontchev, Le sanctuaire thrace près du vidage de Bat- 
koun. Sofia, 1941; G. Kazarow, Neue Denkm 1er zur Religionsgeschichte Thrakiens. 
„Archäologischer Anzeiger“, 1929, Hft. 3—4; Berlin—Leipzig, 1930, S. 320—322; 
Thracica. „Dacia“, N. S., t. II, 1958, p. 465; V. Bazala, The Cult o f Aesculapius at 
Epidaurus (Cavtat) and Dubrovnik, „XVI [ Congrès Internatinal d'Histoire de la 
Médecine“, t. I, Athènes, 1960; H. Вулић, Антички спомешщи. ..: Дионис—Вакх 
—№ 117, стр. 57; № 238, стр. 109; № 356, стр. 171; Сабазис—№ 273. стр. 82; 
Асклепий: № 360, стр. 173.

111 Н. Мушмов, Античните монеты на Балканская полуостров и моне- 
тите на българските паре. София, 1912: Маркианополь—·№№ 370, 423,424; 
Никополь — № №  884, 908, 9609, 9049—9051 и др; Дионисополь—№ №  122, 
133; Истрия — № №  179; Каллатия — №№ 260, 269 279 и др.; Одессос — №  
1641, 1655, 1663 и др.; Томи — № №  1813, 1828, 1854, 1783, 1900 и др.; Анхиал 
— 2772, табл. XX, 16; Пауталия — №№3876, 3877, табл,XX!, 18; Сердика— В. 
Добруски, Тракийско светилище . . ,  рис. 1,1—3 и многие другие. Из 25 городов 
Фракии, чеканивших свои монеты, 17 имели изображения божеств, причастных 
к культу змеи (см. Б. Дякович, Указ, соч., стр. 131— 135).

112 В. Pick, Die antiken Münzen von Dacien und Moesien, I Halbband, Ber­
lin, 1898, Taf. XX, 18—26; B. Pick—K. Regling, Die antiken Münzen von Dacien 
und Moesien, II Halbband, Abteilung 1, Berlin, 1910, Taf. XXI, 26; F. Münzer, 
M. L. Stack, Die antiken Münzen von Thrakien, I Teil, 1 Heft, Berlin, 1912, Taf. VI, 
35, Taf. VIII, 28; H. Gaebler, Die antiken Münzen von Makedonia und Paionia. II 
Abteilung, Berlin, 1935, Taf. V, 14; XXI, 24, 26; XXIV, 12, 19,



Культ змеи в духовной культуре народов 115

важно отметить изображение змеи на фронтоне храмов змее­
образных божеств в Балкано-Дунайских областях113.

Одним из характерных для античного (особенно римского) 
времени историкорелигиозным явлением был синкретизм греко­
римских культов с культами местных божеств тех областей, ко­
торые попадали в сферу политического, экономического и куль­
турного влияния античной цивилизации. Этот процесс взаимного 
влияния собственно античных и местных верований в исследуемых 
областях заметен в самых различных проявлениях. Во-первых — 
в появлении божеств с двойными (античным и местным) именами: 
например, Зевс-Збелсурд, Юпитер-Сабазис, Юпитер-Збелсурд и 
т.п.114. Этот синкретизм проявился, во-вторых, в приобретении 
греческими и римскими божествами фракийских прозвищ. Иногда 
эти прозвища происходят от названия фракийской местности (на­
пример: Зевс Димеранский — от местности Димеран; Асклепий 
Салденский — от местности Салдэ, где находилось святилище 
бога, или Асклепий Цимидретхкий от поселения Цимидра). 
Часто имя фракийского бога превращалось в прозвище сходного 
греческого или римского божества. Например, под прозвищем 
Аполлона — Аулархий скрывалось имя одного из фракийских 
богов-лечителей Аулархия или Ауларкена115. Множество мест­
ных прозвищ приобретают также Зевс и Гера116. В-третьих, этот 
процесс слияния местной и греко-римской религии проявился в 
изменении иконографии божеств. Так например, множество ре­
льефов с изображением Фракийского всадника посвящаются 
Асклепию117. Сам Всадник, помимо традиционных черт фракий­
ского божества приобретает черты греческого бога-лечителя.118 
Наоборот, римского Эскулапа начинают изображать во фракий­
ской одежде119. Характерно, далее, приобретение греческими и 
римскими богами атрибутов, свойственных сходным с ними мест­
ным богам. Так, например, греческий Зевс и римский Юпитер 
помимо традиционных своих атрибутов — молнии и орла —· при­
обретают в качестве культового символа змею, характерную для 
верховного фракийского божества. Асклепий же, наоборот, прй-

113 В. Pick, Указ, соч., Taf. XX, 18; Н. А. Мушмов, Указ. соч.,№  4086, 
табл XI, 26; Г. И. Кадаров, Принос към стората история на София, стр. 46 и 
,,Приложение", стр. 76, табл. 19, монета№ 11; В. Добруски, Указ, соч., стр. 7, 
прим. 5, рис. I, 1.

Аналогичниый сюжет — фронтон храма с изображением змеи встреча­
ется в Дакии и на украшениях (см. например: М. Маеrea, Le culte de Sabazius, 
p. 336, fig. 5: изображение храма Сабазиса со змеей на бронзовом украшении 
из Каранзебеш).

114 Г. И. Кадаров, Указ, соч., стр. 56 и прим. 41.
115 D. Tsontchev, Le sanctuaire thrace. . , p. 74.
116 Г. И. Кадаров, Светилище на Зевс и Хера. ИБАД, IX, 1914, стр. 82.
117 В. Добруски, Тракийско светилище. . , стр. 15, прим. 12; D. Tson­

tchev, Указ, соч., р. 45—58.
118 Я. Тодоров, Паганизмът. . . стр. 49, 59—60, 76—78, 119—120.
119 Б. Дякович, Указ, соч., стр. 132,



116 Т. Д. Златковская

обретает несвойственнный ему атрибут орда, столь характерный 
для греческого Зевса120. На фрако-гетской почве изменил свой 
облик и Аполлон, культ которого, слившись с местным культом 
фракийского бога-лечителя, приобрел новый символ — змею, ча­
сто присутствующий здесь вместе с изображениями бога121.

Таким образом, процесс слияния греко-римских и местных 
культов повел к образованию прочного двойного слоя верований 
о змее. Это сложное историко-религиозное явление способство­
вало длительному сохранению древних представлений о доброй 
змее у народов Юго-Восточной Европы и сохранению элементов 
этих верований вплоть до настоящего времени.

Москва. Т. Д. Златковская.

СОКРАЩЕНИЯ

Е ГНБП — Годишник на Народната библитека. Пловдив.
2. ИБАД — Известия на българското археологическо дружество.
3. ИЕИМ — Известия на етнографския институт и музей.
4. СБНУ — Сборник за народни умотворения и книгопис.
5. АЕМ — Archaologisch-Epigraphische Mitteilungen.
6. RE — Realencyclopädie der klassischen Altertumswissenschaft.
7. SCIA — Studii §i cercetäri de istoria artei.

120 И. Венедиков. Два новоопжрити паметника за религия на тракшт. 
„Изв. Бълг. археол. ин -т", XIX, ч. 2, 1955, стр. 195—205; М. Ростовцев, Рос­
пись Керченской Гробницы, открытой в 1891. СПб., 1911; Я. Тодоров, Пага- 
низмът в Долна Мизия. София, 1928, стр. 45—49 Г. И. Кацаров, Антични паме- 
тници из България. „Изв. Бълг. ист. друж.", V, 1915, стр. 17, прим.1, Н. Вулић. 
Антички спомешщи наше земље, № 252, стр. 114 (мраморна нлитая из Кална 
с изображением Зевса и змеи).

121 Я. Тодоров, Паганизмът. . . ,  стр. 61.


