
ZUR DATIERUNG DER GYGES TRAGÖDIE P. OX. 2382

(Leicht überarbeiteter Beitrag aus der ungedeckten Festschrift für 
Alfred Heubeck, Erlangen 1974)

Wer sich in unserem Fach eingehend mit der Tragödienforschung 
auseinandersetzt, wird unweigerlich mit einem Problemkreis kon­
frontiert, cer zwar überall auftaucht, wo philologische Analyse sich 
mit handschriftlich überlieferten Literaturzeugnissen auseinandersetzt, 
auf dem Gebiet der attischen Tragödie aber durch eine Reihe von 
besonders eindrucksvollen Beispielen vertreten ist: mit den Stichworten 
,,Prometheus“, „die beiden Plektren“, „Rhesos“ dürfte der hier ge­
meinte Fragenkomplex des Verfasser-bzw. Datierungsproblems hin­
reichend angedeutet sein. Für die genannten, durch mittelalterliche 
Handschriftenüberlieferung auf uns gekommenen und seit dem Ein­
setzen wissenschaftlicher Textinterpretation mit dem Problem der 
zeitlichen Einordnung behafteten Werke gilt im wesentlichen dasselbe, 
was sich gewissermaßen in nuce seit nunmehr fünfundzwanzig Jahren 
an der Diskussion um die auf Papyrus gefundenen Reste einer Gy- 
gestragödie studieren läßt: auch hier ist bis auf weiteres ein auf ge­
sicherte Ergebnisse gestütztes Entgegenkommen der verschiedenen 
Lehrmeinungen im Sinne einer communis opinio keineswegs abzusehen, 
im Gegenteil, gleich nach der Veröffentlichung des Textes bildeten 
sich rasch zwei in ihrem Datierungsansatz weit voneinander entfernte 
Fronten, deren Verteidiger bis heute hartnäckig auf ihrem jeweiligen 
Standpunkt beharren.1 * * * * * * Jede Gruppe kann dabei mit ihrer Theorie

1 Lit. in chron. Reihenfolge: E. Lobei, A Greek Historical Drama, Proc. Brit. 
Ac. 35, 1950, 207—216; D. L. Page, On the new Greek Historical Drama, CQ 44,
1950, 125; A. Lesley, AfA 3, 1950, 216f; P. Maas, Rez. Lobel, Gn. 22, 1950, 142f;
M. Hombert, AC 19, 1950, 446f; M. F. Galiano, Informacion cientifica, EClâs 1,
1950/1, 119 (uzg.); D. W. Lucas, The Greek Tragic Poets, London 1950, 229; D. L. 
Page, A new chapter in the History o f Greek Tragedy, Inaug. lect. Cambr. 1951; K. 
Latte, Ein antikes Gygesdrama, Eranos 48, 1950,136— 144; J.Th.Kakridis,!! ΓΥΝΑΙ­
ΚΑ TOY ΚΑΝΔΑΥΛΗ, Hellenika 12, Thessalon. 1951-Μ Ε Λ Ε Τ Ε Σ  ΚΑΙ ΑΡΘΡΑ
1971, 114— 127; V. Martin, Drame historique ou tragédie? Remarques sur le nouveau
fragment tragique relatif à Gygés, MH 9, 1952, 1—9; A. Lesley, AfA 5, 1952, 152—54; 
W. S. Stanford, Hermath. 70, 1952, 107 (uzg.); M. P. Chantraine, Sur un fragment 
anonyme de tragédie, Resümee in REG 65, 1952, XVf; J. C. Kamerbeek, De novo 
fragmento tragico, Mnem. s. 4/5, 1952, 108—115; M. Gigante, Un nuovo fragmento 
di Licofrone tragico, PP 7, 1952, 5—17; R. Cantarella, Il fragmento di Ossirinco su

18 Ziva Antika



274 N. Holzberg

auf besondere Aufmerksamkeit in der Fachwelt bauen, denn sowohl 
eine im Umkreis des Aischyios anzusetzende sehr frühe Gygestragödie, 
die von der einen Seite vertreten wird, als auch eine späte, der alexan- 
drinischen Pleias zugehörige Gygestragödie, die die anderen verfechten, 
sprengen jede in ihrem Bereich den Rahmen des bisher Bekannten 
nicht unerheblich, ja, die Anhänger der Frühdatierung bringen zusät­
zlich einen Herodot in die Diskussion, der eine seiner bekanntesten 
Novellen (Ï, 8—12) nach einer bisher unbekannten Tragödie geformt 
haben soll. Hatte man vor einiger Zeit beinahe schon den Eindruck 
gewinnen können, als habe sich „in der Forschung mehr und mehr 
die Spätdatierung durchgesetzt” (Riemann 65), so wurde man im 12. 
Heft der ZfPE von 1973 eines anderen belehrt: hier tritt plötzlich 
Bruno Snell mit ziemlicher Entschiedenheit wieder für die vorhero- 
doteische Gygestragödie ein.

Auch Snells Aufsatz jedoch — obwohl gleich zu Anfang aus drück- 
lich hervorgehoben wird, daß es „neue Argumente zu finden“ gelte 
( 197) — fügt sich, hat man diese Argumente zur Kenntnis genommen, 
rasch in das auffallend einheitliche Bild einer festumrissenen Argumenta­
tionsbasis: fünfundzwanzig Jahre lang wurde diese von denjenigen, 
die sich mit dem Datierungsproblem auseinandersetzten, energisch 
behauptet und nur von wenigen — und dann auch meist nur vorüber­
gehend — verlassen. Durchaus nicht verwunderlich ist angesichts 
einer solchen Situation der nicht seiten eintretende Fall, daß die eine 
Partei mit haargenau demselben Argument für die Frühdatierung 
eintritt, das die andere Partei eben noch mit Erfolg als Stütze für die 
Spätdatierung eingesetzt zu haben glaubt. Um ein besonders schla­
gendes Beispiel zu nennen: 1957 erschienen unabhängig voneinander

Gige, Dion. 15, 1952, 3—31 (uzg.); A. Traversa, GIF 5, 1952, 169f (uzg.); H. Lloyd- 
Jones, Proc. Cambr. 182, 1952/3, 36—43 (uzg.); R. M. Rattenbury, Rez. Page 1951, 
CR 3, 1953, 115f; A. Lesley, Das hellenistische Gygesdrama, Hermes 81, 1953, 1—10;
J. Cazzaniga, II frammento tragico di Gige e la tradizione retorica, PP 8, 1953, 381—98; 
A. Lesley, AfA 7, 1954, 150—52; derselbe, Von neuen Funden zum griechischen Drama, 
Gymn. 61, 1954, 295—305, 304f; T. B. L. Webster, Fifty years o f CL Schal. 1954, 75; 
Y. Ehrenherg, Sophocles and Pericles, Oxford 1954,17—19; J. A. S. Evans, Herodotus 
and the Gyges-Drama, Ath. 33, 1955, 333—36; J. A. Davison, προάγγελος and the
9Gyges* 9 Fragment, CR 5, 1955, 129—132; A. E. Raubitschek, Gyges in Herodotus, 
CW 48, 1955, 48—50; M. Gigante, Dion. N. S. 18, 1955, 7f; E. Lobel, OxPap 23, 
1956, nr. 2382; A. E. Raubitschek, Die schamlose Ehefrau, RhM 100, 1957, 139f; 
E. Bickel, Rekonstruktionsversuch einer hellenistischen Gyges-Nysia-Tragödie, RhM 
100, 1957, 141—152; Q. Cataudella, Sulla cronologia del cosidetto *frammento di Gige\ 
Studi Calderini e Paribeni, Mil. 1957,103—116 =  Saggi sulla tragedia Greca, Messina 
1969, 43—65; F. Stiebitz Eine griechische Tragödie von Gyges und Kandaules, Sbornik 
Praei Filos. Fak. Brno, Rada arch.-klas. E 2 VI, 1957, 141—166; D. L. Page, An 
early Tragedy on the Fall o f Croesus!, Proc. Cambr. 188, 1962, 47—49; R. A. Pack, 
nr. 1707 in der 2. Aufl.; H. Lloyd-Jones, Problèmes o f Early Greek Tragedy, in: 
Estud. s. la trag. Griega, Cuadernos de la fundacion Pastor 13, Madrid 1966, 1 Iff 
(uzg.); I. Zavvadzka, Dramat o Gygesie nieznannego autora, Eos 56, 1966, 73—82;
K. A. Riemann, Das Herodoteische Geschichtswerk in der Antike, Diss. München 
1967, 64—67; A. Lesky, G esc h. d. gr. Lit. 3. Aufl., Bern 1971, 836; ders., Tragische 
Dichtung der Hellenen 2. Aufl., Göttingen 1972, 536f; B. Snell, Gyges und Kroisos 
als Tragödien-Figuren, ZfPE 12, 1973, 197—205.



/-.ui J-Vci lici uiig, u c i vj_y gcaLi ciguuic Z/3

die Aufsätze von Bickel und Cataudella — der erste für nach-, der 
zweite für vorherodoteischen Ansatz eintretend, und beide führten 
als wesentlichen Punkt in ihrem Argumentekatalog die Tatsache an, 
daß die Frau des Kandaules bei Herodot keinen Namen trägt. Für 
Bickel (143) liefert dieses Kriterium „einen unanfechtbaren Entscheid“, 
denn für ihn besteht die feste Voraussetzung, daß die Rolle einer Kö­
nigin in einer antiken Tragödie mit einem Eigennamen bedacht wor­
den sein muß, und folglich sei nicht einzusehen, warum Herodot, wenn 
er eine Art Hypothesis dieser Tragödie verfaßte, diesen Eigennamen 
unterschlagen haben soll: „mit der klassischen Gygestragödie ist es 
also nichts.“ Cataudella (61ff) geht davon aus, daß eine Person vom 
Rang der lydischen Königin nur in einer Tragödie allein mit ihrem Ti­
tel benannt werden konnte; er kann sich dabei auf die Atossa der 
Πέρσαι des Aischylos berufen, die in guter Überlieferung tatsächlich 
nur als βαηίλεια erscheint: folglich könne Herodot, der — wie leicht 
nachzuweisen — Frauen von vergleichbarer Bedeutung sonst immer 
mit Namen nennt, eben nur eine Tragödie zum Vorbild gehabt haben.

Die festumrissene Argumentationsbasis, von der wir sprachen, 
besteht aus metrischen, sprachlich-stilistischen, dramaturgischen, stoff- 
1 ich-motivischen und überlieferungsgeschichtlichen Kriterien, über­
schreitet also den Rahmen der durch das Genos „Tragödie“ gege­
benen Möglichkeiten nicht — mit dem Ergebnis, daß ein unvoreinge­
nommener Betrachter der auf diesem Feld von beiden Seiten vorge­
brachten Argumente jedesmal feststellen muß, daß keine von beiden 
Seiten zu widerlegen ist und deshalb die Möglichkeit der Frühdatie­
rung nach wie vor neben der Spätdatierung bestehen bleibt.

Einer kurzen Auseinandersetzung mit dem genannten Argu­
mentationskomplex, die dessen Ambivalenz aufzeigen soll, sei eine 
grundsätzliche Vorüberlegung vorausgeschickt. Angesichts eines Tra­
gödienfragments ist nämlich zunächst einmal die ebenso simple wie 
berechtigte Oberlehrerfrage zu stellen, ob es unter den gegebenen 
Voraussetzungen überhaupt möglich ist, die gesamte Tragödie, aus 
der wir einen so dürftigen Ausschnitt besitzen, literarhistorisch ein­
zuordnen, will sagen: Ist es methodisch überhaupt gestattet, zunächst 
die Besonderheiten, die das Fragment auf metrischem, sprachlichem 
usw. Gebiet aufweist, als repräsentativ für die ganze Tragödie an­
zusehen, und zu dessen zeitlicher Einordnung dann auch noch unsere 
doch relativ geringe Kenntnis von den einzelnen Epochen der griechi­
schen Tragödie als ausreichende Grundlage vorauszusetzen? So banal, 
ja geradezu ärgerlich eine solche Frage zunächst klingen mag, so unum­
gänglich ist es doch immer wieder, sie zu stellen, wo immer der Ver­
such gemacht wird, ein anonymes Werk der Antike zu datieren. Die 
Forscher, welche sich mit dem Tragödienfragment auseinandersetzten, 
waren sich der Triftigkeit dieser Frage im Grunde immer bewußt, 
haben sie aber lange Zeit nur parenthetisch berührt („precarious as 
a judgement based on a score or so of fragmentary verses . . must 
b e . . .“ Lobel 208; „...gew iß ist die Beobachtungsbasis schm al...“ 
Latte 138), bis Cataudella (46f) mit der gebotenen Eindringlichkeit

18*



276 N. Holzberg

auf den allenfalls relativen Wert jeder metrischen, sprachlichen usw. 
Argumentation hinwies.

Nur wer diese wichtige Einschränkung stets klar im Auge be­
hält, darf also — und hiermit gehen wir zu den metrischen Argumenten 
über — den Umstand, daß unser Fragment auf so kleinem Raum 
immerhin viermal Positionslänge durch muta cum liquida (bzw. Nasal) 
aufweist, als Beweismittel anführen2. Aber was hilft das? Es ist den 
Verfechtern der Spätdatierung nicht gelungen, durch den Hinweis 
auf die Häufigkeit dieser bei den drei großen Tragikern so seltenen 
Erscheinung bei den Alexandrinern, in Lykophrons Alexandra und 
bei dem Moses-Dichter Ezechiel (vgl. bes. Latte 13S, Kakridis 118f, 
Gigante 16, Lesky 1953, 4ff) die Möglichkeit außer Kraft zu setzen, 
daß auch ein Tragödiendichter des 5. Jahrhunderts, eventuell ionischer 
Herkunft, dessen metrische Gewohnheiten sich an die Iambendichtung 
des 7./6. Jahrhunderts anlehnten (Page 1951, 2 Iff), die Gygestragödie, 
zu der unser Fragment gehört, geschrieben haben kann (vgl. Kamer- 
beek 113f, Cataudella 48 A. 12).

Was die sprachlichen Besonderheiten unseres Textes betrifft, so 
braucht wohl nicht nochmals betont zu werden, daß die auffällige 
Häufigkeit ,,aischyleischer“ Wendungen mit demselben Recht archaisch 
wie archaisierend gedeutet werden kann. Besonders hier — z. B. was 
die Diskussion um ungewöhnliche Erscheinungen wie die drei soge­
nannten „Genetive der Inhärenz“ (col II 2, 7, 13f; vgl. dazu Page 1951, 
42; Latte 139, Cataudella 47 A. 10) oder den für unsere Kenntnis 
erstmals bei Plutarch auftauchenden προάγγελος (col II 11; vgl. Page 
1951, 46; Davison, Cataudella 47 A. 10) angeht — gilt generell, daß 
unser Wissen vom Wortschatz der Tragödie des 5. Jahrhunderts viel 
zu gering ist, als daß nicht jedes neugefundene Aischylos-Fragment, 
das durch ein bei Nauck verzeichnetes Autorenzitat für diesen Tragi­
ker gesichert werden kann, ohne diesen Hinweis zunächst einmal Ge­
fahr laufen müßte, „archaisierend“ interpretiert und der Spätzeit zu­
gewiesen zu werden (vgl. Cataudella 46 A. 9).

Über den Stil unseres Fragments herrscht die gewohnte, auf 
der subjektiven Auffassung der einzelnen Gelehrten beruhende Unei­
nigkeit. Page (1951, 25) und Cataudella (63), beide Anhänger einer 
Datierung ins 5. Jahrhundert, differieren dennoch stark in ihrer Stil­
auffassung: für Page ist das Textstück „of high quality“ und er möchte 
den Verfasser „in force and lucidity of language, in power of narra­
tive, and in portrayal of character“ unter die „old masters“ rechnen, 
während Cataudella von einem „poeta di secondo ordine“ spricht, 
das Fragment „un’ opera mediocre“ nennt. Diejenigen, die im Stil 
des Fragments dessen Spätansatz bestätigt sehen wollen, entdecken 
in ihm etwa „eine gewisse Breite der Diktion“ (Latte 139), eine „un­
archaische Geschmeidigkeit“ der Verse, eine „Glätte der Sprache“ 
(Lesky 1950, 216f). Soweit ich sehe, hat bisher niemand bedacht, daß 
unsere 16 Verse, gerade was ihren Stil betrifft, schon gar nicht als re­

2 çol 1 15προέδραμ,εν; I I 4 έγρήσσοντα; II 5 6 δράσας II 9 άυπνίας vgl. II 5 εγνων.



Zur Datierung der Gygestragödie 277

präsentativ für die ganze Tragödie angesehen werden dürfen, denn 
wir haben es ausgerechnet mit einem fest in der dramaturgischen Kon­
vention der griechischen Tragödie verankerten Werkstück zu tun, 
dem „Bericht über hinterszenisches Geschehen“. Wie längst mehrfach 
beobachtet wurde und deshalb hier nicht nochmals belegt zu werden 
braucht, pflegt dieser — ob es sich um eine „echte“ ρήσις αγγελική 
handelt oder um den Bericht einer am Geschehen beteiligten Person 
(hier der Königin) — ganz bestimmte Stilelemente aufzuweisen, zu 
denen sich die Stilmerkmale unseres Fragmentes besonders gut fügen: 
Jeder beliebige Euripidesbericht z. B. liefert uns Reihen von Versen, 
die syntaktisch in sich geschlossen sind, keine Auflösungen haben 
(dies gegen Latte 139; vgl. auch Cataudella 48) und aus der dem „Be­
richt“ verwandten Epik sowohl speziell epische Wendungen (wie hier 
col II 4 έγρήσσοντα und 13 θεμιστεύειν mit Dativ) als auch die 
typisch epische Zeit- oder Ortsekphrasis (hier die Beschreibung des 
Sonnenaufgangs II 10 ff, formelmäßig einsetzend mit έπεί δ έ ...) 
bewußt verwenden. Dieser Befund mahnt zur Vorsicht in der Wertein­
schätzung des Dichters, hilft aber wieder einmal nicht weiter bei seiner 
zeitlichen Fixierung. Es ist ja ein bekanntes Phänomen der Tragödie, 
daß die Behandlung der Werkstücke schon bei Aischylos — nicht 
erst seit Euripides, wie ein weitverbreitetes Vorurteil immer wieder 
glauben machen will — ein (bei serienmäßiger Produktion im Grunde 
gar nicht überraschendes) handwerksartiges Festhalten an den Ge­
setzen des Genos verrät, das dann bis in die Spätzeit fortgesetzt wird. 
Also kann ebenso ein früher wie ein später Tragödiendichter hier von 
seinem traditionellen Formelwerk3 Gebrauch gemacht haben.

Dramaturgische Kriterien sind, vor allem in letzter Zeit, deshalb 
besonders gern zur Argumentation herangezogen worden, weil wir 
hier ja nicht so eng auf den Wortlaut der 16 Verse beschränkt sind. 
Die auffällige Ähnlichkeit der Verse mit Herodot gestattet — ob man 
ihn als den Gebenden oder als den Nehmenden auffaßt — auf jeden 
Fall eine gewisse Vorstellung vom szenischen Aufbau der gesamten 
Tragödie, denn wir brauchen zur Rekonstruktion nur unsere Kenntnis 
der attischen Dramaturgie mit dem Szenarium Herodots in Einklang 
zu bringen. Beim Versuch einer solchen Rekonstruktion bot sich je­
doch vielen als Hindernis der Umstand, daß der zeitliche Ablauf des 
Geschehens, so wie Herodot ihn schildert, dem widerspricht, was man 
als Gesetzmäßligkeit über die „Einheit der Zeit“ in einer antiken Tra­
gödie allgemein für gültig hielt. Nachdem Page (1951, 7ff) hierin zu­
nächst keine Schwierigkeit gesehen und unbekümmert sein Gyges- 
drama Szene für Szene — natürlich setzte auch er die beiden Nacht­
szenen in den hinterszenischen Raum — nach Herodot rekonstruiert 
hatte, kam bei seinen Nachfolgern die Frage der „Einheiten“ sehr 
schnell als Kriterium für die Datierung ins Spiel. Latte (140), der — 
wie dann die meisten nach ihm (Kakridis 122f, Stiebitz 154ff, Snell

3 Vgl. auch Stiebitz 143 den Nachweis der formelhaften Stellung mancher 
Wörter innerhalb des Trimeters.



278 N. Holzberg

199f) — den im Fragment erhaltenen Bericht der Königin als 1. Epei­
sodion sehr nahe an den Beginn des Dramas setzt (das dann am Mor­
gen nach der ersten Nacht beginnt), verweist damit alles vorher Ge­
schehene, wie es bei Herodot berichtet ist, in die vordramatische Zeit. 
Da ihm dann für die übrige Handlung ,,nur noch die Überredung des 
Gyges und der Mord selbst“ verbleibt, der anerkanntermaßen hinter­
szenisch stattfinden mußte, sieht er sich „genötigt, ein Intriguenspiel 
anzunehmen, das retardierend wirkte.“ Das von ihm selbst angesetzte, 
nicht weiter präzisierte „Intriguenspiel“ ist ihm dann etwas typisch 
Spätes.

Noch auffälliger ist der Zirkelschluß bei Kakridis. Dieser geht 
von einem ähnlichen Szenarium aus wie Latte4 und schließt dann folgen­
dermaßen: die Tragödie hat an e i n e m  Tag gespielt, also kann sie 
dem Herodot, bei dem sich das Geschehen auf mehrere Tage verteilt, 
nicht zur Vorlage gedient haben, also ist sie spät. Die Brüchigkeit 
einer solchen Argumentation konnte auch den Anhängern der Spät­
datierung nicht entgehen, damit aber das „dramaturgische” Argument 
weiterhin für den Erweis eines hellenistischen Dichters eingesetzt werden 
konnte, mußte die Voraussetzung der „Einheiten” wenigstens für die 
Spätzeit aufgegeben werden. Lesky (1953, 8f) versuchte dies unter 
(m. E. sehr unglücklicher) Berufung auf Ezechiels Mosesdrama, in 
dessen Dramaturgie er die getreue Nachahmung der dramatischen 
Technik der griechischen Zeitgenossen Ezechiels sieht. Hier konnte 
Stiebitz (161) — für den die Spätdatierung freilich ohnehin feste Vor­
aussetzung ist — mit Recht Bedenken anmelden mit dem Einwand, es 
sei schwer, „diese primitive Schöpfung eine Tragödie zu nennen.“ Er 
fordert dagegen (158f) eine grundsätzliche Überprüfung des „nicht 
eindeutigen Begriffs“ der Einheit der Zeit, die ja auch in der Frühzeit 
der Tragödie keineswegs so streng gewahrt wird, wie Kakridis es vor­
aussetzt; dem Verweis auf die Neutralisierung der Zeit durch die Chor­
lieder im Ά γ. des Aischylos fügt Snell (der Stiebitz offensichtlich nicht 
kennt) das Beispiel der Χοηφ. hinzu (200). Man könnte noch eine Reihe 
weiterer Belege bringen — etwa die Εύμ. oder auch die Αίτν.; im 
übrigen: daß ein Drama der Spätzeit auf mehrere Tage verteilt sein 
konnte, beweist der Αυτ. τί,μ. Menanders5 jedenfalls besser als Eze­
chiels Εξαγωγή— : wie immer man sich das Szenarium der Gygestra- 
gödie vorstellen will, der Schluß von der freien Behandlung der Zeit 
durch den Szeniker, die der Herodotbericht nahelegt, auf die Datierung 
des Stücks ist doch wohl nicht gestattet.

Auch die Frage des Chors hilft uns nicht weiter. Selbst wenn 
gesichert wäre — worüber sich die Mehrzahl der Forscher einig ist —,

4 Nur daß seine betont strenge Auffassung von der Gesetzmäßigkeit der Ein­
heiten den Mord am König, der ja laut col II 13 am Morgen λαοΐς θεμιστεύσων 
gegangen ist, auf der άγορά und nicht im Palast geschehen läßt, wobei ihm die 
so ausgesprochen „dramatische”, bewußte Beziehung zwischen dem Ort, an dem 
Gyges die Königin nackt sieht und dann eine Nacht später den König erschlägt, 
offensichtlich entgeht.

5 Vgl. dazu Pap. IFAO 337, ZfPE 6, 1970, 6.



Zur Datierung der Gygestragödie 279

daß die Königin ihre nächtlichen Erlebnisse in unserem Fragment dem 
Chor (col I 17 ]ξυνηλικας) erzählt, wäre das kein sicherer Beweis 
für die Datierung ins 5. Jahrhundert. Wir wissen ja nicht, ob die späte 
Tragödie die nunmehr der Akttrennung dienenden Chorlieder auch 
in dem Maße von der Handlung löste, wie es die Neue Komödie tat 
(die Menanderpapyri haben es uns gezeigt); die römische Tragödie rät 
nicht gerade zu einer solchen Theorie.

Man sieht: auch die für unser Gygesdrama anzusetzende drama­
tische Technik liefert keinen festen Anhaltspunkt für seine Datierung, 
immerhin haben die Bemühungen der Forscher um eine Rekonstruktion 
— vor allem die Überlegungen von Stiebitz und Snell — ein recht 
plausibles Bild vom ungefähren szenischen Verlauf der Tragödie erbracht. 
Am Anfang haben wir uns eine Szene vorzustellen, die ausführlich 
den Dialog Kandaules-Gyges exponierte, kaum dagegen szenisch 
darstellte; eine entsprechende Prologrhesis des Königs, der (gemäß 
col II 12ff) bei Morgengrauen den Palast verließ, um an seine herrscherli­
chen Pflichten zu gehen, ist freilich eine Möglichkeit neben vielen ande­
ren. Es folgten Parodos und erstes Epeisodion mit dem Bericht der 
Königin über die Nacht und dem Dialog Königin-Gyges. Ein weiteres 
Epeisodion — das voransgegangene Stasimon konnte die Zeit bis zum 
Abend überbrücken — dürfte in irgendeiner Form die Rückkehr des 
Königs in den Palast gezeigt haben; Snells Problem, „wie er dabei 
Gewichtiges hat sagen können“ (200) hat sich schon lange vor Snell 
erledigt durch Stiebitzens sehr schönen Ansatz einer Szene des Königs 
mit seiner Frau (158). Diese könnte nämlich irgendwie dem Dialog 
Agamemnon-Klytaimestra, bevor der Heerführer den Palast betritt 
(A. Ά γ. 81 Off) geähnelt haben. Unsere Tragödie wäre dann dem auch 
in anderen Tragödien (z. B. E. Ηρακλής 875ff) zu beobachtenden 
Szenenschema der Handlung vor, während und nach einem hinter­
szenischen Mord6 gefolgt; Menanders offensichtliche Parodie dieses 
Szenenschemas im fünften Akt des Δύσκ.7 legt die weite Verbreitung 
dieses pattern in früher wie in später Zeit nahe. Ob wir nach dem hin­
terszenischen Mord (mit entsprechendem szenischem Kommentar 
durch den Chor oder die Königin?) und dem Mordbericht (verbunden 
mit einem „Ecce“ des Erschlagenen?) noch eine Szene ansetzen können, 
die sich gemäß Herodot I 12f mit dem Aufstand der Lyder und dem 
Rache verheißenden delphischen Orakel (θεός άπο μηχανής-Szene?) 
befaßt, hängt — wie Stiebitz (160 mit A. 45) und Snell (200) schon 
angedeutet haben — davon ab, ob die Tragödie älter oder jünger ist 
als Herodot. Man ist sich ja im allgemeinen einig darüber, daß dieser 
Zug der Erzählung einer anderen (wohl der historischen) Überlieferung 
entstammt als die Mordnovelle selbst, und folglich sollte man erwarten, 
daß der Tragiker, wenn er Quelle für die Mordnovelle war, diesen 
Schluß nicht hatte.

6 Vgl. K. Matthiessen, Elektra, Taurische Iphigenie, Helena, Göttingen 1964,
144ff.

7 Vgl. E. W. Handley, The Dyskolos o f Menander, London 1965, 243.



280 N. Holzberg

Die Frage des Orakelschlusses hängt übrigens eng zusammen mit 
der Frage der „lydischen Trilogie“, die Page (1962, 48f) und Snell 
(205), gestützt auf die Vasenbildfragmente einer angeblichen Dar­
stellung einer Kroisostragödie, ernsthaft in Erwägung gezogen haben. 
Zu einer solchen Hypothese sollte man wohl vorläufig nicht mehr 
sagen als dies: unser ohnehin schon mit einer Menge von Fragen und 
Fragwürdigkeiten behaftetes Gygesdrama sollte nicht zusätzlich mit 
einer noch weit zweifelhafteren Kroisostragödie belastet werden, ehe 
nicht die Herodoteer ein entscheidendes Wort darüber gesprochen 
haben, ob grundsätzlich die Möglichkeit besteht, daß sich unter den 
direkten Quellen des „Vaters der Geschichte“ Tragödien befanden.

Ganz und gar abwegig erscheint mir der Versuch Bickels, das 
Szenarium der Gygestragödie nicht allein auf Herodot, sondern auf 
allen verfügbaren Varianten der Novelle — Xanthos-Nikolaos, Platon, 
Plutarch usw. - -  aufzubauen. Einmal abgesehen davon, daß die deutliche 
Übereinstimmung des Fragments mit dem von den anderen Versionen 
so auffällig abweichenden Herodot ein solches Verfahren von vornherein 
widerrät — das gewaltige Bühnenwerk, das Bickel auf diesem Wege vor 
unseren Augen „wieder“ erstehen läßt, gleicht mit seiner ungeheueren 
Vielfalt an Motiven, seinen szenischen Bezügen von unglaublicher 
psychologischer Subtilität8 eher einem realistischen Trauerspiel des 19. 
Jahrhunderts, ja geradezu einer „Grand Opera“, als einer antiken 
Tragödie; man fragt sich also, wie ein solches Drama von den Zeitge­
nossen außer von Achilles Tatios so völlig ignoriert werden konnte.

Eine breite Diskussion hat sich auch an der Möglichkeit ent­
zündet, vom ungewöhnlichen Stoff unserer Tragödie her auf ihre Da­
tierung zu schließen. Hier haben sich die extremsten Meinungen gebil­
det, einmal mit Cantarellas Theorie, das Gyges-Sujet könne nur einer 
hellenistischen „Versnoveile” zugrundegelegen haben (vgl. Bickel 151; 
dagegen Lesky AfA 1954, 150; Cataudella 44), zum andern mit Cazza- 
nigas Versuch, in den Abweichungen unseres Fragments von der et- 
sprechenden Flerodot-Passage einen Widerhall hellenistischer Rhetorik 
nachzuweisen; diese setzte sich ja wirklich mit den άπιστα der Hero- 
dotnovelle auseinander. Beides ist wohl aus Mangel an Vergleichbarem 
abzulehnen. Lobei hatte die editio princeps mit „A Greek Historical 
Drama“ überschrieben, was offenbar eine gewisse Suggestion auf eine 
Reihe von Untersuchungen ausübte, die sich mit der Frage beschäftig­
ten, in welcher Epoche der griechischen Literatur ein „historisches 
Drama“ über das lydische Königshaus wohl am ehesten denkbar sei. 
Page (25ff) wollte unsere Tragödie in die zeitliche Nähe von Μιλήτου 
άλωσις, Φοίνισσαι (Phryn.) und Γίέρσαι rücken. Gleichzeitig zog er 
in Erwägung, daß das dritte Stück der von ihm angesetzten Trilogie 
entweder den Untergang des Kroisos oder die Zerstörung von Sardes 
durch die Athener im Jahre 498 zum Inhalt hatte: Themen also, die 
der attischen Bühne des 5. Jahrhunderts zeitlich näher gestanden hätten

8 Einmal wirft die Königin Gyges einen „dankbaren Blick“ zu (148): wie macht
sie das eigentlich mit ihrer Maske?



Zur Datierung der Gygestragödie 281

als die Gyges-Affäre. Latte (140) dagegen sah in der Wahl des Gyges- 
stoffes eine eher dem Hellenismus angemessene, romantische Suche 
nach neuen, ausgefallenen Themen, „weil die alten abgebraucht sind“ ; 
Moschions Θεμιστοκλής, Lykophrons Κασσανδρεΐς usw. schienen ihm 
geeignetere Parallelen zu sein als die frühathenischen „Battle of Britain 
themes“, wie Webster, der derselben Ansicht ist, sie nennt (vgl. auch 
Kamerbeek 115, Gigante 9). Beide Seiten versäumten die gleichzeitig 
erforderliche Definition des Begriffs „historisches Drama“. Sie wurde 
besorgt von Martin — in einer eigens diesem Begriff gewidmeten Unter­
suchung — und Ehrenberg: beide stellten klar, daß der Gygesstoff 
für die Athener des 5. Jahrhunderts nicht mehr und nicht weniger 
historisch gewesen sein dürfte als etwa der Agamemnonstoff, sondern 
historisch und mythisch zugleich war wie dieser. Wann immer also 
unser Gygesdrama aufgeführt wurde — zu keiner Zeit verstand es 
sich als Dramatisierung eines ausgesprochen „historischen“ Ereignisses, 
und folglich ist das Argument des „historischen Dramas“ für die 
Datierung auch wieder einmal unbrauchbar (vgl. Kakridis 126, der 
gegen Lattes „gesuchte Stoffwahl“ des Hellenismus auf Bacchyl. 3 
verweist, Cataudella 49 A. 14).

Man hat dann weiter auf motivische Besonderheiten des Fragments, 
überhaupt des Gygesstoffes eine Argumentation aufbauen wollen. 
Maas konnte sich die Frau des Kandaules vor Medeia und Phaidra 
nicht auf der attischen Bühne vorstellen, Kamerbeek (115) fügte hinzu, 
daß überhaupt „haec materia, ut ita dicam, erotica” weit eher in helle­
nistische Zeit passe; dagegen wandte Cataudella (54) ein, daß die Gyges- 
Affäre, so wie Herodot sie schildert — und von seiner Version hat ja 
alle Argumentation in erster Linie auszugehen —, gerade wegen ihrer 
einfachen Handlungsführung und ihres Mangels an betont erotischen 
Elementen, wie wir sie dann bei Nikolaos finden, eher vor als nach 
Euripides in einer Tragödie denkbar sei. Ebenso ambivalent wie das 
„erotische“ Motiv ist das Motiv der Entscheidungsszene: Snell (201) 
meinte, wegen der Ähnlichkeit der χρίσις-Situation des Gyges mit 
der des Orestes müsse der Anonymus ein zeitgenössischer „Nachahmer 
des Aischylos“ gewesen sein. Der hier fällige Ein wand — Snell macht 
ihn sich gleich selbst—, daß der Vergleich der beiden Konfliktsitua­
tionen ziemlich schief ist, weil bei Gyges „das Interesskeaum über 
recht private Emotionen hinausragt“, hätte Snell eigentlich zu dem 
Schluß führen müssen, daß dann eher eihnellenistischer Nachahmer 
der inzwischen in ihrem unmittelbaren Bühneneindruck verblaßten 
aischyleischen Konfliktdramen passen würde. Daß es nicht angebracht 
ist, die Vorliebe für ein bestimmtes Motiv eindeutig auf eine bestimmte 
Zeit festzulegen, ist auch gegen Page einzuwenden, wenn er darauf 
verweist (1951, 28ff), daß gerade Phrynichos und Aischylos in der 
Wahl ihrer Themen und Chöre ein auffälliges Interesse am Orienta­
lisch-Exotischen verraten, und zwar parallel zur gleichzeitigen bilden­
den Kunst. Schließlich noch ein Wort zu dem mehrfach vorgebrachten 
Argument (Latte 139f, Cazzaniga 384, Stiebitz 161), die Tatsache, daß 
die Königin ihren Gemahl gewissermaßen „zur Arbeit schickt“ (col



282 N. Holzberg

II 12ff), entspreche einer für die nach-euripideische Tragödie typischen 
Verbürgerlichung der mythischen Heroen: Abgesehen von der drama­
tischen Notwendigkeit des Motivs — ein erfahrener dramatischer Tech­
niker motiviert hier gleichzeitig ein notwendiges ehit und den sich 
später zeigenden autoritären Charakter der Frau — genügt hier schon 
der Hinweis darauf, daß gerade in frühgriechischen Darstellungen von 
Mitgliedern eines mythischen Königshauses diese oft sehr „menschlich­
unheroisch“ gezeichnet werden. Mit Recht hat Kakridis (119 A. 8) 
an Paris und Helena Γ 426ff, Cataudella (55f) an eine Klytaimestra 
erinnert, die ihren Mann mit eigenen Händen im Bad ermordet (vgl. 
Ά γ. 1108f).

Für beide Datierungsparteien gleichermaßen schwerwiegend sind 
die Probleme, die mit der Überlieferung unserer Tragödie Zusammen­
hängen. Während die Gygesnovelle des Herodot in Sprichwort, Zitat, 
Diatribe und Rhetorenübung munter fortlebt, haben wir an Zeugen 
dafür, daß man sich in der Antike mit der Gygestragödie beschäftigte, 
nur die Tatsache, daß sie Ende des 2. bzw. Anfang des 3. nachchristli­
chen Jahrhunderts abgeschrieben wurde, und die Notiz des Achilles 
Tatios I 8.9 Immerhin schließt dieser befremdliche Befund die Früh­
datierung keineswegs aus. Page (1951, 36f) meinte sogar, ein Werk 
aus Hellas’ frühklassischer Literaturepoche habe eher bis ins 3. nach­
christliche Jahrhundert überlebt als eine alexandrinische Tragödie: 
das beweise die Tatsache, daß wir von der reichen Produktion der 
hellenistischen Tragiker nur verschwindend geringe Reste besitzen. 
Haben wir es mit einer Tragödie aus dem 5. Jahrhundert von zweitran­
gigem Wert zu tun, dann wäre das Schweigen der Literaturkritik erklär­
lich, ihr jahrhundertelanges Überleben aber auch nicht unerklärlich, 
denn immer wieder überraschen uns neue Papyrusfunde von Texten, 
deren literarische Bedeutung durchaus nicht höchsten Maßstäben 
standhält, die aber doch offensichtlich immer wieder ihr Leserpublikum 
fanden (Cataudella 64f). Kamerbeek (115) und Kakridis (125) halten 
es für unwahrscheinlich, daß Aristophanes, wenn er die Phaidren und 
Stheneboien der tragischen Bühne zur Zielscheibe seines Spottes machte, 
nicht auch die lydische Königin, wenn sie im 5. Jahrhundert vor den 
Athenern auftrat, gezaust hätte (vgl. dagegen Evans 335f); aber die von 
dem Komödiendichter aufs Korn genommenen „verbrecherischen“ 
Heroinen sind doch in ester Linie euripideische Gestalten — die Kly- 
taimest a des Aischylos dagegen wird in der Tragiker-Synkrisis Βάτρ. 
1043ff nicht erwähnt. Außerdem weist Cataudella (53f) daraufhin, 
daß die Tat der Frau des Kandaules den griechischen Zuschauern 
nicht unbedingt verwerflich vorgekommen sein muß: die positive 
Zeichnung ihres Handelns im Epigramm des Agathias (A. P. VII 567)

9 Noch dazu ist diese Notiz umstritten; m. E. aber solite man sie mit Kakridis 
117 und Cataudella 53 getrost auf unsere Tragödie beziehen, denn wenn auch das 
Wort δράμα mehrdeutig ist — es ist ja u. a. einer der griechischen Termini für Romane 
und Erzählungen —, so weist doch σκηνή daraufhin, daß hier Bühnenfiguren — und 
die meisten von ihnen kannten wir ja schon als solche — aufgezählt werden.



Zur Datierung der Gygestragödie 283

scheint ihm eher daraufhinzudeuten, „che nella tragedia. . . l’azione 
della moglie di Candaule fosse, se non esaltata, per lo meno giustificata“. 
Auch in der Überlieferungsfrage kann man also nicht mehr tun, als 
abermals unsere bruchstückhafte Kenntnis griechischer Literatur und 
Literaturkritik zu bedauern — in der Datierungsfrage hilft sie uns am 
allerwenigsten weiter.

Dieser Überblick über die zur Datierung unseres Fragments 
von den beiden Parteien vorgetragenen metrischen, sprachlich-stili­
stischen, dramaturgischen, stofflich-motivischen und überlieferungsge­
schichtlichen Argumente dürfte hinreichend deutlich gemacht haben, 
daß auf dieser Basis eine eindeutige Zuordnung der Gygestragödie 
an eine bestimmte Literaturepoche nicht möglich ist. Hat Snell (197) also 
unrecht, wenn er sag t, „für die ars nesciendi“ sei es „wohl noch zu früh“? 
Vielleicht gäbe es noch einen — m. E. freilich geringfügigen — Hoff- 
nunungsschimmer, um ein resignierendes non liquet herumzukommen, 
wenn man nämlich die Argumentation in Zukunft schwerpunktmäßig 
auf ein Gebiet verlagern würde, das im Zusammenhang mit unserem 
Problem bisher in erstaunlicher, unbegreiflicher Weise vernachlässigt, 
teilweise fast ganz ignoriert wurde: die herodoteische Quellenfrage. 
So unglaublich es klingt, aber es ist Tatsache, daß bis auf eine Ausnahme 
(Raubitschek 1955) bisher noch niemand mit dem hierbei notwendigen 
Nachdruck die grundsätzliche Frage gestellt hat, ob es denn überhaupt 
möglich ist, daß Herodot eine Novelle, deren Stellung am Anfang des 
Werkes ihr eine besondere Bedeutung verleiht (die durch die Verknüp­
fung mit dem Kroisos-Logos sogar bis zur Sinndeutung reicht), teil­
weise nahezu wörtlich aus einer Tragödie übernommen hat, die mögli­
cherweise nur von mittelmäßigem Wert war? Die Verfechter der 
Frühdatierung haben sich gar nicht ernsthaft bemüht, die für ihre 
Theorie notwendige Bejahung einer solchen Frage mit den erforder­
lichen Beweisen zu belegen — Snell (201f) betont sogar ausdrücklich: 
„Ich gehe nicht ein auf Fragen der Herodot-Interpretation. . Eben­
sowenig haben es die Anhänger der Spätdatierung für notwendig erach­
tet, das für sie auf den ersten Blick doch eher günstig erscheinende 
Herodot-Argument zusätzlich zu verwenden — Lesky (1953, 2) stellt 
einfach aufgrund des metischen Befundes fest: „Nun sind wir den 
Herodot wieder los, der ein Drama mit ängstlicher Genauigkeit ab­
geschrieben hätte.”

Die Herodoteer selbst, d.h. diejenigen, die sich nach der Veröf­
fentlichung des Gyges-Papyrus mit der Gygesnovelle von Herodot, 
Xanthos, Platon usw. her befaßten10, haben die Möglichkeit einer

10 O. Seel, Lydiaka, WSt 69, 1955, 212—236 (1); ders., Herakliden und Merm- 
naden> Navicula Chilonensis (FS F. Jacoby), Leiden 1956, 37—65 (2); H. Diller, 
Zwei Erzählungen des Lyders Xanthos, ebd. 66—78; L. Bergson, Herodot 1937—1960, 
Lustrum 11, 1967, 71—138, 106f; K. v. Fritz, Die griechische Geschichtsschreibung, 
/, Von den Anfängen bis Thukydides, Berlin 1967, bes. 212ff; H. P. Stahl, Herodots 
Gyges-Tragödie, Hermes 96, 1968, 385—400; A. Heuss, Motive von Herodots lydMi­
schern Logos Hermes 101, 1973, 385—419.



284 N. Holzberg

Bedeutung der Tragödienversion für dieses Problem wenn nicht igno­
riert, so doch ohne weitere Begründung, einfach unter Verweis auf 
die von Tragödienforschern anhand von metrischen usw. Überlegungen 
gewonnene Spätdatierung, meist in einer Fußnote beiseitegeschoben 
(vgl. Seel (1) 215, (2) 38 A. 1; Bergson 106; v. Fritz 212ff mit A. 13; 
Stahl 391 A. 4; meist heißt es parenthetisch: . .doch wohl helleni­
stisch. . .”). Wie immer das Abhängigkeitsverhältns der verschiedenen 
Versionen der Gygesnovelle anzusetzen ist, d.h. ob man mit Reinhardt, 
Diller und Stahl die Reihenfolge Platon-Xanthos-Herodot aufstellt 
oder ob man mit Seel und von Fritz das platonische Märchen zeitlich 
später ansetzt als die „realen“ Fassungen der Geschichtsschreiber: 
sollte nicht die durch den Fund einer anonymen Tragödienversion 
entstandene neue Situation zu denken geben? Gemeint ist einmal die 
Tatsache, daß der gemeinhin als besonders eigenwillig geltenden he- 
rodoteischen Version nun überraschend die mit dieser fast überein­
stimmende dramatische Version zur Seite getreten ist, zum andern, 
daß diese dramatische Version, wie wir gesehen haben, nicht nur ins 
4. oder 3., sondern ebensogut ins 5. Jahrhundert datiert werden kann 
Sollten diese beiden, m.E. nicht ungewichtigen Tatsachen die Hero- 
doteer nicht geradezu zwingen, das Fragment nun doch in ihre Abhän­
gigkeitsüberlegungen einzubeziehen, und das würde bedeuten: die 
F:age nach eventueller Abhängigkeit Herodots von der attischen 
Tragödie noch einmal völlig neu zu stellen?

Die Lösung für eine so grundlegende, das gesamte herodoteische 
Quellenproblem betreffende Frage zu suchen, kann nicht die Auf­
gabe dieses ohnehin mehr als Thesendiskussion und Anregung zur 
Weiterarbeit gedachten Aufsatzes sein: ich begnüge mich damit, zu 
referieren, wieweit einzelne Untersuchungen zur Gygestragödie hier 
bereits angesetzt haben und welche dabei angestellten Überlegungen 
es wert sein dürften, weitergedacht zu werden.

Eine Entscheidung über das Abhängigkeitsverhältnis allein aus 
einem Vergleich des Fragments mit der entsprechenden Herodot- 
Passage zu gewinnen, hat sich sehr schnell als unmöglich erwiesen; 
schon der Herausgeber der editio princeps deutet das an (208). Wenn 
also Maas, Kakridis (119f) und Lesky (1953,6f) das Mehr an Einzel­
heiten beim Tragiker (z. B. daß die Königin vom Wachsein ihres Man­
nes auf dessen Mitwisserschaft schließt, col II 4f) als psychologisierende 
und dramatisch tiefer motivierende Zusätze des dramatischen Herodot- 
ßearbeiters interpretieren, dann können Page (1951, 15ff) und Catau- 
della (50f) mit demselben Recht alle diese Einzelheiten als für den 
ein „Summarium“ gebenden Geschichtsschreiber unwichtige Details 
ansehen.11

11 Sehr schön hat Cataudella (57) in diesem Zusammenhang den bei Herodot 
nicht vorkommenden Zug, daß die Königin bei der Entdeckung des Gyges im ersten 
Schreck an ein Attentat auf ihren Mann denkt (col II 2f), als spezifisch dramatische, 
sehr geschickte Vorausdeutung des Dichters auf den später ja wirklich erfolgenden 
Königsmord durch Gyges herausgearbeitet.



Zur Datierung der Gygestragödie 285

Auch der Verweis auf den auffallend dramatischen Aufbau des 
herodoteischen Gygesberichtes, den die Herodoteer ja schon lange vor 
der Entdeckung unseres Fragments gemacht haben (Page 1951, 12, 
27; Kakridis 120f, Raubitschek 1955, Cataudella 59, Snell 202 A. 12; 
bei ihnen ist die ältere Lit. zitiert), ist, für sich genommen, natürlich 
kein Beweis für die Benutzung einer Tragödie durch Herodot; hier 
erfolgte der berechtigte Einwand, daß unser antiker Tragödiendichter 
den dramatischen Aufbau der Gygesnovelle ebenso empfunden haben 
kann wie die Philologen der Neuzeit und eben dadurch zu einer dra­
matischen Behandlung des Stoffs angeregt wurde (Kakridis 121, Ehren­
berg 18 A. 3). Dennoch scheint mir hier ein wichtiger Ansatz für eine 
weitere, direkt von Herodot her argumentierende Untersuchung gege­
ben zu sein. Die Konturen einer solchen Untersuchung sind bereits 
bei Raubitschek (1955) und Cataudella (59ff) — sie haben sich neben 
Gigante (8f im Sinne der Spätdatierung) am ausführlichsten zum he­
rodoteischen Quellenproblem geäußert — angedeutet: Es müßte um­
fassend geprüft werden 1. welche Stellen im gesamten Geschichtswerk 
überhaupt „dramatischen“ Aufbau zeigen, und welche Stellen davon 
für eine direkte Abhängigkeit von einem dramatischen Werk grund­
sätzlich in Frage kämen12, 2. wieweit eine typisch herodoteische Grund­
idee, unter die eine solche „dramatische“ Novelle ja gestellt sein kann 
-beim Kroisos-Logos handelt es sich bekanntlich um eine Art Leit­
motiv des gesamten Werkes- als Zusatz Herodots getrennt werden 
könnte vom reinen Stoff, den dann wiederum eine Tragödie geliefert 
haben könnte, oder wieweit die anzusetzende Tragödie sogar bei 
dieser „Grundidee“ Anregungen gegeben haben könnte; daß Hero­
dot ganz allgemein Vertrautheit mit dem Gedankengut der Tragödie 
verrät, hat man schon immer gesagt. Gewiß und mit gutem Recht wird 
die Herodot-Forschung, die ja längst in teilweise inzwischen berühmt 
gewordenen Untersuchungen Methoden aufgezeigt hat, mit deren 
Hilfe man der Vielschichtigkeit herodoteischer Logoi gerecht werden 
kann13, unserer Fragestellung gegenüber von vornherein skeptisch 
sein, aber solange der fundierte Gegenbeweis nicht angetreten ist, 
muß auch die Möglichkeit einer Benutzung unserer Gygestragödie 
durch Herodot zumindest offen bleiben.

Auch das Verhältnis der einzelnen Versionen untereinander 
kann nicht, wie schon angedeutet wurde, ohne Rücksicht auf unser 
Fragment zur Grundlage für die Bestimmung der Eigenleistung Hero­
dots gemacht werden. Cataudella (60f) hat auf eine Möglichkeit hin­
gewiesen, wie man die Tragödie innerhalb der einzelnen Versionen 
direkt vor Herodot einordnen könnte: Wenn er als Originalfassung 
die durch Xanthos-Nikolaos vertretene Version des Stoffs samt der 
hier besonders ausgeprägten erotischen Elemente ansetzt, wirft er ja 
nur eine von den denkbaren Möglichkeiten auf und kann dann mit

12 Hier wäre neben Gyges z. B. die Atysnovelle I 34f zu nennen; vgl. Catau­
della, Cultura e Scuola 17, 1966, 33.

13 z. B. O. Regenbogen, Die Geschichte von Solon und Krösus, Das hum. Gymn. 
41, 1930, 1—20.



286 N. Holzberg

Recht fragen, warum Herodot, der doch in anderen Novellen vergleich­
barer Art das erotische Element keineswegs ausspart, es hier doch tut. 
Also, schließt er, muß schon Herodots Vorlage den nicht-erotischen, 
moralisch-überzeitlichen Charakter gehabt haben, und da kommt 
dann eben wirklich — wenn man die Behandlung „erotischer” Sujets 
auf der attischen Bühne des 5. Jahrhunderts betrachtet — am ehesten 
eine Tragödie in Frage. Wie gesagt, solche Überlegungen mögen der 
traditionellen Herodotforschung gänzlich abwegig erscheinen, im 
Augenblick ist sie die unerschütterliche Gegeninstanz aber noch schul­
dig, und wenn Latte nach einem viel zu kurzen Vergleich der Varian­
ten mit der Gygesfassung bei Herodot sich „genötigt“ sieht, in ihr 
„eine rationalistische Umformung der alten Sage zu sehen, die ihm 
selber gehör“ (137, Sperrung von mir), dann darf man wohl vorläufig 
noch mit Ehrenberg (18 A. 1) dazu sagen: „This, however, is not so 
certain that we can claim (as Latte does) that the tragedy to which our 
fragment belongs cannot be earlier than the publication of Herodo­
tus’ work. I am inclined to think that Latte is right; but this is no co­
gent argument for a date“.

Zusammenfassung

Eine eindeutige Datierung des Fragments einer Gyges- 
Tragödie (POx 2382) ist mit metrischen, sprachlich-stilistischen, 
dramaturgischen, stofflich-motivischen und überlieferungsschichtli- 
chen Argumenten nicht zu erbringen; die Tragödie kann daher 
sowohl ins 5. Jahrhundert als auch in die Zeit des Hellenismus 
(4./3. Jahrhundert) gehören. Das Geschichtswerk Herodots als termi­
nus post quem anzusetzen ist erst dann gestattet, wenn eine neue, 
grundlegende Quellenuntersuchung den Beweis erbracht hat, daß 
der Historiker keine Tragödien als direkte Vorlagen benutzte.

Erlangen. N. Holzberg.


