
LA POLYCÉPHALIE DE CERBÈRE (ca 540—400)

Par suite de sa popularité, l’image que l’on se fit du chien in­
fernal entre 540 et 400 devint multiforme au point que chacun, si l’on 
peut dire, se forgea selon sa nature et le lieu où il vivait, un Cerbère 
à sa mesure. Ce fait est attesté par les textes littéraires et les représen­
ta ions figurées.

Les premiers présentent Cerbère tantôt avec 100 têtes, tantôt 
avec 3 et se servent à l’occasion de ses travers pour les imputer à des 
contemporains.

Quant aux secondes, elles dépeignent l’animal soit avec 3, 2 ou 
1 têtes; elles ne sont pas toujours en concordance, sur ce point, avec 
la tradition littéraire.

On dirait parfois qu’il existe deux cycles bien distincts: l’un, 
exploité par les écrivains, parle à l’imagination; l’autre, dans lequel 
puisent les peintres et les sculpteurs, vise à la recherche d’un effet 
esthétique.

1. L e  C e r b è r e  à c e n t  t ê t e s

Si Bacchylide limite sa description à la denture du fils d’Echidna, 
ce chien aux dents bien acérées, ce καρχαρόδοντα κύνα1, une scholie 
à Y Iliade2 nous en apprend heureusement davantage en précisant que 
Pindare3, dans un de ses poèmes, avait fait de Cerbère un chien de com­
merce apparemment peu recommandable puisque:

Pindare dit qui7 (Cerbère) a 100 têtes,
Hésiode 50.

Πίνδαρος γοΰν, έκατόν, Ησίοδος δέ 
πεντήκοντα εχειν αυτόν (ζ. e. Cerberum) 
κεφαλάς φησιν.

1 BACCHYLIDE, Epiniciennes, V, 60.
2 Scholie à HOMERE, Iliade, VIII, 368 (éd. G. Dindorf) =  PINDARE, 

F 249 Bergk.
3 L. R. FARNELL, Critical Commentary to the Works o f Pindar, H, Amster­

dam, Hakkert, 1961 (repr. anast. de Londres, 1932), pp. 69—70 prétend que Pindare 
dans Olymp., IX, 43—50 a réuni en un seul trois exploits d’Héraclès: sa lutte contre 
Poséidon, Apollon et Hadès (lors du rapt de Cerbère).



262 H. Thiry

Il va sans dire qu’en l’occurrence le nombre 100 a plus qu’une valeur 
numérique (de 100 fois une tête): il a aussi une signification particu­
lière dont l’origine remonte sans doute à Homère. Εκατόν, cent, 
se rencontre dans une quinzaine de passages homériques et y possède 
deux emplois nettement spécialisés4.

En premier lieu, la centaine est employée quand l’aède veut ex­
primer des grandeurs considérables, mais qui ne déroutent pas l’imagi­
nation.

Une rançon de 100 boeufs ne peut s’appliquer qu’à un fils de 
grand roi5. L’égide d’Athéna (comme la ceinture d’Héra6) s’orne de 
100 franges dont chacune vaut 100 boeufs7; la valeur totale monte à 
la myriade que l’on ne saurait dépasser. Son casque couvrirait les fan­
tassins de 100 villes8; on ne pourrait rendre plus sensible cette four­
milière humaine, sans invoquer des nombres fantastiques. Thèbes 
d’Egypte se glorifie de laisser sortir par chacune de ses 100 portes, 
200 guerriers9; il suffit d’opérer la multiplication pour comprendre 
que si l’on était allé plus haut que la centaine, on aurait dépassé les 
limites convenables d’une capitale archaïque et de sa population.

L’armée des Achéens est allée dormir, laissant 7 chefs veiller 
sur les vaisseaux; chacun a gardé 100 hommes10; voilà qui est raison­
nable pour un moment où l’on n’a guère d’attaque à redouter.

En second lieu, le schéma numérique de 100 s’impose au rhap­
sode lorsqu’il veut atteindre une certaine émotion ou susciter la sur­
prise.

Le bûcher de Patrocle, avec ses 100 pieds de long et de côté, vise 
surtout à frapper l’imagination11.

Quand on parle d’un navire à 100 rameurs12, c’est que l’on a 
besoin, en recourant au double du nombre habituel, de faire imaginer 
un colosse des mers qui ne dépasse pourtant pas les possibilités humaines.

De même, si Pindare attribue à Cerbère non pas 50 têtes, comme 
Hésiode, mais 100, on doit apercevoir là et selon Wilhelm-Heinrich 
Roscher; „eine einfache Verdoppelung der ursprünglichen Zahl” 13 {un

4 J ’ai consulté à ce propos: P. WALTZ, Vexagération numérique dans ΓIliade 
et VOdyssée, dans Revue des Etudes Homériques, 3 (1933), [pp. 1—38], pp. 22—23; 
G. GERMAIN, La mystique des nombres dans Vépopée homérique et sa préhistoire, 
(Thèse complémentaire de doctorat), Paris, P.U.F., 1954, pp. 20—211 et les comptes 
rendus dont ce livre fut l’objet: J. A. DAVISON dans Gnomon, 26 (1954), 7, pp. 
483b—484b; R. THOUVBNOT, dans Hespéris, 42 (1955), 1—2, pp. 277—279; 
A. SEVERYNS, dans VAntiquité Classique, 24 (1955), 1, pp. 171—173.

5 HOM., II., XXI, 79—80 (Lycaon, fils de Priam).
6 HOM.. II., XIV, 181.
7 HOM., II., II, 448—449.
8 HOM., II., V, 744.
9 HOM., IL, IX, 383—384.

10 HOM., IL, IX, 85—86.
11 HOM., IL, XXIII, 164.
12 HOM., II., XX, 247.
13 W. -H. ROSCHER, Die Zahl 50 in Mythus, Kultus, Epos und Taktik der 

Hellenen und anderer Völker besonders der Semiten, Leipzig, Teubner, 1917, p. 76.



La polÿcéphalie de Cerbère 263

simple redoublement du nombre primitif (50)) qui vise uniquement à 
rendre le monstre plus impressionnant: quand Cerbère aboie, le vacarme 
causé est comparable au bruit que feraient 100 chiens de garde hurlant 
de concert.

2. L e  C e r b è r e  à 3 t ê t e s

Le gardien des Enfers possède, sur les hydries de Caeré, trois 
gueules menaçantes14. Chacune d’elles est munie de crocs puissants 
et garnie également de serpents mais ceux-ci n’entrent pas à pro­
prement parler dans la composition du monstre: „ils le complè­
tent seulement et le complètent fort mal en se plaçant soit sur le cou 
de Vanimal, soit sur son nez, soit sur ses pattes de devant” 15.

Bien que restant dans ses grandes lignes conforme à la repré­
sentation habituelle qu’on s’en faisait à l’époque, le Cerbère des hy­
dries cérétaines présente, sur ses congénères bicéphales des vases atti- 
ques à figures noires et rouges, une particularité remarquable: il 
ouvre ses gueules en guise d’attaque et contrairement à ceux-ci, ne 
paraît pas avoir été d’une capture facile.

Chez Sophocle et Euripide, Cerbère sera également doté de 
trois têtes.

Dans Oedipe à Colone, le choeur, en invoquant les divinités in­
fernales au pouvoir desquelles le malheureux roi de Thèbes sera bien­
tôt livré, s'adresse en ces termes à Cerbère16 17:

O divinités des Enfers! ô monstre invaincu qui devant ces 
portes franchies par des passants sans nombre, reste couché 
à hurler dans ton antre et que partout on donne pour le vain­
queur indomptable d'Hadès.

~Ω χθόνιαι θεαί σώμά τ ’άνι,κάτου / θηρος ον έν 
πύλαισι / <ταΐσδε> πολυξένοις/ εύνασθοα κνυζεϊ- 
σθάι τ'έξ άντρων /άδάματον φύλακα παρ' 5 At δα/ 
λόγος αίεν εχεν

Dans ses Trachiniennes, Sophocle, faisant raconter par Héraclès sa 
lutte contre la bête infernale, parle du „chien à trois têtes de VEnfer 
souterrain, monstre invincible, né de Vhorrible Echidna"11 :

14 N. PLAOUTXNE, CVA, France fasc. 14, Louvre fasc. 9, TI1 Fa, pl. 8 Ns 1 
et pl. 9 Ns 1 (détail), pp. 8 et 11 (Louvre E 701, France 616); M. MORETTI, G. 
MAETZKE, M. GASSER, Art et Civilisation des Etrusques, Paris, Hachette, 1970, 
pl. p. 43 (Rome, Giulia, 50. 649).

15 J. MORIN, Le dessin des animaux en Grèce d'après les vases peints. Essai 
sur les procédés des dessinateurs industriels dans ΓAntiquité, Paris, Renouard, 1911, 
p. 119.

16 SOPHOCLE, Oed. Col, 1568—1773 (éd. A. t>ain et P. Mazon).
17 SOPHOCLE, Track., 1098—1099. Cfr. J. C. KAMERBEEK, The Plays 

o f Sophocles, II, (Track.), Leiden, Brill, 1959, pp. 226—227.



264 H. Thiry

........ τον 0’ υπό χθονός
Άιδου τρικρανον σκύλακ', άπρόσμαχον τέρας, 
δεινής Έχίδνης θρέμμα,. . .

L’épithète τρίκρανος, „à trois têtes” se retrouve dans Y Héraclès 
furieux d’Euripide. Le choeur de cette tragédie, formé de quinze vieux 
compagnons d’armes d’Amphitryon, célèbre les travaux d’Héraclès, 
croyant que celui-ci ne reviendra pas des Enfers où il est allé chercher:

„le chien aux trois têtes qui garde les portes d'Hadès”

. . . Άιδου πυλωρόν κύνα τρικρανον18. ..

Au cours de la période envisagée, Cerbère est souvent décrit 
comme ayant 3 têtes qu’il gardera, de façon systématique, par la suite19. 
Il est peut-être opportun d’en expliquer ici les raisons.

Tandis que l’arithmétique ne voit dans les nombres que leur va­
leur quantitative, la théorie qu’on peut appeler arithmomagie consi­
dère leur valeur qualitative, c’est-à-dire les propriétés qui leur con­
fèrent une puissance mystérieuse. Vu sous cet angle, le nombre 3 n’au­
rait pas, dans le cas de Cerbère, une signification uniquement numérale.

L’opinion des anciens sur le sujet

Le péripatéticien Palaiphatos est l’auteur d’un petit recueil à"His­
toires incroyables (ΙΙερί άπιστων) où il étudie d’une façon géné­
rale les monstres ou les héros de la mythologie, pour donner du mer­
veilleux une explication rationnelle20. Parmi ces monstres il y a Scylla, 
Cerbère, la Chimère; parmi ces héros ou ces héroïnes, Niobé, Europe, 
Eole. Ces Άπιστα donnent à propos du gardien d’Hadès l’explica­
tion suivante: si Cerbère passe pour être un chien à trois têtes, ιιηκύων 
τρικάρηνος, il le doit à la forteresse appelée Trikaranon, située en Phlia­
sie, près d’un mont à trois sommets (le Trikaranon) où, aux dires de 
l’auteur, Cerbère encore unicéphale, aurait commencé sa carrière21.

18 EURIPIDE, Héracl fur ., 1277; cfr. 23 et 611.
19 Pour mémoire, remarquons que les Latins empruntèrent aux Grecs leur 

Cerbère sous cette forme. Virgile, qui en parle deux fois, d’abord dans l'épisode 
d’Orphée et d’Eurydice (VIRGILE, Géorgiques, IV, 483), puis, plus longuement à 
l’occasion de la descente d’Enée au royaume de Pluton (VIRGILE, Enéide, VI, 417— 
424), décrit un monstre inexorable et gigantesque dont les 3 têtes de chien surmontent 
un cou de serpent. D ’autres auteurs latins, Ovide (.Métamorphoses, VII, 413; IX, 
185), Horace (Odes, II, 19, 23), Sénèque (Hercule furieux, 783—800), Stace (Thé- 
baïde, II, 25—32), font, eux aussi, allusion aux trois têtes ou au triple dard du gar­
dien de Pluton. A cet égard, la mythologie latine s’est inspirée de la grecque et plus 
spécialement d’un de ses représentants, notre Cerbère qui, au terme de son évolu­
tion, s’est figé en un modèle accompli.

20 Sur Palaiphatos: N. FESTA, Mythogrciphi graeci, II, 2, Leipzig, Teubner, 
1902, pp. XXIII—XVLI.

( 21 PALAIPHATOS, f l  c p l ά π ι σ τ ω ν ,  XXXIX : Εϊρεται περί Κερβέρου 
ώς κύων ών τρεις είχε κεφαλάς, δήλον δέ ότι καί οότος άπό τής πόλεως έκλήθη 
Τρικάρηνος· (éd. Ν. Festa, ο. L, III, 2, ρρ. 58—59).



La polÿcéphalie de Cerbère 265

Outre le Περί άπιστων qui nous est parvenu sous le nom de 
Palaiphatos, nous avons conservé un second recueil du même ordre, 
attribué à un nommé Héraclite (Ille—Ile siècle?) et dont le titre pro­
met „la guérison des mythes qui présentent des phénomènes contre 
nature”22.

Il y est question encore de Scylla, de la Chimère et du chien 
des Enfers dont l’aspect monstrueux s’explique facilement: „celui-ci 
{Cerbère), en effet, avait deux chiots, et comme ceux-ci accompagnaient 
toujours leur père, ce dernier paraissait avoir trois têtes”23.

Un troisième recueil d’histoires incroyables, sans nom d’auteur, 
figurant sur un manuscrit du Vatican (grec, 305), les Excerpta Vati­
cana (1er siècle après J.-C.), comme les appelle l’éditeur Nicolas Festa; 
les scolies et plus tard Eustathe (Xlle siècle après J.-C.) apportent 
maintes interprétations du même genre que je me bornerai à citer en 
notes24.

Héraclite le rhéteur (nommé ainsi pour le distinguer du pré­
cédent et de ses nombreux homonymes) écrivit au temps d’Auguste 
ou de Néron (1er siècle avant J.-C. — 1er siècle après J.-C.), un traité 
sur le sens profond des légendes d’Homère, intitulé les Allégories ho­
mériques25. Ce représentant de ,,1’exégèse allégorique d’Homère” donne 
à propos des 12 travaux d’Héraclès (bien que ceux-ci ne soient pas 
tous mentionnés par Homère) une explication morale. Le sanglier 
d’Erymanthe représente l’intempérance; le lion de Némée, le penchant 
au mal; le taureau, les élans irraisonnés du coeur; l’hydre, la volupté; 
les trois têtes de Cerbère (dont il n’est pas question chez Homère), 
les trois parties de la philosophie (logique, physique, morale) amenées 
à la lumière26.

Les diverses interprétations proposées par les auteurs qui pré­
cèdent se révèlent, à l’examen, sans rapport avec la réalité historique.

S’il n’y a rien d’exceptionnel à ce que le nombre 3 gouverne les 
difformités organiques, il faut toutefois distinguer entre les cas où 
ce nombre est constitutif du monstre et ceux où il ne l’est pas. Il y a 
en effet des légendes où le nombre 3 apparaît dès l’origine et a par 
conséquent toutes les chances d’être ancien et inhérent au monstre 
— tel n’est pas le cas de Cerbère — et celles où il ne dessine qu’une

22 Θεραπεία μύθων των παρά φύσιν παραδεδομένων*
23 HERACLITE, Π ε ρ ί  ά π ι σ τ ω ν ,  XXXIII : ούτος γάρ είχε δύο σκύμνους, 

ών άεί συμβαδιζόντων τω πατρί έφαίνετο είναι τρικέφαλος.
24 ANONYME, Π ε ρ ί  ά π ι σ τ ω ν ,  IX (éd. N. Festa); scholie à APOLLO­

NIUS (de Rhodes), Argonautiques, II, 354 (éd. C. Wendel); scholie à LYCOPHRON, 
Alexandra, 699 (éd. E. Seheer); EUSTATHE, Commentaires à VIliade d'Homère, 
VIII, 368 (éd. G. Stallbaum), cfr. J. TZETZES Chiliades, II, 36, 388—396; II, 50, 
740—755 (éd. T. Kiessling).

25 Sur cet Héraclite: J. OELMANN dans HERACLITUS, Quaestiones Home­
ricae, ediderunt Societatis Philologicae Bonnensis sodales, Leipzig, Teubner, 1910, 
introduction, pp. I—XXIV.

26 HERACLITE, Allég. Horn., XXXIII (éd. de Bonn) : αύτός γε μην ό 
τρικέφαλος δειχθείς ήλίω Κέρβερος εικότως αν τήν τριμερή φιλοσοφίαν ύπαι- 
νίττοιτο.



266 H. Thiry

sorte d’ornement. Dans ce cas; on peut alors toujours le suspecter, 
dit Gabriel Germain, de s’être „ introduit dans le récit ou dans le dessin 
d'après le schéma épique et de témoigner seulement de la persistance 
et de la popularité de ce dernier27s

L’importance de ce schéma épique relatif au nombre 3 mérite, 
en ce qui concerne Cerbère, les développements qui vont suivre.

Le nombre 3 chez Homère28

Dans VIliade et Y Odyssée, 3 exprime de façon continue (et il 
est le seul à le faire) les tentatives d’un personnage, qui, à la quatrième 
fois, atteindra son but, ou plus souvent, échouera. Ainsi, dans la mê­
lée, Diomède cherche 3 fois à rejoindre Enée, la quatrième fois, Apollon 
l’arrête par ses paroles29. Diomède, encore, veut à 3 reprises se retour­
ner contre Hector et chaque fois Zeus l’interrompt d’un coup de ton­
nerre30.

En supprimant le quatrième temps du mouvement, qui se place, 
en quelque sorte, en dehors de l’action, dont il constitue le terme, on 
est arrivé, dit Fritz Goebel, à employer 3 „pour marquer une simple 
insistance dans la répétition”31. Priam, considérant les Achéens dans 
la plaine, se renseigne 3 fois sur leurs chefs; Ulysse en danger pousse 
3 cris d’appel et Achille sur le rempart, effraie les assaillants en ré­
pétant 3 fois son cri de guerre32 33.

La répétition renforce le geste et la pensée: il devient dès lors 
naturel que toute expression qui comporte une nuance de souhait soit 
triplée pour gagner en efficacité: la nuit appelée par les combattants, 
est donc τρίλλιστος {souhaitée 3 fois)zz, les hommes auxquels il 
est échu un grand bonheur sont proclamés 3 fois bienheureux34.

Une compensation n’est jugée suffisante pour un grand per­
sonnage que lorsqu’elle est portée au triple du dommage, une vengeance,

27 G. GERMAIN, p. c., p. 12.
28 J’ai consulté à ce propos:
E. LÖFFLER, Ziffern und Ziffernsysteme, I, Die Zahlzeichen der alten Kultur­

völker, Leipzig—Berlin, Teubner, 1919, pp. 12—14; F. GÖBEL, Formen und For­
meln der epischen Dreiheit in der griechischen Dichtung, Stuttgart—Berlin, Kohlham­
mer, 1935, „Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft: XXVI64, pp. 3—34; J. 
CUILLANDRE, La droite et la gauche dans les poèmes homériques, Paris, Les 
Belles Lettres, 1943, pp. 274—275; G. GERMAIN, o. /., pp. 12—13.

29 HOM , II., V, 436—438.
30 HOM., IL, VIII, 169—171. Cf. IL, VI, 435; XVI, 702, 784; XVIII, 155; 

XX, 445; XXI, 176; XXIII, 817; Od. IV, 277; XXI, 125; etc.
31 F. GÖBEL, o. L, p. 3.
32 HOM., IL, III, 161—225; XI, 462—463; XVIII, 229. Dans ce même ordre 

d ’idées, on peut être trois fois plus beau {IL, I, 128, 213), trois fois plus vaillant 
(IL, V, 386). Cf. les 3 porcs que mangent les prétendants en un seul repas (Od., XX, 
163); les 3 coupes de vin pur que boit le cyclope (Od., IX, 361).

33 HOM~, IL, VIII, 488.
34 HOM., Od., V, 306; VI, 154; etc.



La polÿcéphalie de Cerbère 267

que si elle compte 3 tués pour un35. Ce doit être, dit Gabriel Germain, 
„une conséquence de la nuance de perfection dont se teinte une tentative 
qui a atteint son but, une répétition qui a respecté le rituel”36.

Si la même nuance de perfection semble expliquer les groupes 
de 3 chefs ou de 3 guerriers détachés en éclaireurs, voire de 3 servantes37, 
ce sont sans doute des besoins de symétrie purement esthétiques qui 
font figurer dans les poèmes comme dans les réalités des groupes de 
3 ornements. La cuirasse d’Agamemnon s’orne de chaque côté, de 
3 dragons de κύανος (azurite38) et sur son baudrier d’argent, se recour­
be un serpent dont les 3 têtes, tournées en 3 sens, naissent d’un seul 
cou39. Héra accroche à ses oreilles bien percées des pendants à trois 
chatons (τρίγληνα, littéralement à 3 prunelles), de même, les préten­
dants apportent à Pénélope des boucles d’oreille parées de trois perles 
grosses comme des mûres40.

De tous les emplois homériques du nombre 3, c’est de toute 
évidence le moins caractéristique et celui qui paraît le plus détaché 
du sacré.

L’étude du nombre 3 chez Homère permet d’expliquer pour­
quoi Cerbère a été doté, à un certain moment, de 3 têtes. Celles-ci lui 
permettent d’être 3 fois plus vigilant qu’un chien ordinaire et à cet 
égard la remarque de Carlo Alberto Girardon est judicieuse: „Cerbero, 
il formidabile guardiano d'Erebo, ha la figura gratificata di tre teste al 
posto d'una, for se per dare alla sua vigilanza una triplice garanzia”41. 
Des considérations esthétiques ne sont pas non plus étrangères à la 
tricéphalie de Cerbère: le nombre 3, en effet, a très souvent été recherché 
à partir d’Homère pour son effet ornemental.

Ces deux raisons font que le chien d’Hadès a été imaginé — 
souvent entre 540 et 400 et toujours après cette date-avec les 3 gueu­
les qu’on lui connaît depuis lors.

3. L e  C e r b è r e  à d e u x  t ê t e s

Sur 87 vases attiques à figures noires et rouges peints en­
tre 540 et 43042, 77 font de Cerbère un monstre bicéphale. Celui-ci 
a, en effet, communément deux têtes de chien, une queue terminée

35 HOM., //., I, 128—213; XXIV, 686; XIII, 446-^47.
36 G. GERMAIN, o. /., p. 13.
37 HOM., IL, XII, 91; Od., IV, 409, 434; IX, 90; X, 102; XIII, 66—69; XIV, 

471; etc.
38 Azurite ou carbonate basique de cuivre, cfr. R. HALLEUX, Lapis-lazuli, 

azurite ou pâte de verre? A propos de kuwano et kuwanowoko, dans Studi Micenei 
ed Egeo-anatolici (Rome), t. IX (1969), pp. 47—66.

39 HOM., IL, XI, 27 et 40.
40 HOM., IL, XIV, 182; Od., XVIII, 298.
41 C. A. GIRARDON, Il cane ne Ha storia e nella civiltà del monda, Bergame, 

Istit. liai, d’arti grafiche, 1930, p. 35.
42 Liste dans F. BROMMER, Vasenlisten zur griechischen Heldensage, (2β 

éd,), Marbourg/Lahn, Eiwert, 1962, pp. 1—158.



268 H. Thiry

en tête de serpent et le dos hérissé de grosses mèches dont la forme 
rappelle les serpents qui parfois ont complété l’animal.

Cette façon de représenter le chien infernal semble avoir été 
de règle dans la céramique athénienne du VIe/Ve siècle. Seuls font 
exception une dizaine de vases où Cerbère est figuré tantôt avec une 
tête, tantôt avec trois43.

Les caractéristiques morphologiques de la bête peinte sur les 
77 vases précités sont celles du chien laconien ou Spartiate fort à la 
mode en Grèce à la fin du Vie siècle44.

m
Trois ou quatre situations partagent les artistes: les uns repré­

sentent le monstre capturé, sur le chemin du retour, ramené au jour; 
d’autres figurent son arrivée au palais d’Eurysthée; certains imaginent 
son rapt.

Une atmosphère paisible préside à la capture du monstre. Hé­
raclès, armé mais anxieux et hésitant, attaque Cerbère de front; celui-ci 
recule alors avec inquiétude sous l’édicule qui figure les Enfers45. De­
bout, sur la défensive, ou couché, dans l’insouciance, Cerbère se laisse 
aussi flatter de la main par le héros qui lui parle ou qui cherche à le 
maîtriser sans l’aide de ses armes traditionnelles ou avec celles-ci et 
une chaîne à gros maillons46. Cerbère, capturé, se cantonne générale­
ment dans une défense strictement passive, traîné au bout de sa laisse 
par le héros. Il pousse parfois la complaisance jusqu’à précéder sage­
ment son dompteur, quand il ne s’amuse pas ou ne folâtre pas comme un 
jeune chien avec la laisse et la queue de la peau de lion d’Héraclès47. 
Bien sûr le chien se montre quelquefois rétif, mais cela n’empêche 
pas Héraclès de le confier un moment à Iolaos ou à Hermès pour par­
tir à la recherche de son persécuteur48.

43 Voir à ce sujet: P. HARTWIG, Die Heraufhohing des Kerberos auf rot­
figurigen Schalen, dans Jahrb. der Kaiserlich. Deut. Archäol. Inst. 8 (1893), pp. 157— 
173; H. B. WALTERS, On some Blackfigured Vases recently acquired by the Bri­
tish Museum, dans Journal o f Hellenic Studies, 18 (1898), (pp. 281—307), pp. 296—7.

44 E. COUGNY, art. Canis, dans C. DAREMBERG, E. SAGLIO et E. 
POTTIER, Diet. Ant., I, 2, 1887, (pp. 887b—890b), p. 880.

45 Cfr. J. D. BEAZLEY, Attic Black-Figure Vase Painters2, Oxford, Cla­
rendon, 1956, (=ABV ), p. 255 No 8 (Moscou, Mus. Pouchkine, inv. 70); p. 528 
No 33 (Hambourg, Mus. Naz. inv. 81.102); CVA, Pologne, fasc. 1, III He p. 11 
pl. No 4 (Pologne 61).

46 D. BEAZLEY, Attic Red-Figure Vase Painters2, Oxford, Clarendon, 1963, 
p. 4 No 11 (Paris, Louvre F 204); ABV, p. 312 No 4 (Edimbourg, Roy. Scot. Mus., 
1881. 44. 27).

47 ABV; p. 269 No 46 (Paris, Louvre, F 228); ABV, p. 509 No 155 (New-York, 
Metropol. Mus., 41. 162. 178).

48 ABV, p. 267 No 19 (Würzbourg, Univ. M. von Wagner Mus. 308); ABV. 
p. 499 No 37 (Athènes, Mus. Nat., 553); CVA, France, fasc. 10, III Hf p. 48 et pl, 
30 No 1 (France 195).



La polycéphalie de Cerbère 269

Valeur du nombre 2

Si le chien infernal a été imaginé par les peintres de l’époque 
(540—400) avec 2 têtes, peut-être faut-il y voir une raison particu­
lière. Essayons de la rechercher dans la mesure où la rareté de nos 
renseignements sur l’usage du nombre deux permet d’avancer une 
hypothèse valable.

Les auteurs modernes pensent que la bicéphalie de Cerbère a 
été introduite dans l’art archaïque de la Grèce continentale par imi­
tation de ce qui se faisait en Orient49. Quant à la valeur des 2 têtes 
de la sentinelle infernale, peut-être fut-elle dictée par le rôle moral attri­
bué au nombre 2 chez les philosophes présocratiques ioniens, dont 
les arithmologues appartenant à l’école pythagoricienne50 51. Pour ceux-ci, 
la grande idée est que la monade (le chiffre un, l’impair) est précision, 
détermination et la dyade (le chiffre deux, la paire ou la double rangée 
dans les nombres pairs) est indétermination, imperfection. Monade 
est aussi synonyme d’unité et dyade de dualité.

Or la première, selon les Pythagoriciens, est la source de tout 
bien et la deuxième, mère de tous les maux.

Dans sa Vie et Poésie d'Homère, le Pseudo-Plutarque (Ile s. ap. 
J.-C.) attribue aux nombres employés par l’auteur de l'Iliade et de 
VOdyssée la résonance pythagoricienne suivante:

„Unité est symbole de paix, d'entente, d'harmonie; dualité 
signifie lutte et guerre. Unité dans le corps de l'homme, 
c'est la santé; dualité, c'est la maladie; dans les maisons 
et les cités, un se traduit par concorde, deux par discorde''*1.

Les propriétés néfastes attribuées au nombre 2 ont peut-être 
été présentes à l’esprit des artistes lorsqu’ils ont peint Cerbère sur leurs 
vases. S’il y a une raison à la bicéphalie de Cerbère, ce ne peut être que 
celle-là.

49 Voir: F. KRETSCHMAR, Hundestammvater und Kerberos, II, Kerberos, 
Stuttgart, Strekker et Schroeder, 1938, pp. 258—261 ; B. SCHLERATH, Der Hund 
bei den Indogermanen, dans Paideuma, 6 (1954), 1, (pp. 25—40) pp. 32—33. Cf. G. 
VAN HOORN, Charon, Charu, Kerberos dans Nederlands Kunsthistorisch Jaar- 
boek, 5 (1954), pp. 141—150.

50 Sur l’arithmologie pythagoricienne: W.-A. HEIDEL, Πέρας and άπειρον 
in the pythagorean philosophy, dans Archivio für Geschichte der Philosophie, 14 
(1901), pp. 384—390; J. BURNET V aurore de la philosophie grecque, Paris, Payot 
(trad. A. Reymond), 1919, pp. 122—125; G. MARTIN, Klassische Ontologie der 
Zahl, Cologne, Kölner Universitats-Verlag, 1956, „Kantstudien: 70“ pp. 11—12; 
I. KOZMINSKY, Numbers. Their Meaning and Magic, 2e éd., Londres, Rider et 
Co, 1972, pp. 7—10.

51 PSEUDO-PLUTARQUE, Vie et Poésie d'Homère, 145, cité et traduit 
dans F. BUFFIERE, Les mythes d'Homère et la pensée grecque, Paris, Les Belles 
Lettres, 1956, p. 561.



270 H. Thiry

4. Le  C e r b è r e  à u n e  t ê t e

Le gardien d’Hadès monocéphaîe est plutôt exceptionnel. On 
ne le rencontre que sur des oeuvres sculptées (métope du Théseion, 
métope du temple de Zeus à Olympie52) et sur quelques vases atti- 
ques à figures noires et rouges.

Bien que doté d’une seule tête, Cerbère n’en reste pas moins 
monstrueux par suite de l’adjonction de serpents sur son corps. Mal­
gré la plus grande facilité qu’offre la peinture ou la sculpture d’un ani­
mal monocéphaîe, les artistes ont préféré reproduire un monstre pourvu 
de deux ou trois têtes pour éveiller dans le public un sentiment d’effroi 
et répondre ainsi au goût du temps.

5. C 1 é o n, C e r b è r e  d u  p e u p l e

A cause de leur vigilance inquiète et de leur fidélité aux intérêts 
du peuple, on comparait volontiers, au IVe siècle, les sycophantes à 
des chiens: on appelait ainsi Aristogiton „le chien du peuple” (κύων 
του δήμου)53. La même image s’appliquait alors aux orateurs politi­
ques: Démosthène „s'est comparé, et ses amis avec lui, a des chiens 
luttant pour le peuple”54.

Cette façon de faire remonte à Aristophane qui, le premier, ré­
alisa la métaphore du chien du peuple appliquée, chez lui, à son ennemi, 
le démagogue Cléon.

Dans trois de ses oeuvres, les Cavaliers (joués en 424), les Guêpes 
(jouées en 422) et la Paix (jouée en 421, année où Cléon meurt), Aris­
tophane parodie cette métaphore politique: il fait de Cléon, le Cer­
bère du peuple et dote le démagogue des plus vils défauts de ce chien 
peu banal.

Dans les Cavaliers, l’oracle que le Paphlagonien (Cléon) lit à 
Dèmos offre le premier exemple de cette métaphore55:

{Apollon) fa  ordonné de sauvegarder le chien sacré, aux 
dents aiguës, qui, devant toi, béant et faisant pour ton bien 
un vacarme terrible, te procurera ton salaire.

Σώζεσθαί σ’έκέλευ’ ιερόν κύνα καρχαρόδοντα, 
δς προ σέθεν χάσκων καί ύπέρ σου δεινά κεκραγώς 
σοί μ,ισθόν ποριεϊ.

Dèmos ne comprenant pas, le Paphlagonien (Cléon) précise le sens 
de cette prophétie56:

52 y 0jr à ce sujet, mon article La diffusion du mythe de Cerbère {ca 540—400), 
dans Ziva Antika, 22 (1972), pp. 61—70.

53 DEMOSTHENE, XXV, 40. Cfr. THEOPHRASTE, Caractères, XXIX.
54 PLUTARQUE, Démosthène, XXIII: (Δημοσθένης) αυτόν μέν ήκασε καί 

τούς συν αύτω κυσίν ύπέρ τού δήμου μαχομένοις.
55 ARISTOPHANE, Cavaliers, ‘ 1017—1019.
56 ARISTOPHANE, Cavaliers, 1023—1024.



La polycéphalie de Cerbère 271

Moi, je suis le chien, car j'aboie pour ta défense. Or Phé- 
bus t'ordonne de me sauvegarder, moi ton chien.

Έγώ μέν είμ'ό κύων Προ σου γάρ άπύω’ 
σοί δ'είπε σώζεσθαί μ’ό Φοίβος τον κύνα*

Cerbère est non seulement grand aboyeur, mais encore fieffé 
voleur: c’est un autre trait que le démagogue a de commun avec lui. 
A l’oracle qui compare le Paphlagonien (Cléon) au chien sacré (Cer­
bere), le Charcutier (rival de Cléon) oppose sa prophétie; elle met 
Dèmos en garde contre les rapines de son gardien57:

Prends garde, fils d'Erechthée, au chien Cerbère faiseur 
d'esclaves, qui te flattant de la queue et t'épiant durant ton 
dîner, dévorera ta pitance dès que tu tourneras la tête en 
bâillant.

Φράζευ, Έρεχθείδη, κύνα Κέρβερον άνδραποδιστήν, 
δς κέρκω σαινων σ', όπόταν δειπνης, επιτηρών 
έξέδεταί συο τουψον, όταν σύ ποι άλλοσε χάσκης*

Si le chien est dans certains cas le symbole de la fidélité, il est dans d’au­
tres celui de l’impudence; Cléon-Cerbère ne manque pas à ce carac­
tère de l’espèce canine. En témoignent quelques vers des Guêpes, 
reproduits dans la Paix58 :

(Le poète) hardiment du premier coup, se mesura avec la 
bête elle-même, aux dents acérées, dont les yeux de Cynna 
lançaient les plus terribles éclairs.

(ξυστάς)... αύτώ τώ καρχαρόδοντι, 
ο δ δεινόταται μέν άπ’ οφθαλμών Κύννης άκτΐνες

έλαμπαν59.

Ce monstre, aux dents aiguës, au regard impudent, c’est bien entendu 
Cléon à tête de Cerbère.

Aristophane a donc employé à des fins comiques et politiques 
les défauts communs au chien d’Hadès, depuis Hésiode: l’impudence, 
la rapacité, la voracité et la propension à des aboiements démesurés60.

57 ARISTOPHANE, Cavaliers, 1030—1033.
58 ARISTOPHANE, Guêpes, 1031—1032; Paix, 754—755; cfr. Paix, 314.
59 Les οφθαλμοί Κύννης sont une plaisanterie au lieu de l’expression atten­

due: κυνός όμματα (HOM., IL, I, 225). La courtisane Cynna, déjà nommée ailleurs 
(Cav., 764) à propos de Cléon, est censée avoir des yeux impudents de chienne. 
Pour un Grec, en effet, l’impudence est la caractéristique du chien et ή κύων dé­
signe depuis Homère une femme trop hardie.

60 Une scholie à ARISTOPHANE, Paix, 313, nous apprend qu’après Aris­
tophane, Platon le Comique (IVe siècle), fit de Cléon, un Cerbère : καί Πλάτων δε 
ό κομικός Κέρβερον αυτόν (Κλέωνα) ώνόμασεν (PLATON le Comique, F 216 Kock).



272 H. Thiry

C o n c l u s i o n

La manière dont les Grecs des années 540—400 se sont repré­
sentés Cerbère appelle les remarques suivantes.

En ce qui concerne les arts plastiques et la littérature, Cerbère 
a toujours été imaginé comme un monstre qui a 2, 3, ou 100 têtes et 
s’il n’en a qu’une, il est alors affligé d’appendices serpentins.

Cette variété dans la figuration du chien infernal avait un but, 
celui de susciter un sentiment d’horreur dans l’esprit du public.

Si l’aspect physique s’est considérablement enrichi au cours de 
l’époque envisagée, il n’en est pas de même du côté moral de Cerbère 
qui est resté à peu de chose près, inchangé depuis Hésiode.

L’extraordinaire prolifération du mythe de Cerbère est due non 
seulement aux goûts du public, mais encore à la liberté créatrice des 
poètes et à celle des sculpteurs ou peintres de vases — liberté qui, en 
Grèce, entre 540 et 400 ne connaissait, semble-t-il guère de limites —.

Bruxelles. H. Thiry.


