
DIE IPHIGENIE—GESCHICHTE BEI NONNOS

Im Rahmen des Katalogs der Streitkräfte, die Dionysos für seinen 
Indien-Feldzug auf bietet, findet sich bei der Erwähnung der boiotischen 
Truppen ein Exkurs von 16 Versen, in dem Nonnos Aulis und die 
Geschichte von Iphigenie erwähnt. Wie oft bedient sich Nonnos auch hier 
nicht nur e i n e r  Quelle bei der Wiedergabe der Erzählung1, sondern 
zeigt, daß er mit der griechischen Literatur von den Anfängen bis auf 
seine Zeit wohl vertraut ist2. Sehen wir uns zunächst die in Frage kom­
menden Verse Dion. 13, 104—119 an. Es heißt dort (Voraus geht eine 
Aufzählung der Teilnehmer am Feldzug: Es zogen mit die und die und 
die. . .) ,,Die bewohnten das gastliche Land der versammelten Achaier, 
das felsige Aulis, die Feste der Artemis, wo die erzürnte Göttin beim 
Felsenaltar empfing die Opferung der falschen Iphigenie und ein Hirsch­
kalb der Berge verbrannt wurde in seinem Feuer als ein falsches 
Abbild der wirklichen, entführten Iphigenie. Sie brachte der listenspin­
nende Odysseus her als zukünftige Braut des Achilleus für seine Mühen, 
weshalb Aulis Ehegeleiterin der unvermählten Iphigenie heißt. Den 
Schiffen der Argiver aber blies nun ein geleitender Wind, indem er die 
ruhige Fläche des windstillen Meeres peitschte und dem rehtötenden 
König das vorher widerrufene Wehen bescherte. Das Mädchen aber 
ging später durch die Lüfte ins Land der Taurer und lernte die schreckli­
che Sitte der gastfeindlichen Kessel, indem sie Menschen schlachtete. 
Und bei dem männertötenden Altar gab sie ihrem meerverschlagenen 
Bruder Orest das Leben zurück“.

Wer die euripideischen Tragödien kennt, merkt natürlich sofort, 
daß Nonnos hier auf die Iphigenie in Aulis und in Tauris anspielt. 
In stark verkürzter, komprimierter Form werden einige wesentliche 
Punkte des Handlungsgeschehens herausgegriffen. Wie Nonnos dabei 
verfährt, ist interessant zu sehen. Zunächst einmal müssen wir uns 
immer vor Augen halten, daß das Hauptanliegen des vorliegenden 
Buches die Aufzählung von Streitkräften darstellt, die als solche natür­
lich relativ trocken ist. Da eben setzt Nonnos an und lockert die spröde 
Thematik dadurch auf, daß er hier und da einige kleine Exkurse einlegt.

1 Ygl. Haidacher, H. : Quellen und Vorbilder der Dionysiaka des Nonnos von 
Panopolis, Diss. Graz 149, S. 4.

2 Vgl. Keydell, R.: Artikel „Nonnos“. In: RE 23. Halbbd., Stuttgart 1936,
S. 914.



24 J.-F. Schulze

Was lag also tatsächlich näher, als bei der Nennung der boiotischen 
Mannschaft von der allgemein bekannten Geschichte von Iphigenie 
zu sprechen? Nonnos kommt sofort zu dem Ereignis, das alle Menschen 
in höchstem Maße interessieren mußte: Die Opferung Iphigenies. 
Die Veranlassung dazu, das Ausbleiben günstiger Winde für die Flotte 
und die Empfehlung des Sehers Kalchas, Agamemnon solle seine Toch­
ter Iphigenie der durch ihn erzürnten Artemis opfern und dadurch 
günstigen Fahrtwind erreichen (Eur. I. A. 88ff. /. T. 16ff), bleibt zunächst 
unerwähnt. Die Kenntnis dieser Fakten setzte Nonnos offenbar bei 
seinen Lesern voraus. Er nimmt ihnen auch sofort die Vorstellung 
eines wirklichen Menschenopfers durch die' Formulierung, Artemis 
habe ein täuschendes, falsches Opfer empfangen (13, 107 δέκτο 
θυηπολίην ψευδή μονος Τφιγενείης), was unmittelbar noch einmal mit 
den Worten ausgedrückt wird, das anstelle von Iphigenie verbrannte 
Hirschkalb sei ein falsches Abbild der wahren, entführten Iphigenie 
(13, 109 άρπαμένης νόθον είδος άληθέος Τφιγενείης).

Bei Euripides berichtet in der Iphigenie in Aulis zum Schluß der 
Tragödie ein Bote von der wunderbaren Ersetzung der Iphigenie durch 
eine Hirschkuh beim Opfer (I. A. 1584ff.). In der Iphigenie in Tauris 
erzählt das Mädchen selbst davon (/. T. 28f.). Die Hirschkuh (έλαφος) 
wird bei Nonnos zu einem Hirschkalb (κεμάς), vielleicht um das 
Ersatzstück altersmäßig dem jugendlichen Alter des eigentlichen Opfers 
anzugleichen3 *, oder in Anlehnung an Kallimachos, bei dem die Tiere, 
die Artemis5 Wagen ziehen, Hirschkälber sind (Dian. 112). Möglicherweise 
wollte der Dichter auch von der Wahl des Opfers her die der Jagd­
göttin eigene Atmosphäre betonen, indem er eines der ihr dienenden 
Tiere opfern läßt. Der Altar der Göttin, von dem es bei Euripides 
heißt, er sei vom Blut des Opfers bespritzt worden (/. A. 1589), kehrt 
bei Nonnos als Altar in den Bergen wieder, auf dem die Opferung voll­
zogen wird (Dion. 13, 106f.).

Daß man sich des Odysseus bediente, um Iphigenie, die zu Hause 
geblieben war, nach Aulis kommen zu lassen, erzählt Nonnos wie 
Euripides. Bei beiden lockt man mit List die Tochter aus der Heimat 
fort unter der Vorspiegelung, Iphigenie solle Achilleus zur Frau gegeben 
werden (Dion. 13, 110 (Ιφιγένεια) ήν Όδυσεύς έκομισσε δολοπλόκος ώς 
Άχιλήος j εσσομένην προ μόθοιο παρευνέτιν. Eur. I. Τ. 24ff. (Iphigenie 
spricht) καί μ5 Όδυσσέως τέχναις | μητρός παρείλοντ5 επί γάμοις Άχιλ- 
λέως). Das, was bei Euripides als zu erwartende Folge der Opferung 
Iphigenies nur angedeutet ist, nämlich das Einsetzen eines guten 
Fahrtwindes (I. A. 1596 [Von Artemis] καί πλοΰν ουριον j δίδωσιν ήμΐν 
Ιλίου τ5 έπιδρομάς), wird bei Nonnos als Tatsache formuliert (Dion. 13, 
113ff. όλκάσι δ5 ’Αργέίων έπεσύρισε πομπός άήτης | άψοφα μαστίζω ν 
έχενηίδος άκρα γαλήνης, | νεβροφόνω βασιλήι φέρων παλινάγρετον αυρην).

3 Nach Aristophanes Byz. (bei Eustathius, Comm, ad Horn. Iliadem 711, 36
(zu II. 8, 248)) ist κεμάς das herangewachsene Jungtier des Hirsches: έτερος δέ τις
γράφει ουτω* έλάφων τά μέν νέα νεβροί, αί δέ άρτίως εκ νεβρών επ’ έλάφους 
μεταβάλλουσαι καλούνται κεμάδες.. . Das würde in übertragenem Sinn gut zu 
Iphigenie passen.



Die Iphigenie—Geschichte bei Nonnos 25

Als die euripideische Iphigenie unter dem Schwertstreich des 
Sehers sterben soll, wird sie, wie wir sahen, von Artemis gegen ein 
Hirschkalb ausgetauscht und dabei sogleich durch die Lüfte ins Land der 
Taurer versetzt (/. T. 29ff. διά δέ λαμπρόν αιθέρα πέμψασά μ4 5 εις τήνδ’ ώκισεν 
Ταύρων χθόνα). Auch hier folgt Nonnos der Darstellung des Euripides, 
und auch das όψέ {Dion. 13, 116) darf nicht stören, das bei ihm häufig 
weiter nichts als die Aufeinanderfolge von Ereignissen im Sinne von 
„dann“ bezeichnet4, also nicht als „spät“ zu fassen ist, obwohl zugegeben 
werden muß, daß bei Nonnos das zeitliche Nebeneinander von Erset­
zung Iphigenies durch ein Hirschkalb und Entrückung nach Taurien 
nicht ohne weiteres zu erkennen ist {Dion. 13, 116 κούρη δ’ όψε μολούσα 
μετάρσιος ές χθόνα Ταύρων). Aber darauf kam es dem Dichter gar 
nicht an, zumal die Geschichte als solche bekannt war, und bis hierher 
stimmen Nonnos und Euripides in den wesentlichen Punkten überein, 
wobei die Ähnlichkeit im sprachlichen Ausdruck in die Augen fällt. 
Das Wort πέμψασα bei Euripides (/. T. 30) entspricht bei Nonnos 
μολούσα (13, 116), dem konkreten διά. . . λαμπρόν αιθέρα (/. T. 29) 
das etwas verschwommene nonnische μετάρσιος (13, 116), das Nonnos 
möglicherweise aus Vers 27 der euripideischen Iphigenie im Taurerland 
übernommen hat, und schließlich kommen sich beide Dichter sehr nahe 
bei der Bezeichnung des Ortes, in den Iphigenie entrückt wurde. Hier 
formuliert Euripides (/. T. 30) εις τήνδ’. . . Ταύρων χθόνα, Nonnos 
schreibt (13, 116) ές χθόνα Ταύρων.

Was jetzt folgt, entstammt einer anderen Quelle, wie v. Holzinger 
schon bemerkt hat5. Während nämlich bei Euripides lediglich davon 
die Rede ist, daß Freunde, die das Land König Thoas’ betreten, nach 
einer vorbereitenden Weihungszeremonie durch Iphigenie (/. T. 62If. 
Όρ.: αύτή ξίφει θύουσα θήλυς άρσενας; Ίφ.: ούκ, άλλα χαίτην άμφί 
σήν χερνίψομαι.) bei der Opferung getötet werden (/. T. 774ff. κόμισαί 
μ’ ές ’Άργος, ώ σύναιμε, πριν θανεΐν, | έκ βαρβάρου γής καί μετάστησον 
θεάς I σφαγίων, έφ’ οίσι ξενοφόνους τιμάς εχω), ohne daß wir Näheres 
über die Art ihres Todes erfahren, stellt Nonnos die Sache so dar, 
als töte Iphigenie selbst die Opfer6, die sie zerstückelte und in Kesseln 
briet {Dion. 13, 1161Ύ. κούρη . . .  j φρικτά κακοξείνων έδιδάσκετο θεσμά 
λεβήτων, | άνέρα δαιτρεύουσα). Diese Version findet sich bei Lyko- 
phron in seiner Alexandra. Dort wird auf die Iphigenie-Sage ver­
schiedentlich angespielt. Der Leser hört von Iphigenie und ihrer Opfe­
rung (183f., 190ff. von ihrer Tätigkeit als καρατόμος in Tauris. Schol. 
Lyc. Al. (Scheer) zu Vers 187) und schließlich konkret von der Auf­
gabe, die sie bei der Opferung der Gefangenen zu verrichten hatte.

4 Z. B. Dion. 19, 3. 35,35. 42, 196. 47, 651. 48, 487.
5 Lykophrons Alexandra. Griech. und dtsch. von C. v. Holzinger, Leipzig 

1895, S. 1971., Anmerkung zu Vers 197. Siehe auch Nonni Panopolitani Dionysiaca. 
Recognovit R. Keydell, 2 Bde Berlin 1959. Zur Stelle vgl. den Apparat zu 14, 117.

6 So auch Diodoros Sic. IV 44, 7 : νόμιμον γάρ είναι τοΐς τήν χώραν ταύ- 
την οίκοΰσι βαρβάροις θύειν Άρτέμιδι Ταυροπόλω τούς καταπλέοντας ξένους* παρ’ 
οίς φασι τήν ’Ιφιγένειαν έν τοΐς ύστερον χρόνοις ιέρειαν τής είρημένης θεού κα- 
τασταθεΐσαν θύειν τούς άλισκομένους.



26 j.-F. Schulze

Danach hat (Melaina oder Persephone oder) Iphigenie die Opfer in 
einem Kessel gekocht (Schol. Lyc. AI. (Scheer) 194 πέλας τε του κρα­
τήρας. .. οντινα κρατήρα ή Μέλαινα ήτοι ή Περσεφόνη ή ’Ιφιγένεια ποι- 
φύξει και φυσήσει λεβητίζουσα καί έψώσα τάς σάρκας, των φθιτών ήτοι 
των άνθρώπων έν δαιταλουργία καί μαγειρική τέχνη. — "Αιδου δέ 
κρατήρα λέγει τον λέβητα διά τδ εις αύτδν σφαζομένους τους ξένους 
είσβάλλεσθαι. άλλοι δέ φασι χάσμα είναι έν Ταύροις, έξ ου φλόγα 
φέρεσθαί φασιν, εις δ τούς άναιρουμένους έρριπτεν ή ’Ιφιγένεια). Es 
finden sich zwischen Nonnos und Lykophron auch gewisse Anklänge 
im Wortgebrauch, so wenn Nonnos das Substantiv λέβης7 gebraucht 
(13, 117), das von λεβητίζειν des Lykophron (AL 199) angeregt sein 
könnte. Ebenso erinnert das nonnische δαιτρεύειν (13, 118) an Lyko- 
phrons δαιταλουργία (AL 199).

Etwas später wird im gleichen Buch der Dionysiaka, immer noch 
im Rahmen des Katalogs der Streitkräfte, Iphigenie noch einmal er­
wähnt (13, 186), und zwar in Verbindung mit der Stadt Brauron. Das 
wäre an sich nichts Besonderes, folgte Nonnos dem, was schon Euri­
pides (I. T. 1462ff) von diesem Ort, in dem sich ein Heiligtum der Arte­
mis befand, berichtet8. Der Dichter aber spielt einmal mehr seine Ge­
lehrsamkeit aus, und unsere eingangs getroffene Feststellung, daß 
er sich in der gesamten griechischen Literatur gut ausgekannt habe, 
erhält eine neue Stütze. Nonnos arbeitet nämlich als Vers 186 des 13. 
Buches, in dem die Rede von den Mannen ist, „die das meernahe Brau­
ron, (wo) das Leergrab Iphigenies“, bewohnen, ein wörtliches Zitat des 
Dichters Euphorion ein9. Da es mehrere Städte gab, die bestimmte in 
ihren Mauern geübte Kulte auf Iphigenie (und Orest) als Stifter zurück­
führten oder auf andere Weise mit Iphigenie in Berührung kamen10, 
wäre die in dem Euphorion-Vers gemachte Aussage nicht ungewöhnlich. 
Sie gewinnt erst dadurch an Gewicht, daß der Scholiast zu Aristopha­
nes’ Lysistrate (645) diesen Vers des Lykophron als Beweis für eine 
abweichende Version der Iphigenie-Geschichte anführt, nach der Iphi­
genie nicht in Aulis, sondern in Brauron von Agamemnon geopfert 
und bei der Zeremonie nicht durch eine Hirschkuh, sondern durch eine

7 λέβης erscheint übrigens in den Scholien zu Lykophron Al. (Scheer) 194.
8 Athena fordert an dieser Stelle Iphigenie auf, als Priesterin der Artemis 

in Brauron zu dienen. Gleichzeitig prophezeit sie Iphigenie, daß man sie dort zur 
Ruhe betten und ihr die Kleider im Kindbett Verstorbener weihen werde. — Seit 
1948 wurden in Brauron „die Reste des Heiligtums der Artemis Brauronia ausge­
graben und z. T. wieder aufgerichtet“ (Meyer, E.: Brauron, ln: Der kleine Pauly, 
Bd I Stuttgart 1964, S. 941) .

9 Das bemerkte offenbar zuerst Chr. A. Lobeck, Diatribae antiquariae cie 
morte Bacchi, partem primam, Wittenberg (1812), S. 14. Vgl. auch Meineke, A.: 
Analecta Alexandrina, Berlin 1843, S. 117.

10 Genannt werden u. a. Chrysopolis, Argos, Megara. Vgl. Roscher, W. H. : 
Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, Bd II 1 Leipzig 
1890 — 94, S. 298ff.



Die Iphigenie—Geschichte bei Nonnos 27

Bärin ersetzt worden sei11. Hinzu kommt, daß Euphorion von einem 
„Leergrab“ (κενήριον) Iphigenies spricht. Er nahm also nicht eine 
tatsächliche Grabstätte an, in der Iphigenie nach ihrer Flucht aus 
Tauris die letzte Ruhe fand, sondern will offensichtlich damit aus- 
drücken, daß das Grab deshalb leer sei, weil das Mädchen bei der 
Opferung entrückt wurde. Die Grabstelle trägt also mehr symbol­
haften Charakter.

Es paßt gut zu Nonnos und zu seinem Streben nach Abwechslung, 
daß er dem Leser nicht nur die allgemein verbreitete, sondern auch die 
etwas weniger bekannte Version der Iphigenie-Sage darbot. Daß er 
dabei nicht in Einzelheiten ging, darf nicht verwundern. Er setzte bei 
seinen Lesern, wie seine häufigen mythologischen Anspielungen zeigen, 
Kenntnis von Sage und Mythologie voraus, und fehlte sie, konnte eine 
derartige knappe Anspielung dazu dienen, sie sich zu verschaffen.

Nicht unerwähnt soll die Tatsache bleiben, daß auch Hygin die 
Iphigenie-Geschichte erzählt (98.120). Er hält sich eng an die Darstellung 
bei Euripides und bringt von der Version bei Lykophron nichts. Die 
Erwähnung Hygins ist deshalb wichtig, weil nicht ausgeschlossen 
werden kann, daß Nonnos auch ihn kannte. Die sprachlichen Anklänge 
an Euripides und Lykophron und das wörtliche Zitat des Euphorion 
deuten allerdings darauf hin, daß Nonnos diese Dichter direkt benutzt 
und nicht den Umweg über einen lateinischen Dichter gemacht hat.

HallejS. J.-F. Schulze.

11 Im Scholion zu Aristophanes’ Lysistrata heißt es u. a. (645 Stein): οί δέ
τα περί την ’Ιφιγένειαν έν Βραυρώνί φασιν, ούκ έν Λύλίδι. Εύφορίων. . . ,,’Α γχί- 
αλον Βραυρώνα κενήριον ’Ιφιγένειας1', δοκεΐ δέ Αγαμέμνων σφαγιάσαι την 'Ιφι­
γένειαν έν Βραυρώνί, ούκ έν Αύλίδι, καί άρκτον άντ’ αυτής ούκ έλαφον δοΟήναι. 
οθεν μυστήριον άγουσιν αύτή.

Den Dienst der Artemis Brauronia versahen 5—10jährige Mädchen, die 
sogenannten άρκτοι. Ob zwischen der Tatsache, daß Tphigenie in Brauron bei 
der Opferung durch eine Bärin ersetzt wurde, und der Gepflogenheit, die Diene 
rinnen der Artemis dort als άρκτοι zu bezeichnen, ein Zusammenhang besteht, läßt 
sich nicht sagen. Wahrscheinlicher ist wohl, daß der Bär, ursprünglich das Symbol 
der Stiergöttin Ταυροπόλος, die mit der Ταυρική Παρθένος gleichgesetzt wurde, 
durch diese Identifikation in den Kult von Brauron eingeführt wurde. So Wernicke: 
Artemis. In: Der kleine Pauly, Bd I, Stuttgart 1964, S. 622. Er sieht in der rituellen 
Bären- und Pferdesymbolik der Kulte von Brauron und Sparta einen deutlichen Hin­
weis auf ,,die urtümliche Erscheinungsweise der ΙΙότνια άρκτων, ίππων, ταύρων".


