EINIGE UBERLEGUNGEN ZU THEOKRITS THALYSIEN

Das 7. Gedicht des Theokrit, die Thalysien, ist, wie A. Lesky
mit Recht gesagt hat, ein ,,Juwel“, und zwar ein Juwel ganz besonde-
rer Art. Seine Kostbarkeit liegt nicht nur in der von reifer Meister-
schaft zeugenden poetischen Schonheit, sondern in gleicher Weise
auch in seiner Bedeutsamkeit fur die theokritische Dichtung, fir die
Auffassung Theokrits von der Art seines Dichtens uberhaupt. Mit
Recht haben die Thalysien schon immer die Aufmerksamkeit der
Forschung erregt; aber — wenn wir recht sehen — hat man erst in
der Zeit nach dem Erscheinen des bewundernswerten Kommentars
von A. F. S. Gow, der die Arbeit der zuriickliegenden Zeit in muster-
gultiger Weise zusammengefalt, verwertet, weitergefihrt und so
im Bereich von Sprache und Inhalt das nach dem heutigen Stand un-
serer Kenntnis UOberhaupt Mdgliche geleistet hat, den Weg von der
Erklarung zur Deutung mit Erfolg beschrittenl Es galt, mit Fehlur-
teilen friiherer Zeit aufzurdumen2 und deren gab es eine ganze Menge,
wenn man etwa in unserem Gedicht nicht viel mehr sehen wollte, als
ein besonders trefflich geratenes Gelegenheitsgedicht, als eine vers-
gewordene Erinnerung an das reale Erlebnis einer gelungenen Ern-
tefeier in der Abgeschiedenheit koischer Léandlichkeit, wenn man die
enge Zusammengehorigkeit des 'Rahmens’ mit den beiden ‘epeiso-
dischen’ Liedeinlagen verkannte und glaubte, entweder hier oder dort

1 Genannt seien hier die wichtigsten Untersuchungen in der Reihenfolge
ihres Erscheinens: Q. Cataudella, Lycidas, in: Studi in onore di U. E. Paoli (1955)
159—169; Marg. Sanchez-Wildberger, Theokrit-Interpretationen, Diss. Zurich 1955,
62—69; H. J. Kuhn, Die Thalysien Theokrits, Hermes 86 (1958) 40—79; B. A. van
Groningen, Quelques probiemes de lapoesie boucolique grecque, Mnemosyne 12 (1959)
24—53; F. Laserre, Les Thalysies de Theocrite, RhM 102 (1959) 307—330; M. Puel-
ma, Die Dichterbegegnung in Theokrits Thalysien, MH 17 (1960) 144—164; A. Came-
ron, The Form of Thalysia, in: Mise. A. Rostagni (1953) 201—307; G. Lohse, Die
Kunstauffassung im 7. Idyll Theokrits und das Programm des Kallimachos, Hermes
94 (1966) 413—425; G. Luck, Zur Deutung von Theokrits Thalysien, MH 23 (1966)
186—191; G. Lawall, Theocritus* Coan Pastorais (1967) 74—117; G. Weingarth,
Zu Theokrits 7. ldyll, Diss. Freiburg/Br. 1967; A. Barigazzi, Il vino di Frasidamo
nelle Talisie di Teocrito, SIFC 41 (1969) 5—12; G. Wojaczek, Daphnis (1969) 38—55;
U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten, Spudasmata 22(1969)
138—170; id., Theokrits Thalysien und ihre literarischen Vorbilder, RhM 115 (1972)
134—149.

2 Dazu H. J. Kihn 40—43.



6 A Heubeck

die entscheidenden poetischen oder inhaltlichen Akzente setzen zu
sollen, wenn man nicht mide wurde, die mit der Einfihrung der Ge-
stalt des Lykidas offensichtlich vorgenommene Verratselung mit immer
neuen Patentldsungsversuchen zu entschlisseln: es gibt kaum einen
alexandrinischen Dichter aus der Zeit Theokrits, dessen Namen und
Gestalt man nicht hinter der Chiffre Lykidas gesucht hatte3 Es galt
aber auch im Positiven, den Ort der Thalysien im Gesamtschaffen
des Dichters zu bestimmen, die mit dem Gedicht in Worte gefalte
und zugleich verhillte Intention des Dichters zu verstehen und zu
deuten; denn daR die Thalysien wie kein anderes Gedicht Wesentli-
ches uber Theokrit und seine Auffassung vom Dichterberuf auszu-
sagen vermdgen und aussagen sollen, daran kann nach den neueren
Forschungen nicht gezweifelt werden. Wir gehen kaum zu weit, wenn
wir im 7. Gedicht die programmatische Aussage des Dichters ber
Wesen und Eigenart seines Schaffens schlechthin erblicken zu kénnen
glauben4.

Es ist hier weder mdglich noch beabsichtigt, die Fulle der in
den letzten Dezennien erzielten Fortschritte in extenso vorzufihren
oder die aus verschiedener Sicht erwachsenen Divergenzen und Kon-
troversen der Deutung aufzuzeigen und gegeneinander Kkritisch abzu-
wagen oder auch den Versuch zu machen, die in manchem Entschei-
denden sich anbahnende Konvergenz von Deutungen zu skizzieren;
es seien hier nur einige Einzelbeobachtungen vorgefihrt, die vielleicht
helfen konnen, das Gesamtverstdndnis ein Stlckchen zu erweitern
und zu vertiefen.

sfi

Zuerst ein Wort zum sog. 'Rahmen’. Theokrit berichtet von
der mit zwei Begleitern unternommenen mittdglichen Wanderung
hinaus auf das koische Land zu den ihm freundschaftlich verbundenen
Brudern Phrasidamos und Antigenes, die mit den erwarteten Gasten
zusammen die Thalysien feiern wollen; die Wanderer haben noch nicht
die Halfte des Wegs hinter sich, da begegnet ihnen der Ziegenhirt Ly-
kidas. Er begleitet sie ein Stiick ihres Wegs, und auf der gemeinsamen
Wanderung entspinnt sich das dialogische Geplankel zwischen dem
berichtenden Dichter, der von Lykidas unter dem Namen Simichidas

3 Zu diesen bisherigen Identifizierungen’ vgl. H. J. Kithn 66, G. Lohse 414,
G. Luck 424. — Hierher gehort aber auch etwa der Versuch von M. Puelma (148—
163) zu zeigen, in den Thalysien habe die Aufnahme Theokrits in den bukolischen
Dichterkreis des Philitas und Asklepiades ihre dichtersche Spiegelung gefunden,
wobei in Lykidas ein flr uns namenloser Meister bukolischer Kunst, der nichts
Schriftliches hinterlassen habe, zu sehen sei, der Theokrit in die bukolische Kunst
eingefuhrt habe. Ahnlich auch Q. Cataudella 169, und schlieBlich noch G. Wo-
jaczek: Theokrit habe die Zeremonie der Aufnahme in den koischen Dichterkreis
dichterisch gestaltet, und zwar mit allen Merkmalen einer Einweihung in die My-
sterien. Diese Deutung scheint uns ganz am Wesentlichen des Gedichtes vorbei-
zugehen.

4 G. Lawall 84.



Einige Uberlegungen zu Theokrits Thalysien 7

angeredet wird, und dem Hirten: ein Dialog, der ausmindet in die
von beiden vorgetragenen Lieder (w. 53—89; 96—127). Und dann
verschwindet Lykidas wiederum aus dem Gesichtsfeld der einsamen
Wanderer, die nun bald am Ziele anlangen und mit den Gastgebern
das Fest feiern, so wie es geplant gewesen ist.

So deutlich das von der Gestalt des Lykidas gepragte Zwischen-
spiel von dem es umgebenden Rahmen abgehoben ist, so klar sind die
beiden Rahmenteile in Form, Ton und Inhalt aufeinander abgestimmt,
miteinander verbunden; sie gehéren aufs engste zusammen: Die zahl-
reichen Beziehungen hin und her sind 6fter notiert worden; sie brau-
chen hier nicht zum wiederholten Male aufgezéhlt zu werden. Nur
daran sei erinnert, dal M. Puelma mit Recht darauf aufmerksam
gemacht hat5 dal die in den Eingangsversen erzéhlte Geschichte
von der Entstehung der Burina-Quelle durch die Tat eines mythischen
Vorfahren der zu besuchenden Gastgeber sowie die Schilderung des
Burina-Haines (vw. 4—9) im Rahmen des Gedichtes nur dann sinnvoll
und dichterisch relevant wird, wenn wir in diesen Versen nicht einfach
den mehr oder minder absichtslos plaudernden Dichter vernehmen
wollen; diese Verse gewinnen ihre Bedeutsamkeit und ihre verbindende
Funktion im Ganzen erst mit der Einsicht, dalR es eben dieser Burina-
Hain ist, in dem schliellich die Erntefeier stattfindet.

Nun finden wir in den Eingangsversen im AnschluB an den
Burinakomplex noch einen anderen 'geographischen’ Hinweis: ,,Noch
nicht hatten wir’y erz&hlt der Dichter, ,die Halfte des Weges hinter
uns, und noch nicht zeigte sich uns das copa, des Brasilas, als wir auf
einen Wanderer stiefen. . . (vw. 10—12). Wir fragen nicht, was es
mit der geographischen Realitdt des oaua, auf sich hat, eher darnach,
ob diesem 'Mal’ in der dichterischen Konzeption eine Aufgabe zu-
kommt. Denn daR der Dichter hier nur, etwa um seine Vertrautheit
mit der koischen Topographie zu demonstrieren oder die 'Historizi-
tat’ des damaligen Erlebnisses zu unterstreichen, das Mal so beildu-
fig erwdhnt habe, ist bei der Dichte der poetischen Aussage, in der
jedes Wort an seinem Platz steht und Unwesentliches, Nebenséchli-
ches, Beilaufiges keinen Raum hat, kaum zu glauben. Zweifellos han-
delt es sich bei diesem capa um eine ins Auge fallende Wegmarke, die
vielleicht am ehesten bei einer Weggabelung stehend zu denken ist.
Auch wenn es nicht expressis verbis gesagt ist: Nachdem Simichidas
sein Lied gesungen hat, sind die Wanderer an eben dieser Marke ange-
langt. Theokrit und seine Freunde gehen weiter zu ihren Gastgebern,
Lykidas nimmt den anderen, nach links abzweigenden Weg und ver-
schwindet: ebenso schnell und unversehens, wie er aufgetaucht war,
und genau dorthin, woher er gekommen war, ins Reich der Unwirk-
lichkeit, der dichterischen Fiktion. Der Zauber einer unerwartet
aus der Mittagshitze auftauchenden Epiphanie ist plotzlich gebrochen,
die Realitit der Landschaft und des aktuellen Geschehens ist mit einem
Schlag wieder da. Nur das pénorov, das Lykidas seinem zeitweiligen

5162f, Anm. 58; zustimniend G. Luck 186, 3; U. Ott 146.



5 A. Heubeck

Mitwanderer und Gesprachspartner (berreicht hat, erinnert daran, dal
da eine ebenso seltsame wie begliickende Begegnung stattgefunden hat.

Diese Einblendung eines zwar real erfahrenen, aber doch ir-
gendwie der Wirklichkeit entriickten Geschehens in den Ablauf der
Rahmenhandlung erfolgt in einer Form, die die Anregung durch Ho-
merisches ahnen l4Rt. Um die 'Bewegung5 eines Helden von einem
Punkt zum anderen, die Zurlcklegung einer Wegstrecke in ihrer Dauer
splrbar werden zu lassen, blendet Homer im Zeitpunkt des 'Aufbruchs’
gerne eine Szene aus anderem Bereich ein, die in dem Augenblick
ihr Ende findet, wo das Ziel des beschnittenen Weges erreicht ist. Hek-
tor macht sich auf den Weg nach Troia (Z 116—38); in diesem Augen-
blick treffen auf einer abliegenden Steile des Schlachtfeldes Glaukos
und Diomedes zusammen, und Homer schwenkt auf diese Szene um
(Z 119); das Ende des 'Intermezzos5 (Z 236) féllt zeitlich zusammen
mit der Ankunft Rektors am Skaiischen Tor (Z 237)6. Ahnlich im
&3 der Odyssee: In dem Augenblick, wo Odysseus und seine Gefahrten
sich auf den Weg zu Laertes machen (¥ 366—372), lenkt der Dichter
den Blick auf einen anderen Schauplatz, ndmlich die Unterwelt, wo
die Seelen der Freier gerade mit den toten Troia-Helden Zusammen-
treffen (0w 1—204); wahrend der Unterweltsgesprache ist Odysseus
auf dem Weg, nach ihrem Ende hat er sein Ziel erreicht (w 205f)7.

Eine Art Einblendung nimmt auch Theokrit vor: Unmittelbar
nach der Angabe des noch nicht erreichten, vorlaufigen Zielpunktes,
des oaua, erfolgt die Einschaltung des 'Zwischenspielsy dessen Beginn
durch das plétzliche Auftauchen des Lykidas (kai TIv5 6ditav /
. ,e0popeg dvdpa w. 11 i.) markiert ist; kaum ist das Zwischenspiel
zu Ende gegangen, hat man die angekiindigte Wegegabelung erreicht,
und Lykidas biegt links nach Pyxai ab, wéhrend die anderen sich ihrem
endglltigen Ziel, dem jetzt offensichtlich ganz nahe liegenden Ort
der Feier, wie wir wissen: dem Burma-Hain, zuwenden (vv. 130—132).
Unterdessen ist einige Zeit vergangen; hatten die Lerchen in der Mit-
tagshitze noch geschlafen (v. 21, 23): nach der Ankunft bei den Gast-
gebern singen sie ihr frohes Lied (v. 141).

Auch Theokrit hat eine 'leere§ eine 'tote5 Wegstrecke leben-
dig werden lassen, aber anders als Homer. Der Blick wird nicht von
den Wanderern auf einen anderen Schauplatz abgelenkt; nur die Ebene
des Geschehens hat sich verwandelt: Das Intermezzo vollzieht sich
in einem Raum, in dem pl6tzlich die Begleiter des Dichters wie vom
Erdboden verschwunden sind, wo plétzlich ein anderer, mit allen

6 Zu dieser Technik des Dichters zuletzt G. Kurz, Darstellungsformen mensch-
licher Bewegung in der llias (1966) 162—165. .

7Dazu vgl. H. Erbse, Beitrage zum Verstandnis der Odyssee (1972) 230. Uber-
haupt ist in der homerischen Dichtung die Zuriicklegung eines Weges, einer Fahrt
(sei es zu FuB, mit dem Wagen oder dem Schiff) nicht Gegenstand poetischer Dar-
stellung; diese beschrankt sich auf die Angabe von Ausgangs- und Zielpunkt: mit
einer Ausnahme, ndmlich Poseidons Meeresfahrt (N 10—38), auf deren Sonder-
stellung J. Th. Kakridis, Poseidons Wunderfahrt, in: Antidosis, Festschr. f W. Kraus
(1972) 188—197, hingewiesen hat.



Einige Uberlegungen zu Theokrits Thalysien 9

Zeichen uberirdischer Epiphanie aufgetaucliter Begleiter8 an deren
Stelle getreten ist und der Erzdhler unversehens zum Dichter Sirni-
chidas geworden ist9. . .bis dann auf einmal wieder alles ganz genau
so ist wie zuvor, oder doch nicht ganz genau so: Von jetzt an trégt
Theokrit den Elirtenstab des Lykidas. Dall die 'Nahtstellen’ zwischen
den Bereichen des Realen und des Realitatsfernen in der dichterischen
Getaltung jeweils mitten im Vers liegen (. . .Koteaiveto, Kai ... v. 11;
... €pe5 000V oWTOp €yw. ..v. 131), ist vom Dichter wohl berech-
net, der die Trennungs- und zugleich Verbindungsfunktion der beiden
Verse 11 und 131 in dieser Form sinnfallig zu artikulieren verstanden hat.

Es hieRe, den Sinn und die Aufgabe des 'Einschubs5 verkennen,
wollten wir fragen, ob er um des Rahmens, oder ob der Rahmen um
des 'Einschubs5 willen da sei. Beide bedingen sich gegenseitig, weder
das eine noch das andere kann fir sich bestehen. Beide Teile ergeben
das Ganze, das mehr ist als die Addition der Teile.

Eine zweite Teilfrage, deren Ansatzpunkt dem der ersten ver-
gleichbar ist.

Im Mittelpunkt des Simichidas-Liedes (w. 96—127) steht das
leidenschaftliche, unerfiillte Verlangen des Aratos, eines Freundes
des Dichters, nach einem Knaben, und Simichidas versaumt nicht, gleich
zu Beginn seines Liedes zu betonen, dal Aristis, ein begnadeter Dichter,
um diese verzehrende Leidenschaft des Aratos wisse (vw. 99—102).
Wiederum fragen wir nicht, was es mit diesem Aristis realiter auf sich
habe, fragen nicht nach seiner 'Biographiej vielmehr darnach, was
die Einfihrung dieses Mannes, von dem anscheinend im Folgenden
mit keinem Wort mehr die Rede ist, Uberhaupt soll. Ist er wirklich
nur beildufiger Schmuck, poetisches Schnoérkel, aus welchem Grund
auch immer eingefihrt und sogleich wieder aus dem Gesichtsfeld
verschwunden und restlos vergessen?

Unmittelbar, ja fast unvermittelt schlieft an die Erwdahnung
des Aristis ein in sich geschlossenes, klar nach Verstriaden und 'Di-
stichen’ aufgebautes Stick (w. 103—114=3+3+2+2+2 wv.) an,
das formal nur durch das einleitende, auf mouddg (v. 102) sich bezie-
hende tov (v. 103) mit dem Vorangehenden verbunden ist: das Ge-
bet an Pan. Wiederum unmittelbar anschlieRend, nur durch o6& (v.
115) mit den Vorabstehenden leicht verknilpft, ein ebenfalls in sich
rundes Stick, das Gebet an die Eroten (w. 115—119=2+1+2 wv.).
Nach diesen beiden Gebeten kommt der berichtende und résonnie-
rende Dichter wieder zu Wort; er fihrt den Faden zu Ende, den er
am Anfang des Liedes (vv. 96—102) ergriffen hatte.

Sollte nicht mit diesen beiden in ihrer Funktion parallel gestal-
teten Gebeten an Pan und die Eroten der kurz zuvor genannte Dichter

8Vgl. M. Puelma 147f; G. Luck 188f.
9 G. Lawall 76—79.



10 A Heubeck

Aristis wortlich ‘zitiert’ sein? Wir meinen in der Tat, dal Simichidas
den von ihm erwéhnten (und vielleicht auch von ihm erfundenen?)
Dichter mit zwei ihm — wenn auch nicht expressis verbis — zuge-
schriebenen poetischen Gebeten zu Wort kommen 1aRt, und zwar
nicht zuletzt deshalb, weil wir in dem vorangehenden Lied des Lyki-
das (w. 52—89) eine durchaus vergleichbare &uRere Struktur vor-
finden. Auch Lykidas zitiert, wenngleich nicht in direkter Wieder-
gabe: Beim landlichen Fest, das er zu veranstalten gedenkt, wird
Tityros zwei Lieder singen (aoei v. 72; aoei S’ v. 78), und zwar eines
vom Rinderhirten Daphnis (vw. 73—77=5 vv.) und eines vom Ziegen-
hirten Komatas (w. 78—82=5 vv.). Das Daphnis-Lied (ob auch das
Komatas-Lied, wissen wir nicht) kreist um unglickliche Liebe —
nicht anders als die beiden Gebete im Lied des Simichidas, von denen
das erste mit dem Daphnislied rein duRRerlich noch durch die umspan-
nende Weite des eingelagerten geographischen Details verbunden ist.

Die innere Ahnlichkeit und Parallelitat, die bei aller Betonung
der Unterschiede zutage tretende Gleichgewichtigkeit und Gleichgerich-
tetheit der Lieder des Lykidas und des Simichidasl0 wird durch die
Ahnlichkeit der &uReren Struktur wirkungsvoll unterstrichen: beide
bergen in ihrer Mitte je zwei inhaltlich und formal als Parallelen gestal-
tete, unmittelbar nebeneinander gestellte kleinere Lieder befreundeter
Dichter, Liedchen bzw. dichterische Gebete, die auf das Thema der
groRen Lieder bezogen sind; ja noch mehr: Da beide groflen Lieder,
die in die Mitte der Thalysien geruckt sind, in gewissem Sinn auch
durch inhaltliche Parallelitdt geprégt sind — beide gehen um uner-
fullte Liebe —, spiegelt sich der Aufbau des Ganzen im Aufbau der
zwei Lieder, die sein Mittelstick ausmachen, wider. Wie Lykidas-
und Simichidas-Lied im Zentrum der Thalysien stehen, so die beiden
Tityros-Lieder in der Mitte des Lykidas-Liedes und die Aristis-Gebete
in der Mitte des Simichidas-Liedes. Man mag noch einen Schritt weiter-
gehen und sagen, daB in der gleichen Weise, wie Theokrit sich in der
Spiegelung der beiden Gestalten Lykidas und Simichidas présentiert,
der Ziegenhirt in der Gestalt des Tityros (mit dem Namen ist darauf
angespielt, daB auch dieser als Ziegenhirt gedacht ist) und der aus
der Stadt kommende Simichidas in der Gestalt des stédtischen Dichters
ihre Spiegelung gefunden haben.

Und schlieBlich ein Drittes: Es gilt bei den Interpreten der Tha-
lysien offensichtlich als ausgemacht, dafl sich Lykidas in seinem Lied
Befreiung von seinen Liebesqualen erhofft durch einen Sinneswandel

0 \Vgl. G. Lawall 95ff.



Einige Uberlegungen zu Theokrits Thalysien 1

des begehrten Ageanax1l: Wenn dieser schone Jungling aus Myti-
lene seinem Liebeswerben Erhérung schenke, dann, so sage Lykidas,
mdge diesem eine gliickliche Heimkehr nach Mytilene beschieden sein,
und dann werde er, Lykidas, unbeschwert sein landliches Fest feiern.
Wir fragen uns, ob mit dieser Deutung wirklich die Intention des Lie-
des getroffen und sein innerer Zusammenhang richtig gesehen ist.
Der Schlissel fur das Verstandnis des Liedes liegt im Komplex der
einleitenden 11 wv. (52—62); die am Beginn dieses Abschnittes ste-
hende Prophezeiung einer gliicklichen Riickkehr in die Heimat (¢ooeta
... KOANOG TAGOC V. 52) wird in variierter Form durch den entsprechen-
den Wunsch (eumAoo¢ opuov ikoito V. 62) wieder aufgenommen.
Wann auch immer die Ruckfahrt erfolgen wird — die raffinierte Ver-
klausulierung der terminlichen Mdglichkeiten durch meteorologische
und zoologische Details, der Gow eine ausfiihrliche Kommentierung
gewidmet hatl2 braucht hier nicht entschlisselt zu werden —: Agea-
nax wird sicherlich, so ist es wenigstens der Wunsch des Lykidas,
glucklich heimkehren,

ai kev tov Aukidav omteluevov €€ Ag@poditac  v. 55
puontal- Bepudg ydp €pw¢ alTw HE KoTaibel. 56

Wir erinnern uns, da sich in gleicher Situation auch Aratos
befindet, dem das Lied des Simichidas gilt; durch anklingenden Wort-
laut wird das unterstrichen:

w¢ €K maidog Apato¢ UM’ dotiov aifeT* épwmt  v. 102

Es ist bezeichnend, in welcher Form und mit welchem Ziel
Simichidas die 'Rettung’ des Freundes aus unertrdglicher Lage be-
treibt. Nur scheinbar wird die Hilfe der Gotter (des Pan und der Ero-
ten) erfleht, scheinbar nicht nur deshalb, weil, wie wir meinen, die
beiden Gebete 'Zitat’ des Dichters Aristis sind, der es vielleicht recht
gut meint, aber den falschen Weg beschreitet, sondern vor allem dar-
um, weil diese Gebete fur Simichidas nur ein Umweg sind, um die
Rettung in anderer Weise zu bewerkstelligen. In recht drastischer
Form sucht der Dichter den Freund von der L&cherlichkeit seines
Liebesbegehrens abzubringen: Philinos ist deiner Liebe gar nicht wert;
suche deine douxia (v. 126) wiederzugewinnen, indem du dir Phi-
linos aus dem Kopf schlagst!

1 Vgl. u. a. H. J. Kithn 49: das Lykidas-Lied ,.ein Paidikon, mit dem Lyki-
das um die Gunst des Ageanax wirbt“; ahnlich G. Lawall 87; ausfiihrlich U. Ott
149ff. — K. Latte, Zur Textkritik Theokrits, GGN 1949: 8, 226, halt es fur ,,selbst-
verstandlich“, daf ,der 'Ayéavag des 7. Gedichts endlich den Spiritus asper er-
halten muf, der durch die Etymologie gefordert wird“. Immerhin wird man fra-
gen dirfen, ob der Dichter nicht den Namen des aus Lesbos stammenden Jiinglings
in seiner epichorischen, d.h. psilotischen Form hat geben wollen.

12 Vgl. in diesem Zusammenhang auch die in ihren Folgerungen einigermafen
problematischen, aber jedenfalls sehr anregenden Ausfiihrungen von F. Laserre
312ff.



12 A. Heubeck

Es ist nicht nur die Parallelitdt der beiden Lieder des Lykidas
und des Simichidas, die vermuten lait, dal Lykidas fur sich in ver-
gleichbarer Weise plant und argumentiert wie Simichidas fir den Freund
Aratos. Kann die Bedingung, unter der Lykidas dem geliebten
Ageanax eine gliickhafte Heimkehr in Aussicht stellt (v. 55f), wirk-
lich nur so verstanden werden, dafl Befreiung, Rettung, Schutz vor
der Liebe durch Gewdahrung von Liebe erwartet wird? Heiflt der Be-
dingungssatz nicht vielmehr: ,,Fir den Fall, da? Ageanax den Ly-
kidas, der von Aphrodite 'gebraten’ wird, von eben dieser Aphrodite
befreit, errettet, bzw.: daR Ageanax den Lykidas davon befreit, davon
erlést, von Aphrodite 'gebraten’ zu werden, derart da €& A@poditac
in einer Art amo-koivol-Konstruktion zu dmtedpevov und zu puontoonld
gehort? Lykidas winscht sich Befreiung, Rettung, Erlésung von ent-
setzlichen Qualen, und diese Befreiung kann er sich, wie wir meinen,
nur erhoffen, wenn er das Ziel des heien Begehrens, Ageanax, bald
flr immer in unerreichbare Ferne verschwinden sieht, wenn er gezwun-
gen ist, sich damit abzufinden, in Zukunft ohne den Geliebten leben zu
missen, dessen Gegenwart ihm nicht so sehr Seligkeit als brennenden
Schmerz ob unerfilllten Sehnens bedeutet. Die Sehnsucht nach dem
Entrickten wird leichter zu ertragen und zu (berwinden sein als das
Begehren nach dem Nahen und doch Unerreichbaren.

In diesem Sinn kann Lykidas seine Worte an die duflere Form
des 'Geleitliedes’ anschlieBenl4, kann er dem geliebten Jiingling eine
gute Heimkehr wiinschen. Die Trennung wird ihm nicht leicht fallen,
aber er wei}, wie er den Schmerz wird Uberwinden kénnen. An dem
Tag, an dem Ageanax —wie zu vermuten und zu hoffen — sein Ziel,
die Heimat, erreicht haben wird (tnvo kat’ duap v. 63), wird Lyki-
das ein landliches Fest feiern mit all dem, was zu einem solchen Fest
gehort; dall das weiche Pflanzenlager (v. 67 f) neben anderen Bestand-
teilen auch die Durrwurz, kv0la, enthélt, der eine antierotische Wir-
kung zugeschrieben worden istl5 sollte vielleicht nicht (bersehen
werden. Beim behaglichen Trunk wird Lykidas dem Ageanax ein lie-

B Vgl. o0 yap Kev plooatd ¢ OMEK kakoO Od. p 107; plecbal €k
obvng Herodot V 49,

11 Das Spiel mit uUberlieferten Formen, das wir hier zu beobachten glauben,
ist eine Eigenart des Dichters, die das ganze Gedicht auszeichnet. Wir erwarten
wv. 52ff. ein echtes Propemptlkon zu horen; aber die Motive des Geleitliedes sind
nur angetippt: das Lied geht in eine ganz andere Richtung. Ahnliches gilt von dem
Simichidas-Lied, das wiederum nur gewisse Elemente des Paraklausithyron birgt,
ohne insgesamt als solches intendiert zu sein. Das Nebeneinander der beiden Lie-
der des Lykidas und des Simichidas sieht aus wie ein Wettgesang der Hirten und ist
oft genug als solcher mifverstanden worden, bis M. Puelma die klarenden Worte
gesagt hat. In diesen Zusammenhang gehort das elegante Spiel mit dem Motiv der
Preisverteilung, ,das zu den Grundbestandteilen pastoraler Konkurrenzen gehért”
(M. Puelma 154): Die Uberreichung des Hirtenstabes an Simichidas bedeutet nicht
die Zuerkennung des Siegespreises, sondern symbolisiert die Weihe des Simichidas
zum bukolischen Dichter. Und die Thalysia, deren Schilderung am Ende des Ge-
dichtes steht, sind mehr als ein landliches Erntefest wie viele andere auch, sie haben
die ,,Bedeutung eines Weihefests fiir den Bukoliker Simichidas“ (M. Puelma 155).

B K. Lembach, Die Pflanzen bei Theokht (1960) 31.

douAo-



Einige Uberlegungen zu Theokrits Thalysien 13

bevolles Gedenken nachsenden, aber dann sich dem Genuf? der Lie-
der zuwenden, die Tityros singen wird. Das Lied von Daphnis, den
ungliickliche Liebe vernichtet hat, wird ihm, so glauben wir verstehen
zu dirfen, die eigene Liebeskrankheit Uberwinden helfen; das Lied
von Komatas, den die Bienen wegen seiner gottlichen Sangesgabe vom
Tod des Verhungerns gerettet haben, erregt in Lykidas die Hoffnung,
aus seiner psychischen Qual gerettet zu werden, und l&Rt das Wunsch-
bild erstehen, mit diesem begnadeten S&nger ein glickhaft-buko-
lisches Dasein teilen zu dirfen, in dem das Liebesleid Uberwunden
ist und der Gesang nur noch um seiner selbst willen da ist. In Gedan-
ken ist Lykidas den Weg zu Ende gegangen, der ihn aus tiefer Not in
den Zustand der Erlésung und Befreiung von Liebesqualen fuhren wird.
Eine entscheidende Funktion kommt auf diesem Weg den beiden Tity-
ros-Liedern zu, und der Grundgedanke des 11. Eidyllion klingt auf:

00d¢v TOTTOV €PWTA TMEQPUKEL QAPUOAKOV BGAAO, V.
Nikia, out5 eyxplotov, €Uy SoKel, outs EmimacTov

N tai Mepidec™ kolipov 3¢ TI TOUTO Kai (B0

yiveT5 €n5 avepwmolg, €0peiv 35 00 padiov €T

~wdNE

Lykidas hat das einzige @dpuokov gegen die Liebe gefunden,
nicht anders als der Kyklop.

Das Lykidas-Lied strahlt in seiner thematischen Rundung und
der Eleganz der Linienfiihrung die Uberlegene Wiirde dessen aus, der
— wie kaum ein anderer, ja fast wie ein Ubermenschliches Wesen —
den Weg kennt, der den Menschen aus tiefster Qual zur Erldsung,
aus der Bedrohung der physischen und psychischen Existenz, wie
sie im Daphnis- und im Komatas-Schicksal aufklingt, zum seelischen
Frieden fihrtl6

Es lieBe sich zeigen, wie unter diesem Aspekt das Verhaltnis
der beiden Lieder, des Lykidas und des Simichidas, zueinander wohl
in manchem etwas anders zu sehen ist, als man es gelegentlich beur-
teilt hat. Aber anderes ist vielleicht wichtiger. Lykidas erscheint in
seinem Lied nicht nur als Meister bukolischen Singens schlechthin;
er weil um das, was bukolisches Singen zu wirken vermag: Es bringt
mehr als Freude, Entspannung, Erholung vom grauen Alltag, von der
Tristheit stadtischen Lebens; es hilft dem Menschen, er selbst zu wer-
den und das wahre Glick, die Seligkeit, deren ein Mensch teilhaftig
werden kann, zu gewinnen.

Dieser Gedanke riihrt ebenso an die Frage nach dem, wer oder
was sich hinter der Gestalt des Lykidas verbirgt, wie an die theoreti-
sche Diskussion um die Dichtkunst, aus der in unserem Gedicht
der Vortrag der beiden Lieder erwachsen ist. In ihrer Erdrterung uber

(] So verdient die Deutung B. A. van Groningens kaum Zustimmung, das
Lykidas-Lied berge vier verschiedene, lose aneinander gereihte Gedanken.



14 A Heubeck

die Dichtkunst (w. 35—49)) sind sich die beiden Gespréachspartner
offensichtlich vollig einig: im Negativen wie im Positiven; ihre Aus-
sagen erganzen sich in vollkommener Weise. Die gottliche Meister-
schaft Homers bleibt unangetastet; in seiner unbestrittenen Vollkom-
menheit verharrt er in unerreichbarer Ferne. Diese Haltung impliziert
uneingeschrankte Bewunderung des Meisters ebenso wie schroffe
Ablehnung, ja Verachtung derer, die meinen, ihn nachahmen, es ihm
gleichtun zu koénnen. Aber etwas anderes kommt hinzu: In dem Ge-
stdndnis des Simichidas, die zeitgendssischen Dichter Asklepiades und
Philitas, die uber den Verdacht erhaben sind, sich Homer als schlecht-
hinniges Vorbild eigenen Schaffens erkoren zu haben, nicht erreichen
zu kdnnen, liegt mehr als demutsvolle Bescheidenheit; es liegt in ihm
die Ablehnung auch dieser hochgeschatzten Dichter als Muster und
Vorbild fur eigenes Schaffen17. Fir Simichidas gibt es, und Lykidas
bestatigt ihn in dieser Auffassung mit Antwort und Lied, nur eine
einzige ihrem Wesen angemessene Form des Dichtens: [oukoA-
aodwpecba (v. 36) steht als Aufforderung am Beginn der dichtungs-
theoretischen Erdrterung des Simichidas; mit dem v. 49

GN3 dye PBoukoAikag ToxEwg Gpéwued5 doidag

am Ende der Erdrterung wiederholt Lykidas im eigenen Namen die
Aufforderung des anderen; sie sind sich einig — auch im Positiven:
sie sind beide die Schopfer einer Gattung, die es vor ihnen nicht ge-
geben hat, des bukolischen Liedes18 Die Thalysien kiinden von der
Geburt einer neuen Art des Dichtens, sie legen Rechenschaft ab Uber
eine neue Konzeption und geben zugleich Beispiel und Programm.

Man mag den Versuch machen, das mit dem Lied poetisch Aus-
gesagte in die Form rationalen Nachvollzugs umzusetzen, und vielleicht
so sagen: Eingespannt in die dichtungstheoretischen Auseinander-
setzungen und Kontroversen seiner Zeit sucht auch Theokrit Stellung
zu beziehen, und in seinem Ringen um die Gewinnung einer eigenen
Position taucht vor ihm unversehens eine Losung auf, die seinem We-
sen, seinem Anliegen und seinen innersten Vorstellungen entspricht:
Es ist die ldee bukolischer Dichtung, die ihm die Mdoglichkeit erdffnet,
ganz er selbst zu sein und sich zu verwirklichen. Der Gedanke an He-
siod, den ersten Dichterhirten und Hirtendichter, dréngt sich ihm ins
BewuBtsein: an den, der eine &hnliche Erfahrung gemacht, ein ver-
gleichbares Erlebnis gehabt hat, das seinem Leben die entscheidende
Wende gegeben hat. Ahnliches wie dem Boioter, dem die Musen mit

I7Im Gegensatz zu M. Puelma (161), der in den wv. 39—41 ein Credo fur Philitas
erblickt, meinen wir mit G. Lohse (420): ,Vielmehr werden doch wohl Asklepiades
und Philitas mit aller Hoflichkeit und aller ihnen gebuhrenden Hochachtung als Ar-
chegeten der eigenen Kunst abgelehnt“, und betonen mit ihm die mit dieser Auffassung
gewonnenen Vorteile: ,Erstens ware die Schwierigkeit, Asklepiades und Philitas
als Bukoliker verstehen zu mussen, gegenstandslos geworden, und zweitens konnte
ein verschiedentlich beanstandeter Bruch in der Gedankenfuhrung der Verse 39—48
vermieden werden“.

18 G. Lawall 84.



Einige Uberlegungen zu Theokrits Thalysien 15

ihren Worten in seiner Schicksalsstunde den Weg gewiesen und mit
ihrer Aufforderung, sich den Stab als Zeichen neuer Wirde zu bre-
chenl9 ihren Segen gegeben haben, ist auch ihm in einem entscheiden-
den Augenblick seines Lebens widerfahren: es ist der Augenblick der
Geburt der bukolischen Idee.

Wollte Theokrit diejenigen, die es vernehmen wollten, diesen
Kairos nacherleben lassen, wollte er das Erlebnis aussagbar machen,
das ein Aufleuchten im Inneren ebenso war wie eine Erleuchtung von
aulen, so konnte das nur im Bild geschehen, das aus der autobio-
graphischen Aussage Hesiods wesentliche Elemente bezog2) dessen
Glauben an seine gottliche Begnadung er weder in naiver Weise auch
fur sich in Anspruch nehmen noch in kalter Rationalitat aus der eige-
nen Vorstellungswelt voéllig verweisen konnte. Und so ist Lykidas2,
dem Theokrit die Funktion der hesiodischen Musen (bertragen hat,
in jenes seltsame Zwielicht, in dieses unnachahmliche Schweben zwi-
schen Realitdt und Imagination, zwischen auflermenschlichem und
realem Sein gestellt, in einen ironischen Schwebezustand, der den
erhaben und 0berlegen lachelnden und sprechenden Hirten so zum
Greifen nahe und zugleich wieder in ungreifbare Ferne gerlickt
erscheinen [&4Rt.

Theokrit hat in den Thalysien von seiner Weihung zum buko-
lischen Dichter gesprochen und zugleich, wie schon zu sagen war,
sein poetisches Programm nicht nur begriindet und verteidigt, sondern
auch am Beispiel verwirklicht. Jede Erwdgung dartiber, welche reale
Personlichkeit sich hinter Lykidas’ Maske verbergen moége, geht am
Kern dessen vorbei, was der Dichter mit seinem 7. Eidyllion letztlich
und eigentlich hat sagen wollen.

Ndrnberg. A. Heubeck.

19 Hesiod, Theog. 30f: kai pot oknAmtpov €dov ddgvng £p1OnAéog olov/
dpéYPaabal Onntov. Wir folgen hier der ,lectio difficilior et melior® (K. v. Fritz),
die mit Recht u.a. verteidigt worden ist durch: P. Friedlander, DasPro6mium von
Hesiods Theogonie, Hermes 49 (1914) 16; id., GGA 183 (1932) 243 (= Hesiod, ed.
E. Heitsch, WdF 44, 1966, 103); F. Jacoby, Hesiodstudien zur Theogonie, Hermes
61 (1926) 116,2; K. von Fritz, Das Prodmium der hesioidschen Theogonie, in: Festschr.
f B. Snell (1956) 32 (= WdF 44, 299); H. Maehler, Die Auffassung des Dichter-
berufs im frihen Griechentum (1963( 41, 2; A. Kambylis, Die Dichterweihe und ihre
Symbolik (1955) 65; H. Schwabl, Beispiele zur poetischen Technik des Hesiod, in:
WdF 44, 176; E. Heitsch, GGA 220 (1968) 186f; W. Marg, in: Hesiod, Samtliche
Gedichte, tbers, u. erl. (1970) 89. — Fir dpédaoat ist nach U. von Wilamowitz,
Die llias und Homer (1916) 471, 1 zuletzt W. J. Verdenius, Notes on the Proem of
Hesiod's Theogony, Mnemosyne 25 (1972) 239, eingetreten. — Von den Herausge-
bern des Textes hat sich nur F. Jacoby (1930) fir opéyacBal entschieden; hingegen
?lpéé%a)om bei A. Rzach (1913), P. Mazon (1951), M. L. West (1966), F. Solmsen

D In diesem Betracht hat M. Puelma alles Wesentliche gesagt; es geniigt,
hier an seine wegweisenden Ausfiihrungen zu erinnern.

. 21 Auf die schénen Bemerkungen von G. Luck (187ff.) sei auch hierhinge-
wiesen.



