
EINIGE ÜBERLEGUNGEN ZU THEOKRITS THALYSIEN

Das 7. Gedicht des Theokrit, die Thalysien, ist, wie A. Lesky 
mit Recht gesagt hat, ein „Juwel“, und zwar ein Juwel ganz besonde­
rer Art. Seine Kostbarkeit liegt nicht nur in der von reifer Meister­
schaft zeugenden poetischen Schönheit, sondern in gleicher Weise 
auch in seiner Bedeutsamkeit für die theokritische Dichtung, für die 
Auffassung Theokrits von der Art seines Dichtens überhaupt. Mit 
Recht haben die Thalysien schon immer die Aufmerksamkeit der 
Forschung erregt; aber — wenn wir recht sehen — hat man erst in 
der Zeit nach dem Erscheinen des bewundernswerten Kommentars 
von A. F. S. Gow, der die Arbeit der zurückliegenden Zeit in muster­
gültiger Weise zusammengefaßt, verwertet, weitergeführt und so 
im Bereich von Sprache und Inhalt das nach dem heutigen Stand un­
serer Kenntnis überhaupt Mögliche geleistet hat, den Weg von der 
Erklärung zur Deutung mit Erfolg beschritten1. Es galt, mit Fehlur­
teilen früherer Zeit aufzuräumen2, und deren gab es eine ganze Menge, 
wenn man etwa in unserem Gedicht nicht viel mehr sehen wollte, als 
ein besonders trefflich geratenes Gelegenheitsgedicht, als eine vers- 
gewordene Erinnerung an das reale Erlebnis einer gelungenen Ern­
tefeier in der Abgeschiedenheit koischer Ländlichkeit, wenn man die 
enge Zusammengehörigkeit des 'Rahmens’ mit den beiden 'epeiso- 
dischen’ Liedeinlagen verkannte und glaubte, entweder hier oder dort

1 Genannt seien hier die wichtigsten Untersuchungen in der Reihenfolge 
ihres Erscheinens: Q. Cataudella, Lycidas, in: Studi in onore di U. E. Paoli (1955) 
159—169; Marg. Sanchez-Wildberger, Theokrit-Interpretationen, Diss. Zürich 1955, 
62—69; H. J. Kühn, Die Thalysien Theokrits, Hermes 86 (1958) 40—79; B. A. van 
Groningen, Quelques probiemes de la poesie boucolique grecque, Mnemosyne 12 (1959) 
24—53; F. Laserre, Les Thalysies de Theocrite, RhM 102 (1959) 307—330; M. Puel- 
ma, Die Dichterbegegnung in Theokrits Thalysien, MH 17 (1960) 144—164; A. Came- 
ron, The Form o f Thalysia, in: Mise. A . Rostagni (1953) 201—307; G. Lohse, Die 
Kunstauffassung im 7. Idyll Theokrits und das Programm des Kallimachos, Hermes 
94 (1966) 413—425; G. Luck, Zur Deutung von Theokrits Thalysien, MH 23 (1966) 
186—191; G. Lawall, Theocritus* Coan Pastorais (1967) 74—117; G. Weingarth, 
Zu Theokrits 7. Idyll, Diss. Freiburg/Br. 1967; A. Barigazzi, II vino di Frasidamo 
nelle Talisie di Teocrito, SIFC 41 (1969) 5—12; G. Wojaczek, Daphnis (1969) 38—55; 
U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten, Spudasmata 22(1969) 
138—170; id., Theokrits Thalysien und ihre literarischen Vorbilder, RhM 115 (1972) 
134—149.

2 Dazu H. J. Kühn 40—43.



6 A. Heubeck

die entscheidenden poetischen oder inhaltlichen Akzente setzen zu 
sollen, wenn man nicht müde wurde, die mit der Einführung der Ge­
stalt des Lykidas offensichtlich vorgenommene Verrätselung mit immer 
neuen Patentlösungsversuchen zu entschlüsseln: es gibt kaum einen 
alexandrinischen Dichter aus der Zeit Theokrits, dessen Namen und 
Gestalt man nicht hinter der Chiffre Lykidas gesucht hätte3. Es galt 
aber auch im Positiven, den Ort der Thalysien im Gesamtschaffen 
des Dichters zu bestimmen, die mit dem Gedicht in Worte gefaßte 
und zugleich verhüllte Intention des Dichters zu verstehen und zu 
deuten; denn daß die Thalysien wie kein anderes Gedicht Wesentli­
ches über Theokrit und seine Auffassung vom Dichterberuf auszu­
sagen vermögen und aussagen sollen, daran kann nach den neueren 
Forschungen nicht gezweifelt werden. Wir gehen kaum zu weit, wenn 
wir im 7. Gedicht die programmatische Aussage des Dichters über 
Wesen und Eigenart seines Schaffens schlechthin erblicken zu können 
glauben4.

Es ist hier weder möglich noch beabsichtigt, die Fülle der in 
den letzten Dezennien erzielten Fortschritte in extenso vorzuführen 
oder die aus verschiedener Sicht erwachsenen Divergenzen und Kon­
troversen der Deutung aufzuzeigen und gegeneinander kritisch abzu­
wägen oder auch den Versuch zu machen, die in manchem Entschei­
denden sich anbahnende Konvergenz von Deutungen zu skizzieren; 
es seien hier nur einige Einzelbeobachtungen vorgeführt, die vielleicht 
helfen können, das Gesamtverständnis ein Stückchen zu erweitern 
und zu vertiefen.

s|i

Zuerst ein Wort zum sog. 'Rahmen’. Theokrit berichtet von 
der mit zwei Begleitern unternommenen mittäglichen Wanderung 
hinaus auf das koische Land zu den ihm freundschaftlich verbundenen 
Brüdern Phrasidamos und Antigenes, die mit den erwarteten Gästen 
zusammen die Thalysien feiern wollen; die Wanderer haben noch nicht 
die Hälfte des Wegs hinter sich, da begegnet ihnen der Ziegenhirt Ly­
kidas. Er begleitet sie ein Stück ihres Wegs, und auf der gemeinsamen 
Wanderung entspinnt sich das dialogische Geplänkel zwischen dem 
berichtenden Dichter, der von Lykidas unter dem Namen Simichidas

3 Zu diesen bisherigen Identifizierungen’ vgl. H. J. Kühn 66, G. Lohse 414, 
G. Luck 424. — Hierher gehört aber auch etwa der Versuch von M. Puelma (148—- 
163) zu zeigen, in den Thalysien habe die Aufnahme Theokrits in den bukolischen 
Dichterkreis des Philitas und Asklepiades ihre dichtersche Spiegelung gefunden, 
wobei in Lykidas ein für uns namenloser Meister bukolischer Kunst, der nichts 
Schriftliches hinter lassen habe, zu sehen sei, der Theokrit in die bukolische Kunst 
eingeführt habe. Ähnlich auch Q. Cataudella 169, und schließlich noch G. Wo- 
jaczek: Theokrit habe die Zeremonie der Aufnahme in den koischen Dichterkreis 
dichterisch gestaltet, und zwar mit allen Merkmalen einer Einweihung in die My­
sterien. Diese Deutung scheint uns ganz am Wesentlichen des Gedichtes vorbei­
zugehen.

4 G. Lawall 84.



Einige Überlegungen zu Theokrits Thalysien 7

angeredet wird, und dem Hirten: ein Dialog, der ausmündet in die 
von beiden vorgetragenen Lieder (vv. 53—89; 96—127). Und dann 
verschwindet Lykidas wiederum aus dem Gesichtsfeld der einsamen 
Wanderer, die nun bald am Ziele anlangen und mit den Gastgebern 
das Fest feiern, so wie es geplant gewesen ist.

So deutlich das von der Gestalt des Lykidas geprägte Zwischen­
spiel von dem es umgebenden Rahmen abgehoben ist, so klar sind die 
beiden Rahmenteile in Form, Ton und Inhalt aufeinander abgestimmt, 
miteinander verbunden; sie gehören aufs engste zusammen: Die zahl­
reichen Beziehungen hin und her sind öfter notiert worden; sie brau­
chen hier nicht zum wiederholten Male aufgezählt zu werden. Nur 
daran sei erinnert, daß M. Puelma mit Recht darauf aufmerksam 
gemacht hat5, daß die in den Eingangsversen erzählte Geschichte 
von der Entstehung der Burina-Quelle durch die Tat eines mythischen 
Vorfahren der zu besuchenden Gastgeber sowie die Schilderung des 
Burina-Haines (vv. 4—9) im Rahmen des Gedichtes nur dann sinnvoll 
und dichterisch relevant wird, wenn wir in diesen Versen nicht einfach 
den mehr oder minder absichtslos plaudernden Dichter vernehmen 
wollen; diese Verse gewinnen ihre Bedeutsamkeit und ihre verbindende 
Funktion im Ganzen erst mit der Einsicht, daß es eben dieser Burina- 
Hain ist, in dem schließlich die Erntefeier stattfindet.

Nun finden wir in den Eingangsversen im Anschluß an den 
Burinakomplex noch einen anderen 'geographischen’ Hinweis: ,,Noch 
nicht hatten wir’5, erzählt der Dichter, „die Hälfte des Weges hinter 
uns, und noch nicht zeigte sich uns das σαμα, des Brasilas, als wir auf 
einen Wanderer stießen. . .“ (vv. 10—12). Wir fragen nicht, was es 
mit der geographischen Realität des σαμα, auf sich hat, eher darnach, 
ob diesem 'Mal’ in der dichterischen Konzeption eine Aufgabe zu­
kommt. Denn daß der Dichter hier nur, etwa um seine Vertrautheit 
mit der koischen Topographie zu demonstrieren oder die 'Historizi­
tät’ des damaligen Erlebnisses zu unterstreichen, das Mal so beiläu­
fig erwähnt habe, ist bei der Dichte der poetischen Aussage, in der 
jedes Wort an seinem Platz steht und Unwesentliches, Nebensächli­
ches, Beiläufiges keinen Raum hat, kaum zu glauben. Zweifellos han­
delt es sich bei diesem σαμα um eine ins Auge fallende Wegmarke, die 
vielleicht am ehesten bei einer Weggabelung stehend zu denken ist. 
Auch wenn es nicht expressis verbis gesagt ist: Nachdem Simichidas 
sein Lied gesungen hat, sind die Wanderer an eben dieser Marke ange­
langt. Theokrit und seine Freunde gehen weiter zu ihren Gastgebern, 
Lykidas nimmt den anderen, nach links abzweigenden Weg und ver­
schwindet: ebenso schnell und unversehens, wie er aufgetaucht war, 
und genau dorthin, woher er gekommen war, ins Reich der Unwirk­
lichkeit, der dichterischen Fiktion. Der Zauber einer unerwartet 
aus der Mittagshitze auftauchenden Epiphanie ist plötzlich gebrochen, 
die Realität der Landschaft und des aktuellen Geschehens ist mit einem 
Schlag wieder da. Nur das ρόπαλον, das Lykidas seinem zeitweiligen

5 162f, Anm. 58; zustimniend G. Luck 186, 3; U. Ott 146.



δ Α. Heubeck

Mitwanderer und Gesprächspartner überreicht hat, erinnert daran, daß 
da eine ebenso seltsame wie beglückende Begegnung stattgefunden hat.

Diese Einblendung eines zwar real erfahrenen, aber doch ir­
gendwie der Wirklichkeit entrückten Geschehens in den Ablauf der 
Rahmenhandlung erfolgt in einer Form, die die Anregung durch Ho­
merisches ahnen läßt. Um die 'Bewegung5 eines Helden von einem 
Punkt zum anderen, die Zurücklegung einer Wegstrecke in ihrer Dauer 
spürbar werden zu lassen, blendet Homer im Zeitpunkt des 'Aufbruchs’ 
gerne eine Szene aus anderem Bereich ein, die in dem Augenblick 
ihr Ende findet, wo das Ziel des beschnittenen Weges erreicht ist. Hek- 
tor macht sich auf den Weg nach Troia (Z 116—8); in diesem Augen­
blick treffen auf einer abliegenden Steile des Schlachtfeldes Glaukos 
und Diomedes zusammen, und Homer schwenkt auf diese Szene um 
(Z 119); das Ende des 'Intermezzos5 (Z 236) fällt zeitlich zusammen 
mit der Ankunft Rektors am Skaiischen Tor (Z 237)6. Ähnlich im 
63 der Odyssee: In dem Augenblick, wo Odysseus und seine Gefährten 
sich auf den Weg zu Laertes machen (Ψ  366—372), lenkt der Dichter 
den Blick auf einen anderen Schauplatz, nämlich die Unterwelt, wo 
die Seelen der Freier gerade mit den toten Troia-Helden Zusammen­
treffen (ω 1—204); während der Unterweltsgespräche ist Odysseus 
auf dem Weg, nach ihrem Ende hat er sein Ziel erreicht (ω 205f)7.

Eine Art Einblendung nimmt auch Theokrit vor: Unmittelbar 
nach der Angabe des noch nicht erreichten, vorläufigen Zielpunktes, 
des σαμα, erfolgt die Einschaltung des 'Zwischenspiels5, dessen Beginn 
durch das plötzliche Auftauchen des Lykidas (καί τιν5 όδίταν / 
.. ,εΰρομες άνδρα νν. 11 ί.) markiert ist; kaum ist das Zwischenspiel 
zu Ende gegangen, hat man die angekündigte Wegegabelung erreicht, 
und Lykidas biegt links nach Pyxai ab, während die anderen sich ihrem 
endgültigen Ziel, dem jetzt offensichtlich ganz nahe liegenden Ort 
der Feier, wie wir wissen: dem Burma-Hain, zuwenden (vv. 130—132). 
Unterdessen ist einige Zeit vergangen; hatten die Lerchen in der Mit­
tagshitze noch geschlafen (v. 21, 23): nach der Ankunft bei den Gast­
gebern singen sie ihr frohes Lied (v. 141).

Auch Theokrit hat eine 'leere5, eine 'tote5 Wegstrecke leben­
dig werden lassen, aber anders als Homer. Der Blick wird nicht von 
den Wanderern auf einen anderen Schauplatz abgelenkt; nur die Ebene 
des Geschehens hat sich verwandelt: Das Intermezzo vollzieht sich 
in einem Raum, in dem plötzlich die Begleiter des Dichters wie vom 
Erdboden verschwunden sind, wo plötzlich ein anderer, mit allen

6 Zu dieser Technik des Dichters zuletzt G. Kurz, Darstellungsformen mensch­
licher Bewegung in der Ilias (1966) 162—165.

7 Dazu vgl. H. Erbse, Beiträge zum Verständnis der Odyssee (1972) 230. Über­
haupt ist in der homerischen Dichtung die Zurücklegung eines Weges, einer Fahrt 
(sei es zu Fuß, mit dem Wagen oder dem Schiff) nicht Gegenstand poetischer Dar­
stellung; diese beschränkt sich auf die Angabe von Ausgangs- und Zielpunkt: mit 
einer Ausnahme, nämlich Poseidons Meeresfahrt (N 10—38), auf deren Sonder­
stellung J. Th. Kakridis, Poseidons Wunderfahrt, in : Antidosis, Festschr. f  W. Kraus 
(1972) 188—197, hingewiesen hat.



Einige Überlegungen zu Theokrits Thalysien 9

Zeichen überirdischer Epiphanie aufgetaucliter Begleiter8 an deren 
Stelle getreten ist und der Erzähler unversehens zum Dichter Sirni- 
chidas geworden ist9 . . . bis dann auf einmal wieder alles ganz genau 
so ist wie zuvor, oder doch nicht ganz genau so: Von jetzt an trägt 
Theokrit den Elirtenstab des Lykidas. Daß die 'Nahtstellen’ zwischen 
den Bereichen des Realen und des Realitätsfernen in der dichterischen 
Getaltung jeweils mitten im Vers liegen (. . . κατεφαίνετο, καί . . .  v. 11; 
. . . εϊρφ5 οδόν οώτάρ εγώ. . . ν. 131), ist vom Dichter wohl berech­
net, der die Trennungs- und zugleich Verbindungsfunktion der beiden 
Verse 11 und 131 in dieser Form sinnfällig zu artikulieren verstanden hat.

Es hieße, den Sinn und die Aufgabe des 'Einschubs5 verkennen, 
wollten wir fragen, ob er um des Rahmens, oder ob der Rahmen um 
des 'Einschubs5 willen da sei. Beide bedingen sich gegenseitig, weder 
das eine noch das andere kann für sich bestehen. Beide Teile ergeben 
das Ganze, das mehr ist als die Addition der Teile.

Eine zweite Teilfrage, deren Ansatzpunkt dem der ersten ver­
gleichbar ist.

Im Mittelpunkt des Simichidas-Liedes (vv. 96—127) steht das 
leidenschaftliche, unerfüllte Verlangen des Aratos, eines Freundes 
des Dichters, nach einem Knaben, und Simichidas versäumt nicht, gleich 
zu Beginn seines Liedes zu betonen, daß Aristis, ein begnadeter Dichter, 
um diese verzehrende Leidenschaft des Aratos wisse (vv. 99—102). 
Wiederum fragen wir nicht, was es mit diesem Aristis realiter auf sich 
habe, fragen nicht nach seiner 'Biographie5, vielmehr darnach, was 
die Einführung dieses Mannes, von dem anscheinend im Folgenden 
mit keinem Wort mehr die Rede ist, überhaupt soll. Ist er wirklich 
nur beiläufiger Schmuck, poetisches Schnörkel, aus welchem Grund 
auch immer eingeführt und sogleich wieder aus dem Gesichtsfeld 
verschwunden und restlos vergessen?

Unmittelbar, ja fast unvermittelt schließt an die Erwähnung 
des Aristis ein in sich geschlossenes, klar nach Verstriaden und 'Di­
stichen’ aufgebautes Stück (vv. 103—1 1 4 = 3 + 3 + 2 + 2 + 2  vv.) an, 
das formal nur durch das einleitende, auf παιδός (v. 102) sich bezie­
hende τον (v. 103) mit dem Vorangehenden verbunden ist: das Ge­
bet an Pan. Wiederum unmittelbar anschließend, nur durch δέ (v. 
115) mit den Vorabstehenden leicht verknüpft, ein ebenfalls in sich 
rundes Stück, das Gebet an die Eroten (vv. 115—119=2+1+2 vv.). 
Nach diesen beiden Gebeten kommt der berichtende und räsonnie- 
rende Dichter wieder zu Wort; er führt den Faden zu Ende, den er 
am Anfang des Liedes (vv. 96—102) ergriffen hatte.

Sollte nicht mit diesen beiden in ihrer Funktion parallel gestal­
teten Gebeten an Pan und die Eroten der kurz zuvor genannte Dichter

8 Vgl. M. Puelma 147f; G. Luck 188f.
9 G. LawalJ 76—79.



10 A. Heubeck

Aristis wörtlich 'zitiert’ sein? Wir meinen in der Tat, daß Simichidas 
den von ihm erwähnten (und vielleicht auch von ihm erfundenen?) 
Dichter mit zwei ihm — wenn auch nicht expressis verbis — zuge­
schriebenen poetischen Gebeten zu Wort kommen läßt, und zwar 
nicht zuletzt deshalb, weil wir in dem vorangehenden Lied des Lyki- 
das (vv. 52—89) eine durchaus vergleichbare äußere Struktur vor­
finden. Auch Lykidas zitiert, wenngleich nicht in direkter Wieder­
gabe: Beim ländlichen Fest, das er zu veranstalten gedenkt, wird 
Tityros zwei Lieder singen (άσεΐ v. 72; άσεΐ S’ v. 78), und zwar eines 
vom Rinderhirten Daphnis (vv. 73—77=5 vv.) und eines vom Ziegen­
hirten Komatas (vv. 78—82=5 vv.). Das Daphnis-Lied (ob auch das 
Komatas-Lied, wissen wir nicht) kreist um unglückliche Liebe — 
nicht anders als die beiden Gebete im Lied des Simichidas, von denen 
das erste mit dem Daphnislied rein äußerlich noch durch die umspan­
nende Weite des eingelagerten geographischen Details verbunden ist.

Die innere Ähnlichkeit und Parallelität, die bei aller Betonung 
der Unterschiede zutage tretende Gleichgewichtigkeit und Gleichgerich­
tetheit der Lieder des Lykidas und des Simichidas10 wird durch die 
Ähnlichkeit der äußeren Struktur wirkungsvoll unterstrichen: beide 
bergen in ihrer Mitte je zwei inhaltlich und formal als Parallelen gestal­
tete, unmittelbar nebeneinander gestellte kleinere Lieder befreundeter 
Dichter, Liedchen bzw. dichterische Gebete, die auf das Thema der 
großen Lieder bezogen sind; ja noch mehr: Da beide großen Lieder, 
die in die Mitte der Thalysien gerückt sind, in gewissem Sinn auch 
durch inhaltliche Parallelität geprägt sind — beide gehen um uner­
füllte Liebe —, spiegelt sich der Aufbau des Ganzen im Aufbau der 
zwei Lieder, die sein Mittelstück ausmachen, wider. Wie Lykidas- 
und Simichidas-Lied im Zentrum der Thalysien stehen, so die beiden 
Tityros-Lieder in der Mitte des Lykidas-Liedes und die Aristis-Gebete 
in der Mitte des Simichidas-Liedes. Man mag noch einen Schritt weiter­
gehen und sagen, daß in der gleichen Weise, wie Theokrit sich in der 
Spiegelung der beiden Gestalten Lykidas und Simichidas präsentiert, 
der Ziegenhirt in der Gestalt des Tityros (mit dem Namen ist darauf 
angespielt, daß auch dieser als Ziegenhirt gedacht ist) und der aus 
der Stadt kommende Simichidas in der Gestalt des städtischen Dichters 
ihre Spiegelung gefunden haben.

*

Und schließlich ein Drittes: Es gilt bei den Interpreten der Tha­
lysien offensichtlich als ausgemacht, daß sich Lykidas in seinem Lied 
Befreiung von seinen Liebesqualen erhofft durch einen Sinneswandel

10 Vgl. G. Lawall 95ff.



Einige Überlegungen zu Theokrits Thalysien 11

des begehrten Ageanax11: Wenn dieser schöne Jüngling aus Myti- 
lene seinem Liebeswerben Erhörung schenke, dann, so sage Lykidas, 
möge diesem eine glückliche Heimkehr nach Mytilene beschieden sein, 
und dann werde er, Lykidas, unbeschwert sein ländliches Fest feiern. 
Wir fragen uns, ob mit dieser Deutung wirklich die Intention des Lie­
des getroffen und sein innerer Zusammenhang richtig gesehen ist. 
Der Schlüssel für das Verständnis des Liedes liegt im Komplex der 
einleitenden 11 vv. (52—62); die am Beginn dieses Abschnittes ste­
hende Prophezeiung einer glücklichen Rückkehr in die Heimat (έσσεται 
. . . καλός πλόος v. 52) wird in variierter Form durch den entsprechen­
den Wunsch (ευπλοος ορμον ίκοιτο v. 62) wieder aufgenommen. 
Wann auch immer die Rückfahrt erfolgen wird — die raffinierte Ver­
klausulierung der terminlichen Möglichkeiten durch meteorologische 
und zoologische Details, der Gow eine ausführliche Kommentierung 
gewidmet hat12, braucht hier nicht entschlüsselt zu werden — : Agea­
nax wird sicherlich, so ist es wenigstens der Wunsch des Lykidas, 
glücklich heimkehren,

αΐ κεν τον Λυκίδαν όπτεύμενον εξ Άφροδίτας ν. 55
ρύσηται· θερμός γάρ έρως αύτώ με καταίθει. 56

Wir erinnern uns, daß sich in gleicher Situation auch Aratos 
befindet, dem das Lied des Simichidas gilt; durch anklingenden Wort­
laut wird das unterstrichen:

ως έκ παιδος ’Άρατος ύπ’ όστίον αΐθετ* έρωτι ν. 102.

Es ist bezeichnend, in welcher Form und mit welchem Ziel 
Simichidas die 'Rettung’ des Freundes aus unerträglicher Lage be­
treibt. Nur scheinbar wird die Hilfe der Götter (des Pan und der Ero­
ten) erfleht, scheinbar nicht nur deshalb, weil, wie wir meinen, die 
beiden Gebete 'Zitat’ des Dichters Aristis sind, der es vielleicht recht 
gut meint, aber den falschen Weg beschreitet, sondern vor allem dar­
um, weil diese Gebete für Simichidas nur ein Umweg sind, um die 
Rettung in anderer Weise zu bewerkstelligen. In recht drastischer 
Form sucht der Dichter den Freund von der Lächerlichkeit seines 
Liebesbegehrens abzubringen: Philinos ist deiner Liebe gar nicht wert; 
suche deine άσυχία (v. 126) wiederzugewinnen, indem du dir Phi­
linos aus dem Kopf schlägst!

11 Vgl. u. a. H. J. Kühn 49: das Lykidas-Lied „ein Paidikon, mit dem Lyki­
das um die Gunst des Ageanax wirbt“ ; ähnlich G. Lawall 87; ausführlich U. Ott 
149ff. — K. Latte, Zur Textkritik Theokrits, GGN 1949: 8, 226, hält es für „selbst­
verständlich“ , daß „der 'Αγέαναξ des 7. Gedichts endlich den Spiritus asper er­
halten muß, der durch die Etymologie gefordert wird“ . Immerhin wird man fra­
gen dürfen, ob der Dichter nicht den Namen des aus Lesbos stammenden Jünglings 
in seiner epichorischen, d.h. psilotischen Form hat geben wollen.

12 Vgl. in diesem Zusammenhang auch die in ihren Folgerungen einigermaßen 
problematischen, aber jedenfalls sehr anregenden Ausführungen von F. Laserre 
312ff.



12 A. Heubeck

Es ist nicht nur die Parallelität der beiden Lieder des Lykidas 
und des Simichidas, die vermuten läßt, daß Lykidas für sich in ver­
gleichbarer Weise plant und argumentiert wie Simichidas für den Freund 
Aratos. Kann die Bedingung, unter der Lykidas dem geliebten 
Ageanax eine glückhafte Heimkehr in Aussicht stellt (v. 55 f), wirk­
lich nur so verstanden werden, daß Befreiung, Rettung, Schutz vor 
der Liebe durch Gewährung von Liebe erwartet wird? Heißt der Be­
dingungssatz nicht vielmehr: „Für den Fall, daß Ageanax den Ly­
kidas, der von Aphrodite 'gebraten’ wird, von eben dieser Aphrodite 
befreit, errettet, bzw.: daß Ageanax den Lykidas davon befreit, davon 
erlöst, von Aphrodite 'gebraten’ zu werden, derart daß έξ Άφροδίτας 
in einer Art άπό-κοi vοΰ-Konstruktion zu όπτεύμενον und zu ρύσητοα13 
gehört? Lykidas wünscht sich Befreiung, Rettung, Erlösung von ent­
setzlichen Qualen, und diese Befreiung kann er sich, wie wir meinen, 
nur erhoffen, wenn er das Ziel des heißen Begehrens, Ageanax, bald 
für immer in unerreichbare Ferne verschwinden sieht, wenn er gezwun­
gen ist, sich damit abzufinden, in Zukunft ohne den Geliebten leben zu 
müssen, dessen Gegenwart ihm nicht so sehr Seligkeit als brennenden 
Schmerz ob unerfüllten Sehnens bedeutet. Die Sehnsucht nach dem 
Entrückten wird leichter zu ertragen und zu überwinden sein als das 
Begehren nach dem Nahen und doch Unerreichbaren.

In diesem Sinn kann Lykidas seine Worte an die äußere Form 
des 'Geleitliedes’ anschließen14, kann er dem geliebten Jüngling eine 
gute Heimkehr wünschen. Die Trennung wird ihm nicht leicht fallen, 
aber er weiß, wie er den Schmerz wird überwinden können. An dem 
Tag, an dem Ageanax — wie zu vermuten und zu hoffen — sein Ziel, 
die Heimat, erreicht haben wird (τηνο κατ’ άμαρ v. 63), wird Lyki­
das ein ländliches Fest feiern mit all dem, was zu einem solchen Fest 
gehört; daß das weiche Pflanzenlager (v. 67 f) neben anderen Bestand­
teilen auch die Dürrwurz, κνύζα, enthält, der eine antierotische Wir­
kung zugeschrieben worden ist15, sollte vielleicht nicht übersehen 
werden. Beim behaglichen Trunk wird Lykidas dem Ageanax ein lie­

13 Vgl. ού γάρ κεν ρύσοατό σ’ ύπέκ κακού Od. μ 107; ρύεσθαι έκ δουλο- 
σύνης Herodot V 49.,

11 Das Spiel mit überlieferten Formen, das wir hier zu beobachten glauben, 
ist eine Eigenart des Dichters, die das ganze Gedicht auszeichnet. Wir erwarten 
vv. 52ff. ein echtes Propemptikon zu hören; aber die Motive des Geleitliedes sind 
nur angetippt: das Lied geht in eine ganz andere Richtung. Ähnliches gilt von dem 
Simichidas-Lied, das wiederum nur gewisse Elemente des Paraklausithyron birgt, 
ohne insgesamt als solches intendiert zu sein. Das Nebeneinander der beiden Lie­
der des Lykidas und des Simichidas sieht aus wie ein Wettgesang der Hirten und ist 
oft genug als solcher mißverstanden worden, bis M. Puelma die klärenden Worte 
gesagt hat. In diesen Zusammenhang gehört das elegante Spiel mit dem Motiv der 
Preisverteilung, „das zu den Grundbestandteilen pastoraler Konkurrenzen gehört“ 
(M. Puelma 154): Die Überreichung des Hirtenstabes an Simichidas bedeutet nicht 
die Zuerkennung des Siegespreises, sondern symbolisiert die Weihe des Simichidas 
zum bukolischen Dichter. Und die Thalysia, deren Schilderung am Ende des Ge­
dichtes steht, sind mehr als ein ländliches Erntefest wie viele andere auch, sie haben 
die „Bedeutung eines Weihefests für den Bukoliker Simichidas“ (M. Puelma 155).

15 K. Lembach, Die Pflanzen bei Theokht (1960) 31.



Einige Überlegungen zu Theokrits Thalysien 13

bevolles Gedenken nachsenden, aber dann sich dem Genuß der Lie­
der zuwenden, die Tityros singen wird. Das Lied von Daphnis, den 
unglückliche Liebe vernichtet hat, wird ihm, so glauben wir verstehen 
zu dürfen, die eigene Liebeskrankheit überwinden helfen; das Lied 
von Komatas, den die Bienen wegen seiner göttlichen Sangesgabe vom 
Tod des Verhungerns gerettet haben, erregt in Lykidas die Hoffnung, 
aus seiner psychischen Qual gerettet zu werden, und läßt das Wunsch­
bild erstehen, mit diesem begnadeten Sänger ein glückhaft-buko­
lisches Dasein teilen zu dürfen, in dem das Liebesleid überwunden 
ist und der Gesang nur noch um seiner selbst willen da ist. In Gedan­
ken ist Lykidas den Weg zu Ende gegangen, der ihn aus tiefer Not in 
den Zustand der Erlösung und Befreiung von Liebesqualen führen wird. 
Eine entscheidende Funktion kommt auf diesem Weg den beiden Tity- 
ros-Liedern zu, und der Grundgedanke des 11. Eidyllion klingt auf:

ούδέν ποττδν έρωτα πεφύκει φάρμακον άλλο, ν. 1
Νικία, ουτ5 εγχριστον, έμιν δοκεΐ, ουτ5 έπίπαστον 2
ή ταί Πιερίδες* κοΰφον δέ τι τούτο καί άδύ 3
γίνετ5 έπ5 άνθρώποις, εύρεΐν δ5 ού ράδιον έστι. 4

Lykidas hat das einzige φάρμακον gegen die Liebe gefunden, 
nicht anders als der Kyklop.

Das Lykidas-Lied strahlt in seiner thematischen Rundung und 
der Eleganz der Linienführung die überlegene Würde dessen aus, der 
— wie kaum ein anderer, ja fast wie ein übermenschliches Wesen — 
den Weg kennt, der den Menschen aus tiefster Qual zur Erlösung, 
aus der Bedrohung der physischen und psychischen Existenz, wie 
sie im Daphnis- und im Komatas-Schicksal aufklingt, zum seelischen 
Frieden führt16.

Es ließe sich zeigen, wie unter diesem Aspekt das Verhältnis 
der beiden Lieder, des Lykidas und des Simichidas, zueinander wohl 
in manchem etwas anders zu sehen ist, als man es gelegentlich beur­
teilt hat. Aber anderes ist vielleicht wichtiger. Lykidas erscheint in 
seinem Lied nicht nur als Meister bukolischen Singens schlechthin; 
er weiß um das, was bukolisches Singen zu wirken vermag: Es bringt 
mehr als Freude, Entspannung, Erholung vom grauen Alltag, von der 
Tristheit städtischen Lebens; es hilft dem Menschen, er selbst zu wer­
den und das wahre Glück, die Seligkeit, deren ein Mensch teilhaftig 
werden kann, zu gewinnen.

Dieser Gedanke rührt ebenso an die Frage nach dem, wer oder 
was sich hinter der Gestalt des Lykidas verbirgt, wie an die theoreti­
sche Diskussion um die Dichtkunst, aus der in unserem Gedicht 
der Vortrag der beiden Lieder erwachsen ist. In ihrer Erörterung über

16 So verdient die Deutung B. A. van Groningens kaum Zustimmung, das 
Lykidas-Lied berge vier verschiedene, lose aneinander gereihte Gedanken.



14 A. Heubeck

die Dichtkunst (vv. 35—49)) sind sich die beiden Gesprächspartner 
offensichtlich völlig einig: im Negativen wie im Positiven; ihre Aus­
sagen ergänzen sich in vollkommener Weise. Die göttliche Meister­
schaft Homers bleibt unangetastet; in seiner unbestrittenen Vollkom­
menheit verharrt er in unerreichbarer Ferne. Diese Haltung impliziert 
uneingeschränkte Bewunderung des Meisters ebenso wie schroffe 
Ablehnung, ja Verachtung derer, die meinen, ihn nachahmen, es ihm 
gleichtun zu können. Aber etwas anderes kommt hinzu: In dem Ge­
ständnis des Simichidas, die zeitgenössischen Dichter Asklepiades und 
Philitas, die über den Verdacht erhaben sind, sich Homer als schlecht- 
hinniges Vorbild eigenen Schaffens erkoren zu haben, nicht erreichen 
zu können, liegt mehr als demutsvolle Bescheidenheit; es liegt in ihm 
die Ablehnung auch dieser hochgeschätzten Dichter als Muster und 
Vorbild für eigenes Schaffen17. Für Simichidas gibt es, und Lykidas 
bestätigt ihn in dieser Auffassung mit Antwort und Lied, nur eine 
einzige ihrem Wesen angemessene Form des Dichtens: βουκολι- 
ασδώμεσθα (v. 36) steht als Aufforderung am Beginn der dichtungs­
theoretischen Erörterung des Simichidas; mit dem v. 49

άλ/3 άγε βουκολικας ταχέως άρξώμεθ5 άοιδας

am Ende der Erörterung wiederholt Lykidas im eigenen Namen die 
Aufforderung des anderen; sie sind sich einig — auch im Positiven: 
sie sind beide die Schöpfer einer Gattung, die es vor ihnen nicht ge­
geben hat, des bukolischen Liedes18. Die Thalysien künden von der 
Geburt einer neuen Art des Dichtens, sie legen Rechenschaft ab über 
eine neue Konzeption und geben zugleich Beispiel und Programm.

Man mag den Versuch machen, das mit dem Lied poetisch Aus­
gesagte in die Form rationalen Nachvollzugs umzusetzen, und vielleicht 
so sagen: Eingespannt in die dichtungstheoretischen Auseinander­
setzungen und Kontroversen seiner Zeit sucht auch Theokrit Stellung 
zu beziehen, und in seinem Ringen um die Gewinnung einer eigenen 
Position taucht vor ihm unversehens eine Lösung auf, die seinem We­
sen, seinem Anliegen und seinen innersten Vorstellungen entspricht: 
Es ist die Idee bukolischer Dichtung, die ihm die Möglichkeit eröffnet, 
ganz er selbst zu sein und sich zu verwirklichen. Der Gedanke an He- 
siod, den ersten Dichterhirten und Hirtendichter, drängt sich ihm ins 
Bewußtsein: an den, der eine ähnliche Erfahrung gemacht, ein ver­
gleichbares Erlebnis gehabt hat, das seinem Leben die entscheidende 
Wende gegeben hat. Ähnliches wie dem Boioter, dem die Musen mit

17 Im Gegensatz zu M. Puelma (161), der in den vv. 39—41 ein Credo für Philitas 
erblickt, meinen wir mit G. Lohse (420): „Vielmehr werden doch wohl Asklepiades 
und Philitas mit aller Höflichkeit und aller ihnen gebührenden Hochachtung als Ar- 
chegeten der eigenen Kunst abgelehnt“ , und betonen mit ihm die mit dieser Auffassung 
gewonnenen Vorteile: „Erstens wäre die Schwierigkeit, Asklepiades und Philitas 
als Bukoliker verstehen zu müssen, gegenstandslos geworden, und zweitens könnte 
ein verschiedentlich beanstandeter Bruch in der Gedankenführung der Verse 39—48 
vermieden werden“ .

18 G. La wall 84.



Einige Überlegungen zu Theokrits Thalysien 15

ihren Worten in seiner Schicksalsstunde den Weg gewiesen und mit 
ihrer Aufforderung, sich den Stab als Zeichen neuer Würde zu bre­
chen19, ihren Segen gegeben haben, ist auch ihm in einem entscheiden­
den Augenblick seines Lebens widerfahren: es ist der Augenblick der 
Geburt der bukolischen Idee.

Wollte Theokrit diejenigen, die es vernehmen wollten, diesen 
Kairos nacherleben lassen, wollte er das Erlebnis aussagbar machen, 
das ein Aufleuchten im Inneren ebenso war wie eine Erleuchtung von 
außen, so konnte das nur im Bild geschehen, das aus der autobio­
graphischen Aussage Hesiods wesentliche Elemente bezog20, dessen 
Glauben an seine göttliche Begnadung er weder in naiver Weise auch 
für sich in Anspruch nehmen noch in kalter Rationalität aus der eige­
nen Vorstellungswelt völlig verweisen konnte. Und so ist Lykidas21, 
dem Theokrit die Funktion der hesiodischen Musen übertragen hat, 
in jenes seltsame Zwielicht, in dieses unnachahmliche Schweben zwi­
schen Realität und Imagination, zwischen außermenschlichem und 
realem Sein gestellt, in einen ironischen Schwebezustand, der den 
erhaben und überlegen lächelnden und sprechenden Hirten so zum 
Greifen nahe und zugleich wieder in ungreifbare Ferne gerückt 
erscheinen läßt.

Theokrit hat in den Thalysien von seiner Weihung zum buko­
lischen Dichter gesprochen und zugleich, wie schon zu sagen war, 
sein poetisches Programm nicht nur begründet und verteidigt, sondern 
auch am Beispiel verwirklicht. Jede Erwägung darüber, welche reale 
Persönlichkeit sich hinter Lykidas’ Maske verbergen möge, geht am 
Kern dessen vorbei, was der Dichter mit seinem 7. Eidyllion letztlich 
und eigentlich hat sagen wollen.

Nürnberg. A. Heubeck.

19 Hesiod, Theog. 30f: καί μοι σκήπτρο v έδον δάφνης έριθηλέος δζον/ 
δρέψασθαι θηητόν. Wir folgen hier der ,,lectio difficilior et melior66 (K. v. Fritz), 
die mit Recht u.a. verteidigt worden ist durch: P. Friedländer, DasProömium von 
Hesiods Theogonie, Hermes 49 (1914) 16; id., GGA 183 (1932) 243 ( = Hesiod, ed. 
E. Heitsch, WdF 44, 1966, 103); F. Jacoby, Hesiodstudien zur Theogonie, Hermes 
61 (1926) 116,2; K. von Fritz, Das Proömium der hesioidschen Theogonie, in: Festschr. 
f  B. Snell (1956) 32 (=  WdF 44, 299); H. Maehler, Die Auffassung des Dichter­
berufs im frühen Griechentum (1963( 41, 2; A. Kambylis, Die Dichterweihe und ihre 
Symbolik (1955) 65; H. Schwabl, Beispiele zur poetischen Technik des Hesiod, in: 
WdF 44, 176; E. Heitsch, GGA 220 (1968) 186f; W. Marg, in: Hesiod, Sämtliche 
Gedichte, übers, u. erl. (1970) 89. — Für δρέψασαι ist nach U. von Wilamowitz, 
Die Ilias und Homer (1916) 471, 1 zuletzt W. J. Verdenius, Notes on the Proem o f 
Hesiod's Theogony, Mnemosyne 25 (1972) 239, eingetreten. — Von den Herausge­
bern des Textes hat sich nur F. Jacoby (1930) für δρέψασθαι entschieden; hingegen 
δρέψασαι bei A. Rzach (1913), P. Mazon (1951), M. L. West (1966), F. Solmsen 
(1970).

20 In diesem Betracht hat M. Puelma alles Wesentliche gesagt; es genügt, 
hier an seine wegweisenden Ausführungen zu erinnern.

21 Auf die schönen Bemerkungen von G. Luck (187ff.) sei auch hierhinge­
wiesen.


