
LA DIFFUSION DU MYTHE DE CERBÈRE (ca 540 — 400)

De toutes les épreuves auxquelles Héraclès fut soumis par son 
demi-frère Eurysthée, roi de Mycènes, la plus redoutable fut la Des­
cente aux Enfers, qu’il se vit imposer pour aller vaincre et ramener 
le féroce gardien d’Hadès, Cerbère. La religion grecque connaissait 
un grand nombre de ces voyages chez les dieux d’en bas, suivis de re­
tour à la lumière, de ces καταβάσεις dont les héros, par une déroga­
tion spéciale à la commune loi des mortels, échappaient à Γ,,avare 
Achéron” 1. La κατάβασις d’Héraclès obtint entre 550 et 400 une 
grande faveur auprès des poètes, artistes, sculpteurs et peintres. L’oeu­
vre des premiers n’en a laissé que de maigres vestiges: quelques vers 
de Pindare, de Bacchylide, des Tragiques, d’Aristophane, rappellent 
seuls un mythe qu’avaient encore illustré dans leurs poèmes Phéré- 
cyde de Léros, Panyasis de Samos et Hérodore: multiples et sans doute 
brillantes variations sur la légende que Diodore de Sicile (1er siècle 
avant J.—C.) et Apollodore d’Athènes (1er ou Ile siècle après J.—C.) 
momifieront en de secs résumés pour la postérité2.

La céramique, la sculpture et les monnaies offrent heureusement 
de multiples figurations du chien infernal. Cette prolifération artisti­
que inspirée par la légende de Cerbère et d’Héraclès mérite de retenir 
l’attention à un double titre: quelle a été la diffusion géographique 
du thème de Cerbère et à quelles classes de la population se sont plus 
spécialement adressés, dans leurs oeuvres, les sculpteurs, les graveurs 
de monnaie et les céramistes?

1) Cerbère à Athènes

Vers 540—530, à Athènes, dans le quartier du Céramique où 
les potiers exerçaient leur activité, quelqu’un imagina d’intervertir le

1 Liste dans HYGIN, Fabulae, CCLI (éd. I. Schmidt) et dans R. GAN- 
SCHiNIETZ, art. Kaîabaseis dans RE, X (1919), col. 2395—2404.

2 PINDARE, fragm. 249 (éd. Th. Bergk); BACCHYLIDE, Épiniciennes, 
V, 56—60 (éd. J. M. Edmonds); SOPHOCLE, Oedipe à Colone, 1568—1753 (éd. 
A. Dain et P. Mazon); EURIPIDE, Héraclès furieux, 1277 (éd. L. Parmentier et 
H. Grégoire); ARISTOPHANE, Grenouilles, 464; Cavaliers, 1017—1032 (éd. V. 
Coulon et H. Van Daele); PHERECYDE, 3 F 80—87 J.; PANYASIS, Héracleci, 
fragm. 3—25 (éd. G. Kinkel, pp. 254—265); DIODORE, IV, 25, 1 (éd. C. H. Oldfa- 
ther); APOLLODORE, Bibliothèque mythologique, II, 5, 12 (éd. J. G. Frazer).



62 H. Thiry

rapport des couleurs; au lieu d’être décoré de figures peintes en noir 
sur fond rouge, le vase fut recouvert de vernis noir et la figure réservée 
en rouge3.

Parmi les représentants de cette nouvelle technique, Paséas (ca 
520—510), le peintre d’Épidromos {ca 510—500), le groupe de Poly­
gnote {ca 460—440) utilisèrent leur pinceau ou leur plume pour dessiner, 
entre autres compositions, les entreprises d’Héraclès et parmi elles 
la capture de la sentinelle infernale4.

Néanmoins, on ne renonça pas immédiatement, loin s’en faut, 
à la technique dite de la figure noire, ce qui fait qu’Exékias {ca 540— 
530), le peintre d’Achéloos {ca 525), le groupe de Léagros {ca 510 
500), le peintre d’Antiménès {ca 500) mirent, eux aussi, leur talent à 
retracer l’avant-dernier labeur d’Héraclès5. Notons cependant que 
dans deux cas, Cerbère apparaît en dehors du contexte héracléen: 
une fois en compagnie de Pélée et Thétis, une autre fois associé à deux 
divinités6.

Le tableau comparatif suivant7, indique, pour chacun des 12 
travaux d’Héraclès (i=Lion; II — Hydre; III =  Sanglier; IV — Biche; 
V =  Augias; VI-Taureau; VII=Qiseaux; VIII =  Cavales; IX — Ama­
zones; X^Géryon; Xl^Cerbère; XII=H.espérides), le nombre de 
vases conservés et peints selon la technique de la figure noire (N) et 
ceux qui Font été selon la technique de la figure rouge (R).

I Il III IV V VI v u VIII IX X XI XII Total

4 9 2 2 7  11 0 23 —  157 7 3 271 7 0 77 6 1 .239

46 12 4 4 —  8 7 3 2 0 5 10 19 131

Ce tableau montre que sur un total de 1239 vases à figures noires 
conservés, 77, soit environ 6% représentent le onzième travail d’Hé­
raclès, à savoir le rapt de Cerbère. Ces vases viennent ainsi en cinquième 
position et témoignent de la faveur qu’avait acquis ce thème auprès 
des artistes.
------------------ s

3 W. ZSCHIETZSCHMANN, De l'Olympe au Forum. Panorama des art. 
grec et romain, Paris, Hachette, 1962 (trad, de ΓAllem. H. DAUSSY), pp. 56—57-

1 J. D. BEAZLEY, Attic Red-Figure Vase Painters, (2e éd.) Oxford, Cia, 
rendon, 1963, (ARV): Paséas, p. 55 JNfs 6 (Boston, 01.8025); le peintre d'Epidromos 
p. 84 No 2 (Berlin, Antiquarium, inv. 3232), le groupe de Polygnote, p. 697 No 40 
(Utrecht, coll. Van Hoorn).

5 J. D. BEAZLEY, Attic Black-Figure Vase Painters, (2e éd.) Oxford, Cla­
rendon. 1956, ( ABV)\  Exékias, p. 144 Ne 9 (Orvieto, Conte Faina, 78); le peintre 
d'Achéloos. p. 384 JV« 25 (Amiens, Musée de Picardie), p. 383 JVs 5 (Paris, Louvre, 
F 241); le groupe de Léagros, p. 370, Mq 132 (Rome, Giulia, 48.329), p. 364 JSfo 59 
(Léningrad, Ermitage); le peintre d'Antiménès, p. 269, Ns 46 (Paris, Louvre, F 228).

6 F. BROM MER, Vasenlisten zur griechischen Heldensage, (2e éd.) Marbourg 
Lahn, Eiwert, 1962, (=VGH),  p. 246 Ns 112 (Athènes, Mus. Nat., 11.732a) et Mün­
zen und Medaillen AG. Malzgasse 25, CH 4002 Bâle, Sonderliste, VI, nov. 1964. 
p. 21, No 39.

7 Réalisé à partir de F. BROMMER, o./., pp. 1—158.



La diffusion du mythe de Cerbère 63

En ce qui concerne les vases à figures rouges dont la décoration 
est consacrée -à la légende d’Héraclès et de Cerbère, dix pièces sur 
un total de 131 (soit 7%) illustrent le même sujet.

L’affirmation de Georges Roux selon laquelle J a  représenta­
tion du rapt de Cerbère na guère tenté les peintres de vases à figures 
rouges, lassés peut-être par sa trop grande vogue“8 ne doit pas être re­
tenue. Cette représentation, en effet, vient par son importance en cin­
quième position dans l’un comme dans l’autre cas et a donc joui au­
près des artistes des deux périodes d'une faveur analogue.

Le répertoire décoratif de la céramique attique de la seconde 
moitié du Vie siècle était extrêmement riche par la variété de ses su­
jets, mais a fait la part belle aux entreprises d’Héraclès (1239 vases) 
et notamment à la onzième de celles-ci (87 vases). N’y a-t-il pas là 
un sujet d’étonnement si l’on sait que le héros national d’Athènes, 
Thésée, a moins tenté la veine artistique des céramistes (780 vases) 
et semble avoir souffert de la concurrence de son ami Héraclès9, il 
est opportun d’en rechercher ici les raisons.

Le c u l t e  d’H é r a c l è s  à At  h è ne  s10

Si obscures et mystérieuses que soient ses origines (on ignore 
même si sa légende a eu pour premier centre Thèbes ou l’Argolide11), 
Héraclès, Je  héros-dieu d'un groupe ethnique eomposé de Thessaliens, 
de Béotiens et de Doriens, l'idéal hypostasié de l'homme dorien“12 est 
devenu le héros panhellénique par excellence, celui dont le culte a été 
le plus généralement répandu dans toutes les parties du monde grec, 
sous deux formes néanmoins distinctes.

En pays dorien, on le vénère comme un héros, en pays ionien, 
à Thasos par exemple13, on l’adore comme un dieu.

En Attique, son culte n’est pas indigène mais fut introduit sans 
doute par l’intermédiaire de la Tétrapole (Oenoè, Marathon, Proba- 
linthos et Trikorythos). C’est dans cette région que les Héraclidcs 
(fils d’Héraclès, considérés comme les chefs des envahisseurs doriens 
du Péloponnèse), d’après la tradition qui a prévalu, reçurent accueil

s G. ROUX, Héraclès et Cerbère sur une amphore du Louvre, dans Mélanges 
Ch. Picard, II, Paris, P.U.F., 1949, (pp. 896—904) p. 897 et note 4.

9 Voir à ce sujet: E. POTTIER, Pourquoi Thésée fut l'ami d'Hercule, dans 
Recueil E. Pottier, Paris, De Boccard, 1937, pp. 352—372.

10 J’ai consulté à ce sujet: L. COUVE, art. Herakleia, dans D. S. P. Diet. 
Ant.. Ill, 1 (1899), p. 78 a-b; L. R. FARNELL, Greek Hero Cults and Ideas o f Im­
mortality, Oxford, Clarendon, 1921, pp. 95—145: Origin and Diffusion of the Cult 
of Heracles; M. DELCOURT, Légendes et cultes de Héros en Grèce, Paris, P. U. F., 
1942, „Coll. Mythes et Religions“ , pp. 118—138 (Héraclès).

11 Voir L. PRELLER—C. ROBERT, Griechische Mythologie, (4e éd.), II, 
2, Berlin, Weidmann, 1921, p. 422.

WI LA MO WITZ cité dans M. DELCOURT, o.f., p. 119.
13 Voir à ce sujet: M. LAUNAY, Le sanctuaire et le culte d'Héraclès à Tha­

sos, Paris, De Boccard, 1944 et J. POU1LLOUX, Recherches sur l'histoire et les 
cultes de Thasos, I, Paris, De Boccard, 1954.



64 H. Thiry

et protection de la part des Athéniens14. Nous savons également qu’à 
Marathon, des fêtes appelées Herakleia étaient célébrées de longue 
date au cours desquelles les vainqueurs recevaient en prix des phiales 
d'argent15.

A Athènes, le culte héracléen s’acclimata rapidement, probable­
ment dans le cours du Vie siècle et sous l’influence des Pisistratides, 
comme en témoignent les nombreux vases peints de cette époque qui 
mettent le héros en rapport constant avec Athéna. La découverte à 
l’Acropole de frontons en tuf dont les motifs sont empruntés à la lé­
gende d’Héraclès (Cerbère n’y figure toutefois pas) paraît indiquer 
l’existence d’un temple qui était dédié à ce dernier. Dans un quartier 
d’Athènes, au Cynosarges, le héros était doté d’un culte officiel dont 
les fêtes avaient lieu en Métageitnion (août-septembre)16.

Héraclès connut un tel succès à Athènes qu’il éclipsa Thésée, 
réputé cependant depuis la fin du Vie siècle comme le père de la patrie17. 
Les Athéniens allèrent jusqu’à considérer ce dernier comme un deu­
xième Héraclès et à lui attribuer des travaux en grande partie analo­
gues à ceux du vainqueur de Cerbère.

Pour expliquer que les sanctuaires destinés à Héraclès étaient 
plus nombreux que ceux dédiés à Thésée, Philochore (IVe siècle) rap­
porte que celui-ci, délivré des Enfers par Héraclès, avait consacré 
à son libérateur tous ses temples sauf quatre18. Encore faut-il garder 
présente à l’esprit l’hypothèse selon laquelle parmi ces quatre temples, 
l’un aurait pu être en fait érigé en l’honneur d’Héraclès19. Telle serait 
peut-être la raison de l’existence sur les métopes de ce soi-disant Thé- 
seion (qui date des environs de 450—440) d’une scène retraçant l’enlè­
vement de Cerbère20.

Le culte d’Héraclès était à ce point répandu dans la capitale de 
l’Attique que les céramistes y ont trouvé un motif naturel d’inspira­
tion et ont eu tendance à représenter, sur leurs vases, les entreprises 
héracléennes de préférence à celles de Thésée, moins connues peut- 
être du public auxquels ils destinaient leur production.

14 L. PRELLER—C. ROBERT, o.L, II, pp. 280 et 281, note 1.
n  Ces fêtes étaient célébrés au début d’Hécatombéon (mi-juillet); cfr. Scholie 

à PINDARE, Olympiques, IX, 95 (éd. A. B. Drachmann); HERODOTE, VI, 116 
(éd. P. E. Legrand); DEMOSHTENE, XIX (Ambassade), 125 (éd. G. Mathieu); 
POLLUX, Onomasticon, VIII, 107 (éd. E. Bèthe).

16 DEMOSTHENE, XIX (Ambassade), 125; HARPOCRATION, (1er ou 
2e siècle après J.—C.), s. v. 'Ηράκλεια (éd. G. Dindorf).

17 Voir à ce sujet: L. SECHAN, art. Theseus, dans D. S. P., Diet. A n t.,\ ,  
(1919), pp. 225b—239b, p. 236; C. DUGAS et R. FLACELIERE, Thésée. Images 
et Récits, Paris, De Boccard, 1958, pp. 51—52.

18 PHILOCHORE chez PLUTARQUE, Thésée, 30 (éd. R. Flacelière, M. 
Jumeaux, E. Chambry); cfr. 328 F 18 J.

19 B. SAUER, Das sogenannte Thesion und sein plastischer Schmuck, Leipzig, 
Teubner, 1899, p. 174 et pi. VI.

20 Voir: C. PICARD, Manuel, II, Période classique, Ve siècle, Paris, Picard, 
1939, p. 179, fig. 84 et H. F. MUSSCHE, Monumenta Graeca et Romana, II (L'archi­
tecture grecque), fase. 1 (L'architecture religieuse), Leiden, Brill, 1968, p. 8b.



La diffusion du mythe de Cerbère 65

2) Cerbère à Caere (Étrurie)

La clientèle à laquelle s’adressait vers 540—525 le peintre des 
hydries de Caeré, un Ionien installé en Étrurie21, paraît moins raffinée 
que celle qui se partageait la production des céramistes athéniens. 
Les pièces qui nous restent — de grosses cruches — permettent d’en 
juger. Sur la panse de deux d’entre elles, l’artiste a, parmi les légendes 
qu’il illustrait, choisi plus volontiers celles qui se rapportaient à Hé­
raclès et a notamment représenté par deux fois, l’arrivée de Cerbère 
au palais d’Eurysthée22.

Ici nul raffinement dans l’expression ni dans la pensée mais une 
atmosphère cordiale et chaude de conte populaire, narré, dit Pierre 
Devambez, „pour des paysans malicieux qui voient en Héraclès non 
un héros, mais un campagnard comme eux, un bon géant musculeux 
qui ne renâcle pas à la besogne et qui sait triompher des méchants“23.

La production du peintre des hydries cérétaines atteste en tous 
cas la présence, en Étrurie, de la geste héracléenne aux Enfers.

3) Cerbère en Laconie 

A S p a r t e

Nous savons qu’Athéna était adorée sur l’acropole de Sparte 
sous les noms de Poliouchos {qui protège la ville) ou de Chalkioikos 
(qui habite un sanctuaire d'airain)24. Son sanctuaire, commencé, disait- 
on, par Tyndare et ses fils, avait été achevé par le Lacédémonien Gi- 
tiadas25. Celui-ci architecte et sculpteur du Vie siècle, avait exécuté, 
outre la statue en bronze de la déesse, des reliefs du même métal, qui 
représentaient divers sujets de la mythologie et, parmi eux, les ex­
ploits d’Héraclès et par conséquent le rapt de Cerbère26. La présence 
de ces reliefs, soit sur les parois de l’édifice, soit sur la statue d’Athéna 
elle-même27, n’a rien de surprenant. N’est-il pas naturel qu’Héraclès 
soit pris comme sujet de décoration pour le sanctuaire de sa protectrice? 
Celle-ci l’a, en effet, aidé dans l’accomplissement de ses périlleuses 
entreprises et notamment lors de la capture du chien d’Hadès. En

21 V. CALLIOPOLITIS, Les hydries de Caeré, Essai de classification, dans 
L'Antiquité Classique, 24 (1955), 2, pp. 286 (la JMs 2) et 307 (lb No 10).

22 N. PLAOUTINE, CVA, France fasc. 14, Louvre fasc. 9, III Fa, pl. 8 Ns 1 
et pl. 9 JVTs 1 (détail), pp. 8 et 11 (Louvre E 701, France 616); M. MORETTI, 
G. MAETZKE, M. GASSER, Art et Civilisation des Étrusques, Paris, Hachette, 
1970 „Biblioth. des Guides bleus“ , pl. p. 43 (Rome, Giulia, 50.649).

23 P. DEVAMBEZ et R. FLACELIERE, o.l., p. 119.
21 ARISTOPHANE, Nuées, 602; Oiseaux, 827 et EURIPIDE, Hélène, 228, 

245; THUCYDIDE, I, 128, 134.
25 Sur Gitiadas: C. PICARD, Manuel d'archéologie grecque. La sculpture, I, 

Période archaïque, Paris, Picard, 1935, p. 461. Sur les fouilles exécutées à rempla­
cement du sanctuaire: G. DICKINS, The Hieron o f Athena Chalkioicos, dans Annual 
o f the British School o f Archaeology, Athens, 13 (1906—1907), pp. 137—172.

2(5 PAUSANIAS, III, 17, 2.
27 G. DICKINS, art. cit., pp. 139—140.

5 Ziva Antike



66 H. Thiry

outre, Héraclès s’est distingué à Sparte dans sa lutte contre Hippo- 
koôn (cfr. infra, page 67).

Tous les Spartiates devaient certainement connaître ces scènes 
empruntées à la vie d’Héraclès et ornant le sanctuaire d’Athéna Chal- 
kioikos car c’est devant son idole que les éphèbes, au moment où ils 
entraient dans la classe des hommes faits, venaient sacrifier28.

A A m y c l é e s

L’enlèvement de Cerbère figurait aussi sur le célèbre monument 
connu sous le nom de ,,trône d’Amyclées“, oeuvre de l’artiste ionien 
Bathyclès de Magnésie qui travaillait dans la seconde moitié du Vie 
siècle29.

Plutarque décrivant longuement le trône et la statue colossale 
(13,50 m) d’Apollon qui y avait son assise, fournit, à propos de ce 
support, l’indication suivante30:

. . . parmi les travaux d'Héraclès, il (/. e. Bathyclès) représenta
son combat avec Vhydre et son rapt du chien d'Hadès.

. . . 'Ηρακλέους πεποίηται των έργων τό ές 
την υδραν καί ώς άνήγαγε του ΓΆ ιδου τον κύνα.

Le fait que le sculpteur ionien ait choisi parmi les douze entreprises 
d’Héraclès le combat avec l’Hydre de Lerne et le rapt de Cerbère im­
plique que ces deux exploits avaient plus de raison que les autres de 
figurer sur le monument. L’artiste devait se limiter à deux sujets parce 
qu’il ne disposait, comme champ de décoration, que des deux accou­
doirs du siège d’Apollon31. Mais la présence de motifs d’inspiration 
héracléenne sur un monument dédié à Apollon n’est-elle pas, en outre, 
étrange? La réponse à cette question est délicate.

H é r a c l è s  e t  A p e l l ô n  en  L a c o n i e 32

Apollon, en qui l’on voit souvent le dieu dorien par excellence, 
mais qui a peut-être des origines ioniennes, présente une figure com­
plexe. Maître de Délos et de Delphes d’une part, les purifications et la 
mantique lui appartiennent de plein droit. D’autre part, sous le nom 
d’Apellôn, il règne, en Laconie notamment, comme gardien du parc 
à moutons. Ce patron des bergers est honoré à Amyclées où il semble 
avoir supplanté le dieu local Hyakinthos.

28 PAUSANIAS, III, 17, 3.
29 C. PICARD, Manuel, I, p. 462; C. ROBERT, art. Bathykles, dans RE, 

III (1897) col. 124—127, col. 125 recule cette date: fin du Vile siècle.
30 PAUSANIAS, III, 18 3.,
31 Voir S. CASSON, The Technique o f Early Greek Sculpture, Oxford, Cla­

rendon, 1933, pp. 56—59.
32 Sur ce sujet, j ’ai consulté: S. WIDE, Lakonische Kulte, Leipzig, Teubner, 

1893, pp. 67—68, 94—95, 298—300; L. R. FARNELL, The Cults o f the Greek Sta­
tes, IV, Oxford, Clarendon, 1907, pp. 309—311; L. R. FARNELL, Greek Hero 
Cults, pp. 115—119.



La diffusion du mvthe de Cerbère 67

Aussi important qu’ait été le culte rendu, en Laconie, à Apellôn, 
celui voué à Héraclès ne l’était pas moins. Ce dernier avait à Sparte 
son sanctuaire et son idole33 en raison de Faction fameuse qu’il avait 
menée en cette ville. Outre ses douze travaux, Héraclès avait en effet 
accompli des Parerga, des A coté, dont l’un était resté cher au coeur 
des Spartiates, à savoir la restauration de Tyndare.

Selon la légende, Hippocoon avait usurpé les pouvoirs détenus à 
Sparte par Tyndare, demi-frère d’Héraclès. Celui-ci ayant appris 
l’usurpation, dirigea contre Hippocoôn et ses fils (les Hippocoônti- 
des) une expédition victorieuse qui permit à Tyndare de recouvrer 
ses prérogatives34.

Dans une autre localité de Laconie, à Gythion, Héraclès et 
Apellôn étaient l’objet d’une égale vénération de la part des habitants: 
la statue d’Héraclès était consacrée sur l’agora et la ville l’adorait 
en même temps qu’Apellôn35.

Peut-être en a-t-il été de même à Amyclées, ce qui expliquerait 
la représentation de deux exploits d’Héraclès — dont celui relatif au 
rapt de Cerbère — sur un monument dédié à Apellôn.

4) Cerbère à Cyziquc

La première apparition de Cerbère sur un support métallique, 
l’électron, aurait eu lieu à Cyzique36 37, le centre commercial de la Pro­
pontide, au plus tôt vers le milieu du Ve siècle, à un moment où „les 
cyzicènes constituaient avec les dariques d'or et les chouettes attiques, 
les valeurs les plus couramment employées dans les transactions com­
merciales^1 . Les statères et autres pièces divisionnaires qui représentent 
Cerbère font de celui-ci le sujet principal de l’avers. Cette place de 
choix montre que la bête infernale était à Cyzique une ,,personnalité” 
importante puisque les Mysiens n’ont pas hésité à l’employer — à côté 
d’autres figurations — comme image de marque dans leurs rapports 
avec l’étranger.

Ainsi les habitants d’Athènes, les magistrats athéniens et delphi- 
ques ont sûrement eu l’occasion de manipuler, voire de thésauriser 
plusieurs de ces statères au nombre desquels se trouvaient sans doute 
des „Cerbère“38.

33 PAUSANIAS, ΠΙ, 4, 6 et III, 15, 3; voir S. WIDE, o.L, pp. 298—300.
34 DIODORE, IV, 33, 5; APOLLODORE, Bibliothèque mythologique, U, 

7, 3; PAUSANIAS, III, 10, 6.
35 PAUSANIAS, III, 21, 8.
36 G. SGATTÎ, art. Cerbero, dans Eue. Art., II, Rome, 1st. Polig, dello Statto, 

1959 (pp. 505—508), fig. 699, p. 506 (statère du British Museum); The Numismatic 
Circular (liste de vente mensuelle de Spink and Son Ltd., 5—7 King Street, Lon­
dres SWI), 70 (1962), 3, p. 64 N« 1892 (1/6 de statère); B. V. HEAD, Historia Num­
morum. A Manual o f Greek Numismatic, Chicago, Argonaut, 1967 (repr. anast. 
de la 2e éd. 1911), p. 525.

37 R. BOGAERT, Le cours du statère de Cyzique aux Ve et IVe siècles dans 
VAntiquité Classique, 32 (1963), 1, (pp. 85—119), p. 85.

38 Le commerçant DÎ3dote possédait trente statères de Cyzique et Lysias 
quatre cenis (LYSI AS, XXXII, 6, 9; LYSIAS, XII, 12, éd. L. Gernet et M. Bizos). 
De même, les cyzicènes apparaissent dans les comptes des travaux du Parthénon

5:



68 H. Thiry

Les explications ne manquent pas pour justifier la présence du 
chien d’Hadès sur ce type de monnaie.

L'historien anglais de la monnaie grecque, Barclay V. Head, 
explique celle-ci en déclarant que la ville de Cimmérium, dans le dé­
troit du Bosphore cimmérien, avec laquelle Cyzique était en constante 
relation commerciale, s’appelait primitivement Cerberion, de là pour 
lui l’origine du motif39.

Ernest Babelon reprend cette hypothèse à son compte, tout 
en précisant que l’on pourrait aussi rattacher Cerbère au culte de Dé- 
méter et Corè, les grandes déesses de Cyzique mais il ne s’explique 
guère sur la nature de cette association40.

Léon Lacroix apporte une solution au problème.
On a constaté, dit-il, la présence sur les statères de Cyzique {du Ve 
siècle) de sujets d'origine incontestablement athénienne tels que Gè et 
Erichthonios, Cécrops, et Triptolème sur son char. C'est, poursuit-il, 
au répertoire des peintres athéniens que les graveurs de Cyzique ont 
emprunté quantité de motifs dont ils ont orné les monnaies de leur cité*1.

L’explication mérite d’être retenue; tout porte à croire, en effet, 
que le motif du chien d’Hadès sur les statères de Cyzique au Ve siècle 
a été puisé dans le fonds artistique des peintres athéniens de l’époque.

5) Cerbère à Olympie

Le temple de Zeus à Olympie, rebâti à partir de 468 avant J.—C. 
sous la direction de Libon d’Élis, fut achevé en 45642. Ses douze méto­
pes ornées de reliefs en marbre blanc représentaient les oeuvres d’Hé­
raclès. Une de ces métopes, fort mutilée, montre Cerbère énergique­
ment tiré par Héraclès43.
de 446/5 à 434/3 (/G, I2, Ns 339 à 352), dans les relevés des trésoriers d'Athéna de 
422/1 à 406/5 (IG, P , Ns 301, 1.5—6; JNb 302, 1.12, 54—55; Ns 305, 1.15), dans 
ceux des épistates d'Eleusis de 408 à 406 (IG, P , Ns 313, 1.10, 49; Ns 314, 1.9;, 
Ns 315, 1.5; Ns 316a, 1.7) et dans l'inventaire de l'Hécatompédon de ca 400 (/G, 
IP , Ns 1383, 1.11).

39 B. V. HEAD, On a Recent Find o f Staters o f Cyzicus, dans Numismatic 
Chronicle (and Journal o f the Numismatic Society), 2e série, XVI, Londres, Smith, 
1876, (pp. 277—298), p. 284 Ns 19 et pi. VIII, 24.

40 E. BABELON, Traité des monnaies grecques et romaines, II, Description 
historique, 2, Orient hellénique et sémitique, Paris, Leroux, 1910, p. 1443 Ns 2727 
et pl. 176 Ns 8.

41 L. LACROIX, Les reproductions de statues sur les monnaies grecques. La 
statuaire archaïque et classique, Liège, 1949, „Biblioth. Fac. Philo, et Lettres de 
LUniv. de Liège, fase. CXVP pp. 241—242; cfr. 1D., Aspect de la numismatique 
sycionienne, dans Revue belge de Numismatique et de Sigillographie, 110 (1954), 
(pp. 1—164), p. 31, note 144; T. HADZISTELIOU-PRICE, Double and Multiple 
Representations in Greek Art and Religious Thought, dans J HS, 91 (1971) (pp. 48— 
69), pp. 48, 67—68.

42 L. DRESS, Olympia. Götter, Künstler und Athleten, Stuttgart—Berlin— 
Cologne, Kohlhammer, 1967, pp. 133—135; H. F. MUSSCHE, o.l., II, 1, 
pp. 6b—7a.

43 G. TREU, Die Bildwerke in Stein und Ton, dans Olympia (Die Ergebnisse 
der von dem Deutschen Reich veranstalteten Ausgrabung, hrsg, E. Curtius und F. 
Adler), 3 (1897), pp. 174—176 et pl. 45 Ns 11 ; cfr. C. PICARD. Manuel, II, p. 72 
Ns 1.



69La diffusion du mythe de Cerbère

En dehors de la statue de Zeus par Phidias, la seule décoration 
de ce temple consiste en la représentation des exploits d’Héraclès. 
Il faut y voir un hommage rendu à ce dernier.

Héraclès passe pour être né à Thèbes d’Alcmène la Midéenne 
(de Midéa en Argolide) qui l’avait conçu de Zeus44. Il aurait eu un rôle 
important dans la fondation des jeux (άγώνες), célébrés en l’honneur 
de son père. Selon la tradition, en effet, l’audacieux fils de Zeus fixa 
les dimensions du sanctuaire divin dédié à celui-ci et permit ainsi l’orga­
nisation des dits concours45. C’est lui encore qui avait apporté du pays 
des Hyperboréens, du temps où il poursuivait la biche Cérynite, les 
rejets d’un arbre encore inconnu, l’olivier, qui servit à confectionner 
les couronnes dont étaient parés les vainqueurs46. Dans ces conditions, 
il est compréhensible que le souvenir du héros ait été conservé à Olympie 
et immortalisé dans le marbre.

A l’époque classique, les άγώνες attiraient tous les quatre 
ans, une foule considérable comprenant même les esclaves, les barba­
res et les jeunes filles47. Toute cette foule a dû voir, ne serait-ce qu’une 
fois, la métope sur laquelle Héraclès est en train de capturer Cerbère. 
Celle-ci ornait, en effet, l’entrée du temple de Zeus, par laquelle passai­
ent tous ceux qui venaient admirer la statue chryséléphantine de Phi­
dias.

6) Héraclès et Cerbère; le sens d'un mythe fameux

Durant la période considérée (ca 540—400), Cerbère apparaît 
exclusivement lié à l’exploit d’Héraclès. Les savants modernes ont 
émis à ce propos quantité d’hypothèses plus ou moins vraisemblables48.

Parmi celles-ci, c’est l’interprétation dite „solaire“ qui a connu
la plus grande et la plus longue fortune. Pour Jean Van den Gheyn, 
Ludolf Preller et Pierre Decharme, entre autres, la signification de ce 
mythe ne peut guère laisser de doutes dans l’esprit. Héraclès qui descend 
dans le monde obscur de la mort et qui en revient avec Cerbère enchaîné, 
c’est le soleil qui, le soir, pénètre dans les régions des ténèbres, puis, 
le matin, vainqueur des puissances de la nuit, revient à la lumière où 
il semble traîner avec lui, le chien du crépuscule dont l’apparition sur

44 HOMERE, //., XIV, 323; XIX, 95; Od., XI, 266; HESIODE, Bouclier 
d'Héraclès, 1—3; PINDARE, Néméennes, I, 33—40; THEOCRITE, Idylles, XXIV, 
1—2 (éd. R. J. Cholmeley).

45 PINDARE, Olympiques, X, 24—30; APOLLODORE, Bibliothèque mytho­
logique, II, 7, 2.

46 PINDARE, Olympiques, i I, 14—17; X, 43—45.
47 N. NORMAN GARDINER, Olympia. Its History and Remains, Oxford 

Clarendon, 1925, pp. 220—232.
48 Sur les différentes interprétations proposées, voir: M. BLOOMFIELD, 

art. Cerberus, dans J. HASTINGS, Encyclopaedia o f Religion and Ethics, III, Edim­
bourg, Clark, 1910, (pp. 316a—318a), p. 317b; O. IMMISCH, art. cité, col. 1127— 
1134; A. HERMANN, art. Cerberus, dans T. KLAUSER, Reallexikon für Antike 
und Christentum, II, Stuttgart, Hiersemann, 1954 (col. 973—990), col. 976.



70 H. Thiry

terre ne dure qu’un instant49. Pour ces auteurs, Cerbère est donc une 
personnification du crépuscule.

Certains modernes ont donné parfois, à ce mythe, une portée 
plus haute: on y a vu le plus grand et le plus difficile des exploits d’ 
Héraclès, de Phomme-dieu, qui ayant accompli toute sa tâche terrestre, 
n’a plus qu’un ennemi à dompter, la Mort, pour gagner l’immortalité50.

Pour ma part, je crois qu’il est exact de dire que Cerbère est un 
symbole de la mort. En allant chercher dans le monde infernal, le 
chien qui gardait le palais d’Hadès et de Perséphone en le ramenant 
vivant chez Eurysthée, Héraclès accomplissait un exploit de toute 
autre portée que lorsqu’il abattait le lion de Némée: c’est avec les 
forces de la mort qu’il se mesurait, tout comme dans la tragédie d’ 
Euripide, où il arrachait Alceste au royaume des ombres.

C'était, comme dit Pierre Devambez, un pas vers l'apothéose, 
vers Γimmortalité51.

C o n c l u s i o n

L’étude de la diffusion géographique du mythe de Cerbère entre 
540 et 400 permet de dégager quelques grandes idées.

Le trait dominant réside dans le fait que Cerbère est le plus sou­
vent associé à la personnalité d’Héraclès et au culte rendu parfois à 
ce dernier.

A Athènes, Héraclès et Cerbère inspirent les peintres de vases 
et les sculpteurs de métopes.

En Mysie, à Cyzique, le chien infernal est pris comme effigie 
sur la monnaie.

A Caeré, en Étrurie, les paysans transportent l’eau dans des 
hydries décorées de motifs rappelant le fameux rapt.

Dans le Péléponnèse, Héraclès et Cerbère sont également pré­
sents dans les villes d’Olympie, de Sparte et d’Amyclées sur des monu­
ments dédiés à Zeus, à Athéna et à Apollon. 11 faut y voir le rappel 
d’événements importants de la vie du héros, que les Olympiens, les 
Spartiates, les Amycléens ont voulu perpétuer.

Des années 540 à 400, l’aire de dispersion du mythe s’est con­
sidérablement étendue et la légende d’Héraclès s’est partout solide­
ment implantée dans l’esprit du public.

Cette période fut sans conteste l’âge d’or du mythe, non seule­
ment par le succès qu’il a connu, mais aussi par la richesse et la variété 
des représentations auxquelles il donna lieu dans l’imagination des 
artistes et des écrivains.

Bruxelles. H. Thiry.

49 J. VAN DEN G HEY N, Interprétation du mythe de Cerbère, dans Essais 
de Mythologie et de Philologie Comparée, Bruxelles-Paris, Palmé, 1885, (pp. 88—106), 
p. 105; L. PRELLER— C. ROBERT, <?./., (4e éd.), Paris, Garnier, 1925, p. 536.

50 M. P. NILSSON, The Mycenaean Origin o f Greek Mythology, Cambridge—- 
Berkeley, University Press, 1932, p. 214: C. PICARD, Les Religions préhelléniques, 
Paris, P. U. F., 1948, „Coll. M ana\ p. 201.

51 P. DEVAMBEZ, o.L> p. 117.


