
ZUM SCHLUSS VON AISCHYLOS’ SIEBEN GEGEN THEBEN

Es liegt nicht in der Absicht des vorliegenden Aufsatzes, auf die 
schon so oft behandelte Echtheitsfrage des Schlusses der „Sieben” hier 
nochmals in aller Breite einzugehen1. Sein Zweck ist es vielmehr, einige 
Punkte aufzuzeigen, die bisher in den verschiedenen Argumentationen 
für eine Athetese noch nicht vorgetragen wurden. Es handelt sich dabei 
um Probleme, auf die ich durch die Beschäftigung mit der Gestalt des 
Keryx in den Dramen des Euripides gestoßen bin. Sie kulminieren in der 
bisher noch nicht gestellten Frage nach dem Grund, warum der nacli­
ai schyleische Bearbeiter des Stückes dem alten Drama den vorliegenden 
Schluß hinzugefügt haben mag. Damit ist auch das Problem der Datie­
rung dieser retractatio verbunden. Denn daß der Schluß von Vers 1005 
an einer solchen Überarbeitung zuzuschreiben ist, wird man heute trotz 
der von H. LLOYD-JONES, Class. Quart. 53, 1959, 80ff. wieder vorge­
tragenen Bedenken2 nicht mehr bezweifeln können. Zu gewichtige Argu­
mente haben erst in jüngster Zeit R. D. DAWE3 in einer Antwort auf 
den Aufsatz von LLOYDGON ES und E. FRAENKEL4 5 6 — letzterer vor 
allem vom Sprachlichen her —zu den zahlreichen schon von TH. BERGIG, 
U. V. WILAM0W1TZG u. a vorgebrachten Gründen für eine Tilgung 
besagter Verse geltend gemacht. Diese wird auch von meinem verehrten 
Lehrer A. LESK.Y7 vertreten.

Auch die Frage, von wo an zu athetieren ist, scheint nach W1LA- 
MOWITZ’ Untersuchung in den Sitzimgstber. d. Berliner Ak. d. Wiss. 
1903, 436 ff., die nun auch von E. FRAENKEL8 weiter untermauert 
wurde, gelöst zu sein. FRAENKEL konnte nämlich zeigen, daß es

1 Ein Verzeichnis der Literatur zu dieser Frage findet sich in dem Aufsatz 
von H. LLOYD-JONES, The End o f the Seven against Thebes, Class. Quart. 53 
(1959), 114 f.

2 Diesen stimmt auch E.-R. SCHWINGE, Die Verwendung der Stichomythie 
in den Dramen des Euripides, Heidelberg 1968, 39, Anm. 6, zu: „Die Diskussion wird 
weitergehen.“ Anders hingegen W. JENS, Die Stichomythie in der frühen grieeh. 
Tragödie, Zetemata 11 (1955), 9 f. Vgl. Anm. 22 vorliegender Arbeit.

3 The End o f Seven against Thebes, Class. Quart. 69 ( =  N. S. 17, 1967), 16 ff.
4 Zum Schluß der Sieben gegen Theben, Mus. Helv. 21 (1964), 58 ff.
5 Grieeh. Literaturgesch. III, Berlin 1884, 303 f. : Er läßt das aischyleische 

Stück bei 960 enden.
6 Der Schluß der Sieben des Aischylos, Sitzungsber. d. Berl. Ak. d. Wiss. 1903, 

436 ff. und Aischylos-Interpretationen, Berlin 1914, 88 ff.
7 Die Tragische Dichtung der Hellenen, 3. völlig neubearb. u. erweit. Aufl., 

Göttingen 1972, 97.
8 Die Schlußverse der Septem, Mus. Helv. 18 (1961), 133 ff.



26 H. Petersm ann

sich bei den Schlußversen (998— 1004) vor dem Auftreten des Herolds 
typologisch um solche handle, wie sie auch sonst für Threnoi am Schlüsse 
von Tragödien zu belegen sind. Wir haben also bei 1004 das echte und 
vollständige Ende des aischyleischen Stückes und nicht, wie WILAMO- 
WITZ meinte, „nur noch den Anfang der eigentlichen Exodos“9. Streicht 
man aber von 1005 an, so erscheint der Auftritt der beiden Schwestern 
(861 ff.) noch weniger motiviert. Man wird FRAENKEL10 darin mit 
Recht zustimmen, daß Antigone und Ismene vom Bearbeiter des Dramas 
überhaupt nur deshalb eingeführt worden sind, um seinen eigenen 
Schlußzusatz vorzubereiten. Diesem späteren retractator sind daher 
zumindest die Verse 861—874, in denen der Chor das Auftreten der 
beiden Schwestern ankündigt, und in der Epode 996 f. zuzuweisen11. 
Alles andere bis 1005, was nun in den Handschriften Antigone und 
Ismene in den Mund gelegt wird, könnte jedenfalls in der ursprünglichen 
aischyleischen Fassung vom Chor gesungen worden sein12.

Der hinzugefügte Schluß des Dramas (1005— 1078) setzt mit dem 
Auftritt eines Herolds ein, der im Auftrag des thebanischen Probulen­
kollegiums die Bestattung des Polyneikes untersagt. Antigone kündigt 
ihren Widerstand gegen dieses Verbot an. Mit den Auszugsanapästen, 
unter denen die Halbchöre die beiden Brüder zur Bestattung geleiten, 
endet dieser spätere Zusatz der Tragödie.

Daß der Bearbeiter bei dieser Schlußszene Sophokles’ Antigone 
vor Augen hatte, ist hinreichend bewiesen. P. CORSSEN13, dem WILA- 
MOWITZ14, E. BRUHN15 u. a. zugestimmt haben, nahm auf Grund 
einiger Verse in den euripideischen Phoenissen auch eine direkte Abhän­
gigkeit des Schlusses der Septem von diesem Euripidesstiick an. Nun 
wurden aber gerade diese Verse am Ende der Phoenissen, die das ße- 
stattungs motivzum Inhalt haben, von einigen Forschern, vor allem von

9 Berl. Sber. 1903, 445. Vgl. auch seine Bemerkung in seiner Ausgabe zur 
Actio von 1005.

10 Mus. Helv. 21 (1964), 59.
11 Vgl. LESKY, Trag. Dicht? 94.
12 Die Zuweisung der einzelnen Partien an die Schwestern setzt in den Hss. 

erst mit 933 ein (vgl. G. MURRAY, Ausg.2, zu 875). Aber der Beginn ihrer Klagen 
an dieser Stelle und die in den Hss. erfolgte Verszuteilung ist ganz unmöglich. Anti­
gones und Ismenes Threnos kann erst 961 beginnen, wie bereits vor W1LAMOWITZ 
richtig BERGK erkannt hatte. Letzterem ist auch schon vor FRAENKEL die in 
ihrer Art singuläre Abweichung von der herkömmlichen Bühnenkonvention auf­
gefallen, nämlich, daß die Schwestern erst hundert Verse nach der Ankündigung 
ihres Auftritts zu singen anfangen. Denn daß die Schwestern ihren Klagegesang 
nicht schon 875 anstimmen (so MURRAY in seiner Ausg.: 875 Antigone, 881 Is­
mene), zeigen die Verse des Chors 866 ff. ή μ ας; δέ δίκη ττρότεοον φήμης / τον δυσ- 
κέλαδόν θ'ύμνον Έρινύος / άχεΐν Ά ίδα τ’/έχθρόν παίαν’ επιμέλπειν. WILAMO- 
WITZ (vgl. Ausg. zu Actio 861) vertritt daher ganz mit Recht die Meinung, daß 
auch der Bearbeiter die Verse 875—960 den Halbchören zugewiesen hat.

13 Die Antigone des Sophokles, Beilage zum 8. Jahresber. d. Kgl. Prinz Hein- 
richs-Gymn., Berlin 1898, 13 ff.

14 Aischylos-Interpretationen 94 f.
15 Sophokles' Antigone, erkl. v. F. W. SCHNEIDEWIN u. A. NA UCK, 11. 

Aufl. v. E. BRUHN, Berlin 1913, S. 2.



Zum Schluss von Aishylos' Sieben geben Theben 27

E. FRAENKEL16 — und vor diesem schon von H. FRIEDRICH17— , 
bezüglich ihrer Echtheit stärksten Zweifeln unterworfen, während 
A. LESKY18 besagte Verse Euripides nicht so ohne weiteres absprechen 
will und erst von 1737 an mit WILAMOWITZ, Sitzungsber. d. Berl. 
Ak. d. Wiss. 1903, 596, an eine Tilgung denkt.

Ich möchte mich zunächst FRAENKELs Ansicht zuwenden, 
der annimmt, daß die erwähnten Phoenissenverse einem nacheuripi- 
deischen Interpolator zuzuweisen seien, der ebenso wie der Bearbeiter 
der Septem von Sophokles abhängig sei. Er stellt (Mus. Helv. 21, 1964, 
64) fest: ,,Ob der von Sophokles abhängige Bearbeiter der Sieben gegen 
Theben in einer Beziehung zu dem von Sophokles abhängigen Bearbei­
ter der Phoenissen gestanden hat, läßt sich nicht wissen. Deutlich ist 
aber zum mindesten, daß die beiden Dichterlinge Geistesverwandte 
waren“. Gegen erstere Aussage ist einzuwenden, daß auf Grund der zu 
frappanten Ähnlichkeiten sowohl in der Argumentation als auch im 
sprachlichen Ausdruck eine Abhängigkeit des Schlusses der Septem von 
den Phoenissen oder umgekehrt nicht zu leugnen ist. Diese Anklänge 
sind nämlich in weit größerem Maße vorhanden, als bisher aufgezeigt: 
So finden sich in beiden Stücken des öfteren dieselben Worte bzw. 
Wortverbindungen sogar an den gleichen Versstellen. Ich stelle der 
Deutlichkeit halber die betreffenden Verse einander gegenüber:

Septem

1013 f f . . . τ 6 V 5 ε Π ο λ υ ν ε ί κ ο υ ς  ν ε κ ρ ό ν  ε ξ ω β ά λ ε  ΐ ν ά 0 α π- 
τον,  αρπαγήν κυσίν, ώς δντ1 άναστατήρα Καδμείων χ 0 ο ν ό ç.

Phoenissen

1628 f f . . .  τ ό ν δ ε  δ’, δς πέρσων πάλιν πατρίδα συν άλλοις ήλθε, 
Π ο λ υ ν ε ί κ ο υ ς  ν έ κ υ ν έ κ β ά λ ε τ’ ά θ α π τ ο ν τήσδ’ δρω ν 
ε ξ ω χ θ ο ν ο ς.

Septem

1045 : . . . ά θ α π τ ο ς δ’ο υ τ ο ς ού γ ε ν ή σ ε τ α ι.

Phoenissen
1656 : άταφος  δ δ’ ά ν ή ρ ώς μάθης, γ ε ν ή σ ε τ α ι.

Zu der letzteren Gegenüberstellung ist zu bemerken, daß Sept. 1045 
Antigone zum Herold spricht, während in dem entsprechenden Passus 
in den Phoenissen das Gegenteil davon, aber wie ersichtlich, fast mit 
denselben Worten von Kreon zu Antigone gesagt wird.

16 Zw den Phoenissen des Euripides, Sber. d. Bayer. Ak. d. Wiss. 1963, Heft 1,
100 ff.

17 Prolegomena zu den Phoenissen, Hermes 74 (1939), 287 ff.
18 Trag. Dicht} 457.



28 H. Petersm ann

Septem

1052 f : A. ε γ ώ  ο έ θ άψω τόνδε* μή μάκρη γορει. Κ. άλλ’ αυτό­
βουλος ίσϋψ ά π ε ν ν έ π ω  8’εγώ.

Phoenissen

1 657 : A. έ γ ο5 σ ο ε 0 ά ψ ω, καν ά π ε ν ν έ π η πόλις.
Außerdem sei noch auf die Argumentationen Sept. 1024 und Phoen. 
1627 ff. sowie Sept. 1049 und Phoen. 1655 verwiesen, zu denen alles 
Wesentliche bereits von CORSSEN a. O. 13ff. gesagt worden ist.

Mit dieser Gegenüberstellung hoffe ich gezeigt zu haben, daß 
die Ähnlichkeiten in beiden Dramen nicht zufällig sein können. Hält 
man aber an der Unechtheit der Phoenissenverse fest, so ergäbe sich 
daraus, daß der Regisseur des Aischylosstückes die Bearbeitung der 
euripideischen Phoenissen schon gekannt und benutzt hätte. Von den 
Phoenissen selbst wissen wir jedoch durch das Scholion zu Aristoph. 
Ran. 53, daß sie auf jeden Fall nach 412, dem Aufführungsjahr der 
Andromeda, anzusetzen sind, und LESKY, Tragische Dichtung3, 444 
zieht als wahrscheinlichstes Datum 409 in Erwägung. Demnach müßte 
man eine Überarbeitung des euripideischen Dramas wohl in das 4. 
Jahrhundert datieren, wie es auch FRAENKEL in seiner Untersuchung 
„Zu den Phoenissen des Euripides“ (a. O.) getan hat. Somit wäre auch 
der nachaischyleische Zusatz in den Sieben nicht vor dem 4. Jahrhun­
dert entstanden, was FRAENKEL19 ebenfalls angenommen hat.

Der Typ des Keryx in den Septem scheint jedoch ganz dem des 5. 
Jahrhunderts zu entsprechen, so wie er uns in den euripideischen Tra­
gödien bestens greifbar ist. Ich hoffe, darüber noch einmal handeln zu 
können. Hier sollen nur seine wichtigsten und auffälligsten Züge auf­
gezeigt werden: In den Sieben kommt der Herold im Auftrag der Pro­
bulen der Stadt Theben, um ihren Beschluß zu verkünden, gibt sich 
aber derart selbstsicher und eigenmächtig, daß er zuletzt Vers 1053 
Antigone die Bestattung ihres Bruders sogar mit den Worten άπεννέπω 
δ 'εγώ 20 verbietet. Geradeso gebärdet sich auch der ebenfalls thebanische

19 Mus. Helv. 21 (1964), 58.
20 Die anmaßenden Worte des Herolds άπεννέπω 8' εγώ sind m. E. ein 

Beweis dafür, daß sich — entgegen WÏLAMOW1TZ’ Annahme (Aischylos-hit. 89, 
Anm., und Ausg. zu Actio 1005) — das τέλος der Probulen nicht auf der Bühne 
befinden konnte. WÎ LA MOWITZ hatte aus τφδε in 1025 (τοιαΰτ’ εδοςε τωδε 
Καδμείων τέλει) auf eine Anwesenheit der Probulen auf der Bühne geschlossen. 
Aus diesem Grund änderte er auch 1006 das überlieferte τήσδε zu τοΐσδε. Mit 
6δε kann jedoch des öfteren auch eine abwesende Person bezeichnet werden, wenn 
sie dem Gesprächspartner bekannt ist: vgl. H. HUNGER, Wiener Stud. 65 (1950 51). 
20, der, ausgehend von Eur. Hik. 793, eine Reihe von Belegen für die Tragödie und 
Komödie des 5. Jhdts. aufzeigt, so z. B. gleich 6 Beispiele aus den Sepicm (395, 424, 
470, 472, 553, 631). Für diesen Gebrauch von οδε möchte ich noch Horn. Od ΠΙ 
352 hinzufügen, wo Nestor vom abwesenden Odysseus mit τουδ' άνδρός spricht. 
Vgl. dazu SCHWYZER, G riech. Gramm. II2 209. Möglich wäre es natürlich auch, 
mit BLAYDES (Advers. in Aesch., Halle 1895) τω γε zu schreiben, das auch der 
cod. Paris. (P) und Laur. (F) bezeugen. Zu rekapitulierendem γε (hier mit Bezug 
auf προβούλοίς in 1006) vgl. KÜHNER-GERTH, Griech. Gramm. ΙΓ, 2*, 174 f.



29Zum Schluss von Aishylos’ Sieben geben Theben

Herold in den Hiketiden des Euripides, indem er, der Subalternbeamte, 
dem athenischen König Theseus gegenüber 467f. anmaßend erklärt :

εγώ δ’ άπαυδώ πας τε Καδμείος λεώς 
’'Αδραστον ές γην τήνδε μ ή παριέναι.

Wir wissen, daß zur Zeit des Peloponnesischen Krieges der 
amtliche Heroldstand eine ungeheure soziale Aufwertung erfahren 
hatte. Die Herolde erscheinen geradezu als Vertreter des attischen 
Imperialismus und waren wie ihre Amtskollegen, die πρέσβεις, επίσκοποι, 
κλητήρες etc., wegen ihrer Anmaßung verhaßt21. Dies zeigt sich deutlich 
in der Darstellung des Types des Herolds bei Euripides, wie er uns 
besonders in den Herakliden, Hiketiden und im Orest entgegentritt. 
Euripides’ Haß auf den gesamten Stand der Kerykes (vgl. Troaden 
424Π., wo Kassandra dem Talthybios die Worte entgegenschleudert:

ή δεινός ό λάτρις. τί ποτ’ έχουσι τούνομα 
κήρυκες, εν άπέχθημα πάγκοινον βροτοις, 
οί περί τυράννους καί πόλεις ύπηρέται;)

war schon den Alten aufgefallen, wie dies das Scholion zu Orest 896 
ausweist. Aber auch sonst ist diese allgemeine Abneigung gegen die 
Herolde in der Literatur zu bemerken. Vgl. z. B. die pseudoxenophonti- 
sche Schrift Athen. Pol. I Î7 und den Ausdruck ψευδοκήρυκες in 
Soph. Phil. 1305, wozu L. RADERMACHER in seinem Kommentar 
feststellt, daß beide Teile des Kompositums eine Bitterkeit enthalten, 
ln Aristoph. Vögeln wird ein Ausrufer u. a. zusammen mit zwei weiteren 
Staatsbeamten unter Schlägen aus dem Wölkenkuckucksheim, der 
neugewählten Idealheimat der beiden Athener Pisthetairos und Euelpides, 
vertrieben. Diese Aversion machte sogar vor den Götterboten nicht 
halt, wie dies aus der Zeichnung der Iris im euripideischen Herakles 
ersichtlich ist.

Neben der erwähnten Anmaßung war es vor allem ihre Geschwät­
zigkeit, die man den Herolden zum Vorwurf machte. Ich verweise in 
diesem Zusammenhang auf das Fragment aus einem Drama des Euri­
pides 1012 NAUCK2

αεί π ο τ ’ <έστί> σπέρμα  κ η ρ ύκ ω ν λάλον.

oder auf Euripides Hik. 426, wo Theseus dem thebanischen Keryx 
auf seinen Redeschwall hin antwortet:

κομψ ός γ ’ ό κ ή ρ υ ς κ α ί π α ρεργά τη ς λ ό γω ν .

Ähnlich sagt Theseus zum Herold Hik. 461 f.

. . .  το  λο ιπόν δ ’ ε ις  έμ ή ν  π ό λ ιν  Κ ρέω ν 
ήσσον λάλον σου π ε μ π έ τ ω  τ ι  ν ’ ά γ γελ ο ν .

und Hik. 567 λέγ’, εΐ τι βούλη* καί γάρ ού σιγηλός ει.

21 Vgl. dazu R. GOOSSENS, Euripide et Athènes, Mém. de la Acad. Royale 
de Belgique 55 (1962), 516 ff.



30 H. Petersm ann

Gerade diese Geschwätzigkeit wird auch, was bisher nicht beachtet 
wurde, dem Herold im Schluß der Sieben vorgeworfen. Vers 1052 sagt 
Antigone zum Keryx auf seinen fülligen Monolog und sein Wortgefecht22 
hin μή μακρηγορεί. Ins Auge fallen muß auch die Parallele Sept. 1043

αύδώ σε μή περισσά κηρύσσει ν έμοί.

zu Eur. Hik. 459, wo Theseus den Herold als περισσά φωνών be­
zeichnet23.

Abgesehen von der Gestalt des Keryx verdient vor allem die 
Frage Beachtung, warum der Bearbeiter der Septem die herkömmliche 
Fassung der Sage, wie sie uns in der sophokleischen Antigone, den 
euripideischen Phoenissen und auch sonst vorliegt, dahingehend abge­
ändert hat, daß er das Bestattungsverbot nicht Kreon, sondern dem 
Probulenkolleg anlastet. Dieses Problem war schon BRUHN (a. O. 
S. 2, Anm.) aufgefallen, doch ist es bisher noch keiner befriedigenden 
Fösung zugeführt worden24.

Wir müssen hier zuvor kurz auf die Sage selbst eingehen. FESKY, 
Trag. Dicht3. 194, vertritt die richtige Meinung, daß der Stoff, den So­
phokles behandelt hat, wohl einer thebanischen Fokalsage entnommen 
und nicht eigene Erfindung des Dichters sei, wie G. MÜFFER in seinem 
Antigonekommentar (Heidelberg 1967) S. 2 Iff. annimmt.25 Dann muß 
aber König Kreon dieser vorsophokleischen Sage angehört haben: In 
allen bekannten Versionen ist er der böse Herrscher, auf den das Bestat­
tungsverbot zurückgeht und der sich damit über das ungeschriebene 
gemeingriechische Gesetz26 hinwegsetzt. Bei Sophokles findet Kreons

22 Zur Form der Stichomythie 1042 ff. bemerkt W. JENSa. O. 10: „Die Pa­
rallelität und Zuspitzung der Verse scheint Ausdruck einer späteren Zeit zu sein.“

23 Zu den zitierten Stellen ist zu bemerken, daß μακρηγορέω nach dem Aus­
weis von LIDDELL-SCOTT bei Aischylos sonst nicht belegt ist, auch nicht bei 
Sophokles, wohl jedoch bei Euripides: Hipp. 704, ferner Hippocr. nat. puer. 12, 
Thukyd. I 68,3 und Späteren. Auch περισσός „unnütz, überflüssig“ in Verbindung 
mit einem Wort des Sprechens findet sich nicht vor Euripides. Bei ihm und nach 
ihm auch in Wortzusammensetzungen: z. B. frgm. 52,1 Ν 2 περισσόμυθος, Isokr. 
XII 88 περισσολογία, Schal. Aristoph. Equ. 89 περίσσόλογος, Hesych und Suda 
περιοσοεπέω etc.

24 BRUHN bemerkt a. O.: „Vielleicht wollte er (seil, der retractator) dadurch 
die Notwendigkeit eines tragischen Ausganges vermeiden.“

25 LESKY a. O. verweist auf die thebanische Überlieferung bei Pausan. IX 
25, 2: καλείται δέ 6 σόμπας ούτος <τόπος> Σύρμα 'Αντιγόνης- οις γάρ τον του Ηολυ- 
νείκους άρασθαί οί προθυμουμένη νεκρόν ούδεμία έφαίνετο ραστώνη, δεύτερα έπενό- 
ησεν ελκειν αύτόν, ές δ εΐλκυσέ τε καί έπέβαλεν επί του Έτεοκλέους έξημμένην την 
πυράν. Daß diese thebanische Lokalität ihren Namen Σύρμα 'Αντιγόνης von einer 
überdies nachsophokleischen Tragödie erhalten habe, wie MÜLLER meint, scheint 
doch höchst unwahrscheinlich zu sein. Sophokles dürfte aber die thebanische Sage 
dahin abgeändert haben, daß er Antigone anstatt der Feuerbestattung die symbo­
lische Erdbestattung durchführen läßt. Letztere war typisch attisch: vgl. Äelian 
rar. hist. V 14: νόμος καί ούτος ’Αττικός- δς άν άτάφω περιτύχη σώματι άν- 
Ορώπου, πάντως έπιβάλλειν αύτώ γην, nat. anirn. Il 42. Dieser Brauch wurde auf 
Kekrops und Buzyges, den mythischen Ahnherrn der athenischen Priester, zurück­
geführt: vgl. Scho/, zu Ant. 255 und Cic. de leg. II 25, 63.

26 Vgl. Soph. Ant. 454 f. άγραπτα κάσφαλή θεών / νόμιμα und Eur. 
Hik. 526 f. Οάψαι δικα'-ώ, τον 1 Ιανελλήνων νόμον / σώζων.



31Zum Schluss von Aishylos' Sieben geben Theben

Verhalten keine Billigung von den Bürgern Thebens. Dies wird von 
Antigone Vers 504f. und von Haimon 733 zu Kreon ganz offen gesagt. 
Auch darin folgt Sophokles sicherlich der ursprünglichen Fassung, 
und sein Stück ist frei von jeder politischen Tendenz. Wie aber steht 
es mit dem Zusatz der Sieben? Hier erscheinen nicht Kreon, sondern die 
δήμου πρόβουλοι (1006) bzw. die Καδμείων προστάται (1026) als diejenigen, 
in deren Namen die Bestattung des Polyneikes verboten wird. Man hat 
bereits richtig erkannt, daß sich aus der Nennung der Probulen allein, 
die für Athen nicht vor 411 vor Chr. bezeugt sind27, keine zeitlichen 
Rückschlüsse auf besagte Verse ziehen lassen28, denn es handelt sich 
hier ja nicht um Athen, sondern um Theben. Man wird aber nicht leug­
nen können, daß die vorliegenden Verse spürbar tendenziös sind. Die 
Bürger Thebens stehen hier hinter dem unmenschlichen Beschluß der 
Probulen; δήμου ist also in Vers 1006

δήμου προβούλοις τήσδε Καδμείας πόλεως

ganz bewußt gesetzt. Deutlich kommt das auch in Vers 1057 ff. zum 
Ausdruck, wo der Chor selbst seine Furcht vor den Bürgern im Falle 
seiner Mitwirkung an der Bestattung bekundet:

τί πάθω; τί δε δρω; τί δε μήσωμαι; 
πώς τολμήσω μήτε σε κλαίειν 

μήτε προπέμπει ν έπί τύμβον; 
άλλα φοβούμαι κάποτρέπομαι 
δει μα πολιτών.

Auch sonst gibt sich der Herold als Sprecher der Polis, die in den weni­
gen Versen gleich sechsmal genannt wird: 1030, 1042, 1046, 1066, 1070 
und 107229. Und besonders aufschlußreich in unserem Zusammenhang 
ist Vers 1044, in dem der Herold Antigone von ihrem Vorhaben ab- 
schrecken will:

τραχύς γε μέντοι δήμος έκφυγών κακά.
Der Schreiber dieses Verses, der gnomischen Charakter hat30, scheint 
wohl die Herrschaft des Pöbels aus eigener Erfahrung zu kennen. Auch 
Vers 1070f. weist in diese Richtung:

27 Vgl. H. BENGTSON, Griech. Gesch.\ München 1965, 239 f. (Handb. d. 
Altertumswiss., 3. Abt., 4. Bd.).

28 Vgl. H. SCHAEFER, πρόβουλος, RE XXIII, 1, Sp. 1221, 12 ff., der auf­
merksam macht, daß der Begriff der Probulen in Athen schon vor 411 von anderen 
Staaten her gut bekannt war, wie dies aus Aristoph. Acharn. 755 zu ersehen ist; 
mit demselben Argument wird man auch προστάτοα in 1026 nicht für eine Datie­
rung heranziehen können: Zwar ist gerade προστάτης im nachperikleischen Athen 
als Amtstitel des öfteren belegt (Thukyd. III 75, 2; IV 46, 3; 66,3, Aristoph. Ran. 
569 führt der Demagoge Kleon diesen Titel), aber das Wort kommt schon Aisch. 
Hik. 963 vor: Theseus bezeichnet sich selbst damit so; die Stelle zeigt, wie auch 
Aischylos bestrebt war, den demokratischen Charakter auch für die attische Kö­
nigszeit hervorzuheben.

29 Vgl. R. D. DAWE a. O. 21 f.
30 Dafür spricht μέντοι: vgl. P. NICOLAUS, Die Frage nach der Echtheit 

der Schlußszene von Aischylos’ Sichen gegen Theben, Diss., Tübingen 1967, $0,



32 H. Petersm ann

................................καί πόλις άλλως
άλλοτ’ επαινεί τα δίκαια.

P. GROENEBOOM bemerkt in seinem Kommentar (Groningen 1938; 
Nachdr. Amsterdam 1966) mit Recht, daß dieser Vers seinem Gehalt 
nach sophistisch und nicht aischyleisch ist. Die Worte reflektieren wie 
Vers 1066 des Chores

δράτω <τι> πόλις καί μή δράτίο

wohl den Wankelmut der Menge, den auch Euripides Hik. 41 Iff. 
vor Augen hat. Al! das paßt auf die Zeit der radikalen Demokratie 
nach dem Tode des Perikies, in der die Ideen der Sophistik bereits 
ihre Wurzeln geschlagen hatten, als deren Folge nicht zuletzt auch 
die Verunsicherung der Volksmassen im Politischen und Ethischen 
anzusehen ist.

V/ährend also bei Sophokles die Schuld an dem Bestattungsverbot 
einzig und allein auf Kreon fällt, werden am Schluß der Sieben die 
Vertreter und das Volk von Theben, also die Stadt in ihrer Gesamtheit, 
für den Bruch dieses άγραφος νόμος verantwortlich gezeichnet. Wann 
aber war ein solcher Zusatz wie der vorliegende angebracht? Doch 
nur zu einer Zeit, als man ganz Theben als unmenschlich hinstellen 
wollte, und wie konnte dies wirkungsvoller geschehen als bei einer 
dramatischen Aufführung, wobei sich der Bearbeiter des Aischylosdra- 
mas des tradierten Mythos bediente, diesen jedoch seiner Absicht ent­
sprechend abbog und ausrichtete. Daß dabei der Bezug auf die Aktu­
alität des politischen Geschehens eine Rolle spielte, wird man wohl 
nicht bezweifeln können. Und da kommen vor allem zwei Daten in der 
griechischen Geschichte in Betracht, an denen sich die Thebaner dieses 
Bruches des Rechts der Totenbestattung schuldig gemacht hatten. 
Man denkt besonders an die Schlachten bei Delion im Jahre 424 und 
Haliartos (395). Letzteres Datum fällt aber schon deshalb weg, weil 
die Auseinandersetzung zwischen Theben und Sparta erfolgte und 
Athen zuvor mit den Thebanern ein Defensivbündnis „auf ewige Zeiten“ 
geschlossen hatte31. Bei Delion hingegen verweigerten die siegreichen 
Thebaner den Athenern die Herausgabe der Leichen der Gefallenen 
(vgl. Thukyd. IV 97 ff.). Es wurde vielfach angenommen, daß Euripides' 
Hiketiden unter dem Eindruck dieses Ereignisses entstanden seien32. 
Wenngleich man sich hüten muß, in den Dramen des Euripides eine 
genaue Abspiegelung historischer Fakten zu sehen33, so wird man ihnen

31 Vgl. H. BENGTSON, Gricch. GeschO 347.
32 Wie dies u. a. von E. DELEBECQUE, Euripide et Ui guerre du Péloponnèse, 

Paris 1951, vertreten wird.
33 Das De lion-Argument für eine Datierung der Hiketiden wurde von G. 

ZUNTZ, The Political Plays o f Euripides, 2. Aufl., Manchester 1963, mit der Be­
gründung verworfen, daß schon Aischylos dieses Motiv in seinen Eleusionioi be­
handelt hat. Es ist aber nicht zu übersehen, daß Euripides seiner Zeit insoferne Rech­
nung getragen hat, daß er die Lösung des Konflikts, nämlich die Herausgabe der 
gefallenen Argiver, nicht durch Vergleich wie bei Aischylos, sondern durch Kampf 
herbei führt.



Zum Schluss von Aishylos’ Sieben geben Theben 33

doch eine „tiefreichende Einwirkung der die Zeit bewegenden Probleme“34 
nicht absprechen können. Wir werden daher nicht fehlgehen, wenn wir 
den Zusatz der Septem mit dem Erlebnis von Delion in Verbindung 
bringen, hat doch der Bearbeiter des Aischylosstückes auch sonst die 
Bezüge zum Zeitgeschehen bei Euripides verstanden und die euripideische 
Technik zu imitieren versucht. Freilich darf man nicht so weit gehen, 
unbedingt die unmittelbar auf Delion folgenden Jahre als Datum der 
Wiederaufführung des überarbeiteten Dramas zu fixieren. Eine solche 
war vielmehr in all den Jahren nach Delion bis zum Ende des Peloponne- 
sischen Krieges denkbar, in denen der Haß zwischen Athen und Theben 
unvermindert fortbestand, wie Aristophanes Frösche (aufgeführt 405) 
Vers 1021 ff. beweist: Dort wird nämlich Aischylos, als er stolz die Sieben 
gegen Theben mit einem Ausspruch des Gorgias35 nennt, von Dionysos 
zurechtgewiesen, daß er sich dieses Stückes nicht rühmen dürfe, indem 
er bemerkt (1023 f.):

τουτί μέν σοι κακόν εΐργασταν Θηβαίους γάρ πεπυίηκας
άνδρειοτέρους εις τον πόλεμον* καί τούτου γ ’ ούνεκα τύπτου.

Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet, ist es vorstellbar, daß man 
eine Wiederaufführung der Septem während des Peloponnesischen 
Krieges überhaupt nur dann riskieren konnte, wenn die Thebaner 
wenigstens am Schluß der Tragödie in einem ungünstigen Licht erschie­
nen. Damit können wir also den nachaischyleischen Zusatz mit großer 
Wahrscheinlichkeit in das 5. Jahrhundert, und zwar in die Jahre zwi­
schen 424 (Delion) und 404, dem Ende des Peloponnesischen Krieges, 
datieren36.

Wir kommen nun auf das Problem der Beziehung des unechten 
Schlusses der Septem zum Schluß der euripideischen Phoenissen zu­
rück. Aus dem oben Gesagten ergibt sich, daß der Zusatz der Sieben 
wohl kaum nach dem Ende des Peloponnesischen Krieges entstanden 
sein kann, da in einer späteren Zeit die erwähnten Bezüge zum Zeit­
geschehen ihre Aktualität eingebüßt hätten. Damit ist aber eine Ab­
hängigkeit des Schlusses der Septem von einem nacheuripideischen 
Bearbeiter der Phoenissen so gut wie ausgeschlossen. Wir haben da­
her nur zwei Alternativen: Entweder in besagten Phoenissenversen 
einen Einfluß des nachaischyleischen Bearbeiters anzuerkennen oder 
die Benützung der Phoenissen durch den retractator des Aischylos- 
dramas zuzugeben und dafür an ihrer Echtheit nicht zu zweifeln. Für 
die erstere Möglichkeit hat sich T.B.L. WEBSTER entschieden, wobei

34 LESKY, Trag. Dicht.3 457 mit Verweis auf J. de ROMILLY, Les Phéni­
ciennes cVEuripide ou Γ actualité dans la trag, grecque, Rev. Phil. 39 (1965), 28 fù

35 Plut, quaest. symp. 7Î5 E; vgl. dazu L. RADERM ACHERs Kommentar 
zu Aristoph. Frösche 1021 ff. und W. KRAUS, Zusätze, S. 369 (z. S. 290 der 3. Aufl. 
Graz—Wien -Köln 1967).

3ß Zeugnisse für Wiederaufführungen von Aischylosdramen im 5. Jhdt. lie­
fern Vita Aesch. 12, Aristoph. Ach. 10 und Ran. 868; vgl. dazu J. VÜRTHEIMs 
Ausführungen in seinem Kommentar zu Aischylos’ Schutzflehende, Amsterdam 
1928, S. 242.

3 Ziva Antika



34 H. Petersm ann

er jedoch auch an der Echtheit des Phoenissenendes festhält. Vgl. 
The Tragedies o f  Euripides (London 1967), S. 219: ,,Euripides accepted 
the new Septem, but rehandled it in his own way.” Nach dieser Ansicht 
müßte man Euripides aber bei seiner Imitation der aischyleischen 
retractatio sogar wörtliche Übernahmen unterschieben, und das 
scheint doch recht unglaubwürdig zu sein. Nicht viel wahrscheinlicher 
ist m. E. auch die Annahme, daß ein Bearbeiter des Phoenissenstiickes 
sich den unechten Zusatz der Aischylostragödie zum Vorbild genom­
men hätte. Man würde doch eher vermuten, daß er, wenn er schon 
imitierte, sich die Verse eines bekannten Dichters zu eigen gemacht 
hätte und nicht das Werk eines Regisseurs. Damit bleibt aber nur 
die zweite Alternative übrig, nämlich, daß man doch mit WILAMO- 
WITZ, LESKY u. a. die Echtheit der strittigen Phoenissenverse aner­
kennen und ihren Einfluß auf den nachaischyleischen Schluß der 
Sieben gegen Theben zugeben muß37 wie dies schon, wie oben festge­
stellt, von CORSSEN, WILAMOWITZ, BRUHN und in jüngster 
Zeit wieder von G. MÜLLER38 vertreten wurde. Somit findet sich 
auch von dieser Seite die schon von C. ROBERT39 auf Grund anderer 
Argumente ausgesprochene Annahme bekräftigt, daß die Wieder­
aufführung der aischyleischen Sieben gegen Theben, bei der das Drama 
seinen vorliegenden Schluß erhalten habe, zwischen die Jahre 409 
und 405 anzusetzen sei, und daß die oben zitierten Verse in den Frö­
schen des Aristophanes auf diese Bezug nähmen.

Zusammenfassend können wir also feststellen, daß der überlie­
ferte Schluß der Sieben durch die Zeichnung des Keryx, durch die 
Reflexe der radikalen Demokratie und durch seine thebenfeindiiehe 
Tendenz auf jeden Fall einem nachaischyleischen Bearbeiter zur Zeit 
des Peloponnesischen Krieges zuzuweisen ist. Eine weitere Einengung 
der zeitlichen Fixierung ergibt sich durch die erwiesene Abhängigkeit 
von den Phoenissen des Euripides.

Wien. I H. Petersmann, j

37 Auch die dramatische Struktur des Zusatzes der Septem schließt sich eng 
an die in den Phoenissen an: Hier wie dort bleibt das Bestattungsverbot ohne Aus­
wirkung auf die Handlung. W. JENS a. O. 10 stellt treffend fest:„Eine Entwicklung 
ist nicht vorhanden. Es bleibt bei einer Redeschlacht, in der die Gegensätze sich nicht 
verändern, sondern allenfalls verschärfen.“

38 Sophokles’ Antigone, S. 21.
39 Oidipus I, Berlin 1915, 377. ROBERT will den Befehl der Probulen in 

Sept. 1014, die Leiche des Polyneikes εξω βαλειν άθαπτον, mit dem Antrag des Kri- 
tias nach dem Sturz der Vierhundert, die Gebeine des Landesverräters Phrvnichos 
auszugraben und aus Attika zu schaffen, in Verbindung bringen: vgl. Lykurg or, 
in Leocr. 113.


