
ΔΗΜ ΗΤΗΡ — ΕΡΙΝΤΣ — ΠΕΡΣΕΦΟΝΗ

Врската на Деметра со земјата и нејзините растенија и пло- 
дови е прастара и првобитна. Таа е заправо суштинска, како што 
ce гледа и од самото име на овааа богиња, од неговото значење, 
како што го разбирале и толкувале најстарите почитатели нејзини 
во древна Грција. За нив била Δημήτηρ— ,,Мајка Земја“ (Δη- =  
γή <  γαΐα, — μήτηρ, одн. Δαμάτηρ (кај Бојотјаните Кипраните, Ар- 
кадјаните и Дорците).1 * * Таа врска е, впрочем, сосем природна 
и сфаќањето на Земјата како мајка — родителка на cè што е живо 
на земјата — не е некоја особеност само на грчката народна рели- 
гија. Тоа им е познато и на другите стари народи, па и не само на 
старите. За тоа е многу пишувано, и ние не мислиме да ce задржу- 
ваме на таа нејзина суштинска врска и значење, нито на нејзината 
врска со Кора-Персефона, нејзината убава ќерка, што, според 
најраспространетиот мит на Грците, ja грабнал мрачниот господар 
на подземјето ГТлутон (=  „Богатиот“) и, со одобрение на врхов- 
ниот бог Зевс, ja направил своја сопруга и господарка на царството 
на сенките (на умрените).

Нас овде Hè интересира особено врската на Деметра и на 
нејзината хипостаса Персефона со Еринија (одн. Ериниите) и 
подземното царство, како и, пред cè, нејзиниот епитет Έρινύς 
од култот во аркадската Телпуса, вкстинската природа на ова 
божество и нејзиниот однос кон Ериниите и кон Персефона, подоц- 
нешната „страшна“ (έπαινή) кралица на црното Плутоново цар- 
ство на подземјето.

1 Покрај овие забележени ce и споредните форми Δαμμάτηρ и Δωμάτηρ.
Формата Damatura кај илирските Месапи од Јужна Италија е, според X. Крае 
(Sprache d. Illyrier, 1, 82), адаптација од грчки. Етимологијата на елементот 
δα-(δω-, δαμ- δη-), според A. Хојбек (Praegraeca, 76—78) е од предгрчки *gdan-
„земја“ (корадикално со грч. χθών „земја” и хет. tekan ,,земја‘4)·

Мене ми ce чини дека и грч. γη (γαΐα), кое е доденес останато без 
сигурна етимологија, може да ce изведе од истата предгрчка основа (корен) 
*gdan- (во овој случај, со отпаѓање на вториот консонант -ΦΙΊ),



622 Михаил Д. Петрушевски

Ериниите, според старата грчка митологија, биле ќерки 
на Гаја (=  Земјата)2 или на Никс (=  Ноќта) и на Скотос (=  Мра- 
кот, Темницата). Нивното постојано седиште и обитавалиште ce 
наоѓало во царството на мракот, во подземјето. Тие ce типични 
мрачни сили од царството на мртвите. Нивната претстава и улога 
е одлично позната од грчката литература и, пред cè, од класич- 
ната грчка трагедија. Тоа ce познатите Ф y р и и од римската 
митологија или Евмениди (=  Милостиви), како што ce викаат 
еуфемистички кај атичките драматичари и во класичната литера- 
тура воопшто. Тие „Милостиви“ безмилосно ги одмаздуваат 
злосторствата и пред cè убиствата извршени во родот, прого- 
нувајќи ги извршителите и до крајот на животот, па и по смртта, 
во царството на сенките, и накажувајќи ги со страшни казни до- 
колку не ce очистат и откупат за извршените крвави дела. Врската 
нивна со подземната царица и со мрачниот Хад-Плутон е, како 
што спомнавме и понапред, првобитна и суштинска. Затоа, и 
врската на Деметра со подземјето, особено во култовите на Δη- 
μήτηρ Έρινύς и на Δημήτηρ Μέλαινα, е сосем јасна и природна.

Вака би требало да ce разбере природата и улогата на Δη­
μήτηρ Έρινύς, a тоа што ни кажува Павсанија3 е подоцнешно, 
главно рационалистичко (одн. ајтиолошко), објаснение и толку- 
вање на нејзиниот „епитет“ Έρινύς како божем „наљутена“ 
(έρινύειν во аркадскиот дијалект значи „се љутам“, „се срдам“) 
поради грабнувањето на ќерка и (од страна на мрачниот Плутон, 
познат од најстарата грчка традиција и под името на Ζευς καταχθό­
νιος „подземен Зевс“). Затоа е малку чудно когаинајпознатиотинај- 
компетентниот специјалист за историјата на старата грчка рели- 
гија Мартин Нилсон, во својот многу ползуван и цитиран прирач- 
ник за историјата на грчката религија4, ce задоволува со цитирањето

2 Оваа најстара, Хесиодова, генеалогија, Теогонија, како да зборува 
и за самата етимологија одн. паретимологија на зборот Έρινύς, како што 
можеле да го разберат барем некои од старите Грци. Тука мислам на елемен- 
тите έρ- и -ίνυς (првиот во врска со хомерскиот израз εραζε „на земја”, a 
вториот со подоцна забележениот збор Ινίς ,,син, чедо”, т. е. „чедо на земјата”. 
Интересно е дека и двата елемента, и изразот εραζε „на земја” како и зборот 
Τνις „син, чедо”, му припаѓаат, како што ce гледа, на ахајскиот (т. е. аркадо- 
кипарскиот) дијалект. Изразот εραζε не мора да биде ниту од една основа на 
-а ниту од основа на -as, ами просто акуз. пл. од една едносложна основа на -г 
т. е. *er- nom. pl. *eres, асс. pi. *erns>*ëras. Ако го разбереме вака, тогаш и
Хесихиевите глоси πολύηρος* πολυάρουρος, πλούσιος и έρεσίμήτρην* γεωμετρίαν 
стануваат појасни, a и старата етимологија, одн. паретимологија на хомерското 
ενεροι ,,οί έν ερα“ (cf. ύπ-ένερ-θεν) го потврдува тоа.

Во врска со проблемот на Ериниите, со нивната првобитна улога и ви- 
стинско значење, в. ja статијата Erinys од A. Rapp во Roscher, Ausführl. Lexikon 
d. griech. u. röm. MylhoL, Bd. I, 1310—1336 и истоимената статија од Ernst 
Wüst во PW RE, Suppl. VIII, 82—166.

3 Paus. VIII 25,6 (ότι τω θυμω χρησθαι καλοΰσιν έρινύειν οί ’Αρκάδες). 
Cf. Jane Harrison, Prolegomena to the study o f Greek Religion3, New York, 1957, 
pp. 213—239.

4 M. Nilsson, Gesch, d, griech. ReL, I, 91s., cf. ibid, 449s,



Δημήτηρ — Έρινύζ — Περσεφόνη 623

на Павсанија и на објаснението што ce наоѓа кај него, a не укажува 
на првобитното значење на оваа Деметра и на нејзината врска со 
подземјето.

Во Хомеровата Илијада (I 567 и Т 87) и во Одисејата (о 234) 
ce јавува само една Έρινύς со епитетите ήεροφοΐτις („што ce 
движи по мракот“), δασπλήτις (еден не многу јасен епитет по 
својата етимологија и значење во о 234: „ужасна“, „разурнувачка“, 
„уништувачка“?). Освен тоа, во Илијадата (I 454, О 204, Т 259, 
418, Ф 412) и во Одисејата (β 135, λ 280, р 475 и υ 78) зборот ce 
јавува во плурал, како да има повеќе од една Еринија, обично со 
епитетот στυγεραί „грозни“ („омразни“, „одвратни“), т.е. со 
истиот епитет, со којшто е обележен и самиот посподар на под- 
земјето Аид (=  Хад) одн. Плутон (Θ 368: στυγερού Άΐδαο), кој 
им е на љуѓето „најомразниот од сите богови“ (I 159: βροτοΐσι 
θεών εχθιστος άπάντων). Тие им ce непосредно потчинети на 
господарот на подземјето Хад — Плутон и на неговата страшна 
сопруга Персефона (έποανή Περσεφόνεια кај Хомер) и ги извр- 
шуваат нивните наредби и заповеди. Нивниот број кај Хомер и 
Хесиод не е утврден. Кај митографот Аполодор5 за прв пат ce спом- 
нуваат имињата на три Еринии: Άληκτώ „Неуморна“, Τισιφόνη 
,,Одмаздничка (за убиство)“ и Μέγαιρα „Омразна“ .

Врската на Деметра со подземното царство не била само 
индиректна, како што ce чини од митот за грабнувањето на неј- 
зината ќерка (Κόρη — Περσεφόνη), ами и директна, позната од 
неколку постари култови од разни области на Грција, особено 
од прастарите ахајски култови и митови, од Тесалија, Бојотија и, 
најмногу, од Аркадија.

Деметра, како превосходна богиња на земјата, пред cè е 
х т о н и ч н о  божество и со тоа во непосредна врска со другите 
хтонични божества, т.е. со оние што ce наоѓаат во утробата на 
земјата. Како такво божество таа е позната и од култот на Δη­
μήτηρ Μέλαινα („Црна Деметра“) во аркадската Фигалија (на са- 
мата граница со Месенија).6 Дека тука не ce работело за поетско 
значење и персонификација на ,,црната Мајка Земја“ ами за бо- 
жество на црното (=  мрачното) подземје, може да ce види и од 
многу сродниот и типичниот култ на спомнатата Δημήτηρ Έρινύς 
од соседната Телпуса7 и од нејзината врска со ц р н и о т (коњ) 
Посејдон, со кого ja родила и својата ќерка — сетнешната госпо- 
дарка на црното царство на подземјето и сопруга на црниот 
(мрачниот) Хад—Плутон.

Податоците за Деметра кај Хомер ce многу скржави. На- 
вистина во Илијадата (В 696) ce спомнува еден лаг (τέμενος) на 
Деметра во „цветниот“ Пирас (Πύροοσος άνθεμόεις) на Те- 
салија. Како типично божество на земјоделието и житото, таа

б Appollod. I, 3.
6 Paus. VIII, 42, 1.
7 Paus. VIII 25, 4—7, — Çf. p, Wüst, o. c, 99; M. Nilsson, o. ç. 199, 420.



624 Михаил Д. Петрушевски

ги носи епитетите ξανθή („pyca“, E 500), според бојата на житното 
класје, εύπλόκαμος (ε 125) и καλλιπλόκαμος (άνασσα Ξ 326) ,,кра- 
снокоса“ (буквално: „co убави плетенки“) — фигура што и пак 
потсетува на сплетеното житно класје, на сноповите од жито, за- 
мислено како уплетена коса. Во спомнатото место од Одисејата 
(ε 125 и сл.) ce раскажува за една нејзина, инаку малку позната, 
љубовна врска со смртниот маж Јасион. Меѓутоа, за главниот 
мит од кругот на Деметра, за грабнувањето на Персефона, во Хо- 
меровата Илијада (Ξ 326) има само една слаба и не многу јасна 
алузија на нејзината љубовна врска со Зевса, од која ce родила 
Персефона. За главното и најпознатото култно место на Деметра, 
за Елевсина и нејзините ондешни мистерии, ни во Илијадата ни 
во Одисејата нема ни збор. За тоа, како и за главниот мит на Де- 
метра и Персефона, за грабнувањето на последната од страна 
на Аид (=  Хад, Плутон) со знаење и согласност на Зевс, ce раска- 
жува во убавата хомерска химна на Деметра. Ио, тоа е миогу 
добро познато и нема потреба за тоа да ce задржуваме повеќе 
на ова место. Нас овде особено Hè интересира непосредната врска 
на Ериниите со Деметра и Персефона и, уште поспецијално, 
улогата на Персефона во двата одделни случаја од Илијадата 
(I 453 и сл. и I 565 и сл.). Туку, да ги видиме местата кај Хомера, 
кај што ce спомнува Персефона и што знае Хомер за неа.

Во Илијадата Персефона е спомната само двапати, и двата пати 
заедно со нејзиниот сопруг Аид (=  Хад, Плутон), I 569, кој во 
I 457 ce вика Ζευς καταχθόνιος („подземен Зевс“); таа тука го 
носи епитетот έπαινή („страшна“, „ужасна“). И во Одисејата 
(κ 491, 534, 564 и: λ 47) таа го носи истиот епитет, a во λ 213, 226 
и 635 ce јавува со епитетот άγαυή („чудесна“, „честита“), додека 
во λ 386 го има епитетот άγνή (,,чиста“, „пречесна“)·

Ознаката Ζεύς καταχθόνιος, т.е. χθόνιος, како што е познат 
и од некои локални култови,8 зборува за една многу стара улога 
на Зевс и како господар на подземјето. Веројатно не ce работи 
овде само за едно фигуративно значење на името Ζεύς („врховен 
бог“ !), пренесено ад улогата на олимпскиот Зевс, како врховен 
бог на Олимпијците, ами, по секоја веројатност, за една трага 
од најстарите верувања кога Зевс, како врховен господар на сите 
богови, ja имал ивласта во подземјето, што подоцна било одделено 
како посебно божество на подземното царство во лицето на Аид, 
Аидонеј (=  Хад) или Плутон. Веројатно и улогата на Персефона 
е подоцна развиена во посебно божество на царството на мртвите, 
како сопруга на царот на подземниот свет. Но, првобитно, на 
местото од Персефона била, можеби, Деметра, нејзината ,,мајка“ 
(Кора „девојка64 =  „ќерка“ е најчесто и првобитно само нејзина 
х и п о с т а с а ! )  и богиња на подземјето a не само на земјата. 
Остатоци од една таква постара состојба можеби имаме во пра- 
старите локални култови во Аркадија и другите ахајски области,

Неѕ., Erga 465; cf. М. Nilsson, o. c. 376, 395, 429, 433 etc.



Δημήτηρ — Έρινύς —· Περσεφόνη 625

кај што ce јавува Δημήτηρ Χθονία, Μ έλα ι να, Έρινύς, Δέσποινα (или 
Δέσποιναι), или уште постарата Πότνια (οΛΗ.Πότνιαι. Плуралот 
Πότνιαι и Δέσποιναι е секако подоцнешна творба, инаку би ce очеку- 
вал дуал, кога би ce работело за Деметра и Кора).9

Еволуцијата на таа постара религија довела по време до 
избледнување улогата на Деметра, како врховно божество на 
земјата и подземјето, до засилување улогата на нејзината ќерка 
Κόρη — Περσεφόνη и до претварање на Ζεύς καταχθόνιος во 
посебно божество на подземјето ’Ά ϊς, "Αιδης, Άϊδωνεύς или 
Πλούτων. Ако Κόρη одн. Περσεφόνη првобитно била само една 
хипостаса на Δημήτηρ, јасно е дека и 'Άιδης Πλούτων, првобитно 
бил, исто така, една хипостаса на Ζεύς (καταχθόνιος). Значи, 
во прво време имаме еден Ζεύς или Γάναξ кој бил како πατήρ 
άνδρών τε θεών τε, врховен бог на живиот свет, a како Ζεύς 
(κατα-)χθόνιος врховно божество на подземното царство на 
мртвите. Покрај него стоела и една негова сопруга, господарка на 
горниот свет на Олимпијците и живите смртници, една Πότνια, 
првобитно можеби идентична со μάτηρ θεία („мајката божија“ ; 
cf. PY Fr 1202: ma-te-re te-i-ja), веројатно почитувана и како 
господарка на земјата и подземјето, од која по време ce изделиле 
две богињи, една врховна богиња на Олимпијците во името на 
Хера (πότνια'Ήρη кај Хомер) и една богиња наземјатаиподземјето 
во името на Деметра (Δαμάτηρ одн. Δημήτηρ Χθονία). Пододна 
дошло до мешање на улогите меѓу едната Πότνια и Έρινύς одн. 
до подоцнешната Δημήτηρ (=  Δέσποινα) и Έρινύς, a кога ce 
појавила хипостасата на Δημήτηρ, нејзината „ќерка“ (KopFa >  
Κόρη) Περσεφόνη, дошло до мешање и на оваа со Έρινύς, 
дотолку повеќе што и улогата на Περσεφόνη и на старата Έρινύς 
ce крстосувале (тоа најарно ќе го согледаме во 9.-та песна на Или- 
јадата, кај што ја имаме, ка две мвста, изразена и конкретно таа 
нивна врска).

Ахајците (Грците) испраќаат една делегација, составена од 
Фојник, Одисеј и двајца гласници, до разгневениот Ахил за да 
го придобијат овега да ce измири со Агамемнон и стапи во бој 
против Тројанците. Во говорот што го одржа Фојник ce изнесува, 
покрај другото, колку е штетно и опасно кога човек не сака да 
попушти во својата љутина, спомнувајќи го прво случајот од не- 
говата најблиска околина, зашто кего го сврзува големо и интимно 
пријателство со Ахила и татко му Пелеј. Тој му раскажува за 
својот татко Аминтор, како му ce наљутил кога овој, на честите 
молби од мајка си, ce согласил најсетне да ја заведе држанката на 
татка си и по тој начин да ја задоволи мајка си, но со тоа и да му 
ce замери на татка си, на кого бил готов, во својата љутина, и рака 
да крене, само што тоа сепак не го сторил. Характеристично е

° Вид. сепак М. Nilsson, о. с. 451 — Cf. Her. IX 97,

40 Ziva Antika



626 Ммхаил Д. Петрушевски

тука ока место кај ппо ce зборува што направил таткото кога 
разбрал за врската на сина си со неговата држанка: Тој го прокол- 
нува сина си повикувајќи ги страшните Еринии и молејќи ги да 
не допуштат (кеговиот син) да дочека некогаш да држи чедо на 
своите колења, a боговите тоа му го исполнуваат — „подземниот“ 
Зевс и ужасната Персефонеја — така Фојник останал без пород; 
тој морал дури да ja напушти и татковата куќа и родниот крај и 
да ce засолни во Фтија кај Пелеј icaj што го одгледал сина му Ахил 
како свое родно чедо. Раскажувајќи му го сето ова, тој ce обидува 
да го наговори Ахила да попушти и да ce смири со Агамемнон 
за општото добро на сите Ахајци што многу трпат од Тројанците 
и од нивниот предводник Хектор. — Потоа, тој продолжува да 
му раскажува за некогашниот бој на Ајтолцше и Куретите 
околу градот Калидон: Богињата Артемида им ce беше наљутила 
на Ајтолците кога нивниот водач Ојнеј пропуштил да и принесе 
жетвена жртва иако на другите богови им беше заклал цели хе- 
катомби; таа тогаш му испратила една дива свиња за да му ja 
изрие и уништи градината на Ојнеј; кога неговиот син Мелеагар 
успеал да го убие бесното животно, започнала тешка кавга меѓу 
Ајтолците и Куретите околу главата и кожата на дивиот нерез. 
Cè додека ce држел и борел Мелеагар,Куре тите трпеле порази; 
но, кога ce наљутил овој на својата мајка Алтаја поради нејзините 
клетви (што го проколнала сина си кога тој во бојот го убил 
својот вујко, нејзиниот брат) и отишол кај жена си Клеопатра, 
Куретите почнале да победуваат. На ова место е многу типична 
сдената кога мајка му на Мелеагар, по загинувањето на брат и од 
раката на сина и, жалејки го брата си, клекната на колења, им ce 
моли на богот на подземјето Аид и на неговата страшна сопруга 
Персефонеја да и го убијат синот; тогаш од Ереб ja почула неа 
мрачната безмилосна Еринија. Мелеагар, силно разгневен no- 
pa ди клетвите на мајка си, не сакал повеќе да ce бори; но, најсетне, 
кога дошле сите да го молат, па дури и неговата жена Клеопатра, 
тој повторно ce вратил во бојот и го ослободил градот од опсадата 
на Куретите. Кај Хомера не ce кажува повеќе ништо за судбината 
на Мелеагар. Овие примери требало да го уверат Ахила да ce 
откаже од гневот и да ги прими условите и даровите што му ги 
нуди Агамемнон за да ce измират и да престане неговото апсти- 
нирање од војната.

Нас овде Hè интересира особено она што ce однесува на 
Персефона и Ериниите, нивната меѓусебна врска. Во првиот слу- 
чај, таткото на Фојник, навреден поради заводништвото на сина си 
и љубовните му односи со неговата вонбрачна жена, го проколнува 
својот син повикувајќи ги Ериниите. На тие молитви и клетви му 
ce одзиваат подземниот Зевс и ужасната Персефонеја. — Во вто- 
риот случај, мајка му на Мелеагар, разбеенета и очајна поради 
убиството на брата си, го проколнува својот син повикувајќи 
ги боговите на подземјето Аид и Персефона и биејќи ja со рацете 
силно земјата. Нејзината молба и клетва ja почула мрачната



Δημήτηρ — Έρινύς — ΓΓερσεψόνη 627

немилосрдна Еринија. Ова старо верување дека клетвите на роди- 
телите ce остваруваат ce одржало кај примитивните и суеверните 
љуѓе до ден денешен.

Толкувајќи ги овие две места од IX-та песна ка Илијадата 
(I 454—457 и I 567-572), мздавачите и коментаторите, како и дру- 
гите изучувачи на Хомера, остануваат во недоумица во врска 
со улогите и функциите на Ериниите, на Хад-Плутон и нл Персе- 
фона. Германскиот учен Pan, во Митолошкиот речник нл Рошер,10 
го здогледува мешањето на улогите на Хад и Персефона, од една 
страна, и на Ериниите, од друга (во I 454 и 571), но не изведува 
никаков закључок. Со други зборови, го повторува она што сме 
го знаеле уште од Амајс-Хенце11 за „нераспределеноста“ на нив- 
ните улоги.

Меѓутоа, и во двете меета од Илијадата, имаме драгоцени 
податоци од најстарата грчка религија и религиска практика, од 
оние најтемни страни на интимкиот живот на Хомеровите Ахајци. 
Познато е дека Ериниите биле божества што ce грижеле за одржу- 
вањето на стариот патријархален морал и поредок, a пред него, 
можеби, уште на матријархалниот.12 Тие особено ce грижат за 
одржувањето нормални односи во најстарото моногамно се- 
мејство. Ериниите ги казнуваат и прогонуваат сите убиства, зло- 
сторства, престапи и кривоклетства во родот и семејството, пред 
cè во заштита на родителите и, особено, на мајката. Но, каква е 
нивната положба и нивниот однос кон другите божества, осо- 
бено кон врховните божества на подземниот свет, кога ce знае, 
од старата грчка религија, дека Ериниите своето пребивалиште 
го имале во подземјето, во царството на умрените, дека од тука 
доаѓале на земја да ги извршуваат казните над престапниците, 
злосторниците и убијците и да ги одвлекуваат во мрачното царство 
на адот, кај што ги чекала казна за нивните греови. Тие ce, поправо, 
типични хтонични божества, мрачни сили на подземјето кај што 
владее црниот Аид—Плутон и неговата „страшна“ сопруга Пер- 
сефона, според верувањето на Хомеровите Грци одн. на старите 
Ахајци од микенската епоха. Но, од спомнатите места на Или- 
јадата разбираме и нешто повеќе, иако не е тоа така јасно и изрично 
речено. — Кога татко му на Фојник го проколнува овега да не 
дочека никогаш да му ce роди син (да ,,држи син на своите коле- 
ња“), тој им ce обриува на „грозните“ Еринии (I 454 στυγεράς б’ 
έπεκέκλετο Έρινΰς). Потоа ce вели дека боговите му ги извршиле 
молитвите, одн. клетвите (θεοί б’ έτέλειον έπαράς), но наместо 
да ce јават повиканите Еринии како извршителки на таа казна, 
како што би ce очекувало, како извршители ce јавуваат подземниот 
Зевс и страшната Персефона (Ζεύς τε καταχθόνιος καί έπαινή 
Περσεφόνεια). Βο вториот случај имаме обратна ситуација:

10 о. с. 1328ѕ.
11 K. F. Ameis — С. Hentze, Homers Ilias I Bd., стр. 111 (кон ст. Т 457).
12 Вид. и Ј. Harrison, о. с., р. 273ѕѕ,

40*



628 Михаил Д. Петрушевски

Мајка му на Мелеагар Алтаја, очајна поради смртта на брата си, 
убиен од страна на нејзиниот син Мелеагар, го проколнува сина 
си удирајќи ja земјата и повикувајќи ги Аида и Персефона да го 
казнат сина и со смрт (I 569: κικλήσκουσ’ Ά ΐδην καί επαινήν 
Περσεφόνειαν... παιδί δόμεν θάνατον); меѓутоа, на местото од Аид 
и Персефона, како извршителка на клетвата, одн. казната, ce ја- 
вува „мрачната и немилосрдна“ Еринија (τής б’ ήεροφοΐτις Έρινύς 
εκλυεν εξ Έρέβεσφιν άμείλιχον ήτορ εχουσα).

Неразбирањето улогите и функциите на „подземниот“ Зевс 
(=  Аид =  Плутон) и Персефона, од една страна, и на Ериниите, 
од друга, како што го сфатиле тоа коментаторите на Илијадата 
(Амајс—Хенце и Pan) и како што би ce помислило и во случајот 
со татко му на Фојник и со мајка му на Мелеагар, би можело да 
ce разбере и објасни како погрешно обрнување на молителите 
и барање помош на несоодветно место од страна на Аминтор и 
на Алтаја. Фојник не извршил злочин, т.е. не пролеал крв во сво- 
јот род, ами направил само еден вид морален престап, не толку 
тежок за сфаќањата на Хомеровите Грци, легнувајќи со држанката 
на татка си, за да ja задоволи својата навредена мајка. Веројатно 
затоа и не интервенирале Ериниите, иако биле изрично повикани. 
Тие во случајов не биле „надлежни“, зашто и не била пролеана 
крв, туку ce јавуваат врховните божества од подземјето кои биле 
„понадлежни“ за таков вид престапи. Според тоа би следел за- 
кључок дека Аминтор погрешно ги повикал Ериниите: требало да 
ги викне врховните божества на подземјето Плутон и Персефона. 
— Во вториот случај, мајка му на Мелеагар Алтаја им ce обрнува 
на Аид и Персефона барајќи од нив смрт за сина си зашто овој 
ja пролеал крвта на брат и. За вакво злосторство, за пролеана 
крв во родот, ce разбира, надлежна била Еринија; затоа и ce ja- 
вила таа и таа ja почула молитвата одн. клетвата на Алтаја. Хомер 
е тука краток и не кажува изрично дека Еринија му донела смрт 
на Мелеагар, но тоа е познато од подоцнешните митографи. Тоа 
би било едното толкување кое тргнува од првобитната улога на 
Ериниите: казнување на убијците за пролеана крв во семејството 
и родот. Подоцна тие ce јавуваат и со пошироки улоги — како 
заштитнички на моралните односи и пазителки на патријархал- 
ниот поредок.

Оние што мислат дека улогите на Ериниите, од една страна, 
и на Плутон и Персефона, од друга, не ce сосем јасно обележени 
на спомнатите места во Хомеровата Илијада, тргнуваат пред 
cè од текстот на Хомер претполагајќи дека Хомер, одн. старите 
Ахајци, не ги знаеле точно улогите и функциите на овие старински 
божества (Ериниите ce спомнуваат уште во најстарите ахајски 
натписи од микенско време),13 кога наместо Ериниите ce јавуваат

13 На два натписа од Кнос Fp l,8HFk<390>. Формата e-ri-nu во првиот 
натпис е веројатно неполна нам. e-ri-mi-we, но во секој случај ce однесува на 
познатото божество. И во вториот натпис ce очекува датив e-ri-nu-we, a нд 
фрагментот може да ce прочита само e-ri-nu[.



Δημήτηρ — Έρινύς — Περσεφόνη 629

Аид, одн. „подземниот“ Зевс, и Персефона и, обратно, Еринија 
на местото од Плутон (=  Аид, Хадес) и Персефона. Ако ja примиме 
оваа претпоставка како веројатна, тогаш би можеле да помислу- 
ваме на едно поинакво толкување на улогата, одн. на првобитната 
природа на Ериниите и на Аид и Персефона. Токмо тука можат 
да ни помогнат некои споредни детали од локалните култови 
на старите Ахајци, од Тесалија, Бојотија, Месенија и, пред cè, од 
Аркадија, за што делумно веќе зборувавме.

* ❖
Персефона или Περσεφόνεια (одн. Φερσεφόνεια), како што ce 

вика кај Хомер, или Περσέφασσα одн. Φερσέφασσα (атички 
Φερρέφαττα), како што ce вика во култот, е име составено од два 
елемента: 1. περσε- одн. φερσε- и 2. -φονη (одн. -φόνεί,α) или -φασσα 
(одн. -φαττα). Вториот елемент би можел да биде изведен од гла- 
голскиот корен g^hen- „бие“, „убива“ (-φασσα <  *-gwhn-t-jö). 
Долго време беше спорен првиот елемент περσε- одн. φερσε-.

Благодарение на Хесихиевата глоса εφερσεν* έκύησεν Фик14 
имаше дојдено на мислење да искомбинира една етимологија на 
Персефона Φερσε-φόνη, -φασσα одн. Φερρέ-φαττα „todschwanger“ 
(„бремена со смрт“), што П. Кречмер во својата критика15 ja моди- 
фицира и објасни како „die Todbringende“ („онаа што носи смрт“), 
за која и самиот признава дека не е нова, зашто уште старите знаеле 
за оваа етимологија, и таа, всушност, би одговарала наполно на 
природата на Персефона. Меѓутоа, ни ce чини дека А. Фик во 
своето објаснување беше поблизу до вистинската и првобитната 
природа на Персефона откривајќи го елементот φερσε- во она 
значење што ни го дава Хесихиевата глоса. Сепак, формата на 
сложенката не е обична, зашто од глосата εφερσεν ce гледа дека 
тоа би била форма од слабиот сигматски аорист од φέρω од не- 
кој периферен грчки дијалект, но и со специјално значење „носам 
во себе (во својата утроба)“, спор. го герм. gebären „para“ („ро- 
ди“), a од тие основи т.е. од сигматскиот аорист, не може да ce прави 
сложенка со вокалот -е- на крајот од првиот елемент; тие го имаат, 
нормално, вокалот -i-), како да ce изведени од глаголските именки 
на -σι(ς), но ce чувствуваат како императивни форми. Вокалот 
-е- нормално доаѓа кај формите од презентската основа, како: 
άγέ-στρατος, άγέ-χορος, άρχέ-κακος, έχέ-μυθος, φερέ-οικος, φερέ-πολις 
etc. etc. (cf. άγε-λείη), но άγησί-λαος (покрај постарото ’Αγέ-λαος), 
δοκησί-σοφος, ά(ε)ρσί-πους, άρκησί-γυιος, άνησι-δώρα, πλήξ-ι,ππος, τλησί- 
φρων, -κάρ-διος, -πονος (—φερέ-πονος), άλεξί-κακος, -φάρμακος, -λογος, 
-μ-βροτος, -ξ-ανδρος), Сложенката со φερσε- би можела да ce разбе- 
ре само од една през. основа φερσ- која не е досега забележена 
или од една номинална *φερσεσ- која исто така не е позната. 
Интересно е да ce забележи дека нејзината литерарна атичка

14 А. Fick во KZ 43, 130—153.
15 F. Kretschmer во Glotta IV 346.



630 Михаил Д. Петрушевски

форма гласи секогаш Περσεφόνη и дека не е ни еднаш забележе- 
на форма *Περρεφόνη (како што требало да гласи автентична- 
та атичка форма, според фонетските закони на атичкиот дија- 
лект, што би ja очекувале тргнувајќи од документираната атич- 
ка варијанта Φερρέφαττα (одн. Φερσέφαττ/σσα), позната од култот, 
како чисто народна форма со обата елемента предадени во прво- 
битен, изворен вид.

Треба да спомнеме дека нејзината најпозната форма Περ­
σεφόνη (со ретката нејзина постара варијанта Φερσεφόνη) е многу 
слично образувана како ΊΓισιφόνη („која ги казнува убиствата 
одн. убијците”), многу доцна забележено име на една од Ериниите. 
Само што е Персефона во култот позната во формата Φερσέφασσα, 
a не Π/Φερσεφόνη, и што Φερσεφόνη, ако појдеме од аналогното 
образување, би требало да значи „која носи одн. para убиства“ , 
ако ce согласиме дека во 1 .-от елемент ка кмего ja имаме истата 
основа како и во Хес. глоса εφερσεν έκύησεν. Меѓутоа, треба да 
потсетиме дека во елехментот *π/φερσε- може да ce крие и една глаг. 
основа *φερθ-, со дисимилација на аспиратата *περθ- кај глаголот 
πέρΟω „урнува, разбива, уништува“ (спор. го многу характерис- 
тичниот епитет и лично име Περσέ-πολις, кај што доаѓа до израз 
истиот елемент περσε-, од постарото φερσε-, како што може 
да ce види од етимологијата на зборот).16 Ако го земеме овој еле- 
мент како стварен, тогаш името Персефона би можело да ce об- 
јасни како ,,уништувачка на убиствата одн. на убијците“ и не би 
било далеку no значење од името на Τισι-φόνη, на онаа Еринија 
што ги „казнува убиствата одн. убијците“. На ова место треба 
да ja споменеме и познатата генеалогија на Евменидите (=Ери- 
ниите) од две орфички хишш, кај што ce тие обележени како ќер- 
ки на Персефона и „подземниот“ Зезс17, од кај што ce гледа 
уште поарно онаа врска на Персефона и Еринија од 1Х-та 
песна на Илијадата.

Најчестата и класична форма на HNieTO Περσεφόνη не ce 
јавува кај Хомера и наместо неа Хомер ja употребува подолгата 
форма Περσεφόνεκχ (со 1 постара варијанта, Φερσεφόνεια, позната 
кај орфичарите и од еден ракопис на Илијадата), која може да ce 
разбере како постара изведенка од женски род со суфиксот -јо- 
од една основа на машкиот род со суфиксот -eu-. И навистина 
кај простите именки тоа е нормална состојба: од машкиот род 
φονεύς би можела да ce очекува форма од ж.р. ΐΗφόνεια, како што 
ce именките од ж. р. βασίλεια, ιέρεια и сл. изведени од основите 
на машкиот р. βασιλεύς, ίερεύς исл. Меѓутоа, иако машкиот род 
φονεύς е употребен неколку пати кај Xoiviep, женскиот род *φόνεια,

16 Зборот одн. епитетот и името Περσέπολις со споредната п веројатно 
постарата форма Περσέππολις (од *Ι1ερσέτττολις) етимолошки ce сосем 
јаски. Епитетот *Περσέτυτολις е само една варијанга на хомерсгсиот епитет Πτο- 
λίττορθος.

17 O. h. XXÏX: Φερσεφόνη. . . \ 6 Ευμενιδών γενέτειρα. . . LXX: Εύμε- 
νίδες. . . I άγναί θυγατέρες μεγάλοιο Διος χθονίοιο | Φερσεφόνης τ ’. . .



Δημήτηρ — Έρινύς — ΐίερσεφόνη 631

како прост супстантив, го нема во грчкиот јазик. Но Хомер знае 
за форма на -εια и кај сложени супстантиви (иако ja нема основната 
форма од машки род на -εύς), како што е δυσαρι,στοτόκεια (,,не- 
среќната родителка на најдобриот јунак“), познатиот епитет на 
Ахиловата мајка Тетида од Илијадата (Σ 54), употребен само 
еднаш кај Хомера. И обратно, има сложени супстантиви од машки 
род на -εύς без да ja има и соодветната форма за женскиот род 
на -εια, како на пр. πατροφονεύς, употребена три пати во Хомеро- 
вата Одисеја со поспецијално значење ,,убиец на татко“ (но не 
на својот; во последново значење, т.е. „таткоубиец“ одн. ,,оце- 
убиец“ ce употребува, и кај Хомер, зборот πατροφόνος!).

Како што ce гледа, не е лесно да ce реши проблемот на вис- 
тинската и првобитната природа на богиња Персефона само врз 
основа на етимологијата на нејзиното име, на разните негови 
форми познати во грчкиот јазик. Тука може да ни помогне, во 
многу нешто, познавањего на некои детали од нејзиниот култ 
и од најстарите податоци што ги имаме за неа во Хомеровата 
Илијада, a што ги спсшнавме понапред.

Она што знаеме, a што е характеристично за култот на Пер- 
сефона, ce однесува пред cè на обредот на жртвувањето, на видог 
и на бојата на жртвуваните животни. Кај Хомера немаме директни 
податоци за жртвите што и ce принесувале на Персефона; но жрт- 
вите што им ce даваат на хтоничните (подземнчте) божества ре- 
довно биле д р н и. Во подоцнешките текстови од натписи што 
ce однесуваат на култот на Деметра, Персефона, Гаја и Даејра 
животните што им ce принесувале на спомнатите божества биле 
обично ц р н и и с п р а с н и  п р а с и ц и ,  a тоа ce прави за да 
ce измоли од нив плодност на земјата (в. Dittenberger, Syll. Inscr. 
Graec3. No 1024, 16: υπέρ καρπού Δήμητρι ύν έγκύμονα πρωτοτόκον.— 
Cf. Syll. 553, 34 No 68: υν επίτοκα). Βο маратонскиот жртвен ка- 
лендар на Prott (Fasti Gr. 48s.) за Гаја ce бара с т е л н а  крава 
(В. 92: Гтј βούς κύουσα), за Даејра, едно споредно хтонично бо- 
жество, с ј а г н а  овца (В. 12: οίς κύουσα), на елевсинската Де- 
метра с п р а с н а  прасица (В. 47 сл.: Έλευσ'.νία ύς κύουσα), 
исто така и за (Деметра) Χλόη ( =  κόρη=ΓΤερσεφόνη, B. 48: Χλόη ύς 
κύουσα). Χλόη е всушност х и п о с т а с а  на Деметра одн. млада 
(,,зелена‘4, „пролетна“) Деметра. Слично божество кај Спартанците 
е Φλοιά (= K opfa  одн. Περσεφόνη),18 за разлика од старата одн. 
„мајката“ Деметра — Δημήτηρ Κουροτρόφος,

Тоа што е Персефона во некои текстови, како ќерка на Де- 
метра, прекрасна и мила млада божица, персонификација на мла- 
дата пролет, а во култот и во најстарите Хомерови текстови 
страшно божество на подземното дарство што ги убива, и тоа нај- 
младите суштества, па и децата во утробата, не треба да Hè чуди

18 Вид. ја истоимената глоса кај Hesych. s. v.



632 Михаил Д. Петрушевски

и збунува, зашто во старите култови многу често едно и исто бо- 
жество може да биде и добро и лошо; и најдобрите можат да ce 
„наљутат“ и да ce покажат лоши и пакосни, ако љуѓето не ги почи- 
туваат и не им ги принесуваат редовно должните жртви и други 
дажби. Кај Хомера и во локалните култови на старите Ахајци 
многу често ce јавуваат божества, што ги знаеме од подоцна како 
светли и добри, во една помрачна боја: Аполон е заштитник и 
добар бог за Тројанците, но за Ахајците (=  Грците) тој е злоко- 
бен бог што им испраќа речиси редовно само болести и несреќи. 
Таква е кај Хомера и Персефона повеќе лоша отколку добра; 
затоа таа и го носи тука постојаниот епитет έπαινή („страшна“), 
што и одговара сосем добро за една богиња на подземното цар- 
ство на мртвите, за сопругата на Хадес, на дрниот и невидливиот 
Аид(онеј) или Плутон.

❖❖ *
Како да ce објасни „крстосувањето“ на улогите на Персе- 

фона и Еринија во IX-та песна на Илијадата? Мене ми ce чини 
дека во спомнатата IX песна на Илијадата имкме остатоци од 
една постара состојба во религијата и култот на старите Ахајци, 
кај што Персефона, како х и п о с т а с а  на Деметра, можела 
да ce јави едновремено и како хипостаса на Еринија, зашто токмо 
во ахајската Аркадија и е забележен култот на Δημήτηρ Έρινύς. 
He е случајно што атрибутите Πότνια и Δέσποινα им припаѓаат 
на Ериниите,19 како и на Деметра и Персефона. Изедначувањето 
од една страна на Деметра со Персефона, a од друга на Деметра 
со Еринија, покажува дека би морало негде да ce очекува изедна- 
чување и на Персефона со Еринија, зашто тоа би следело како 
логичен закључок. Според тоа, ако кај најстариот и најдобриот 
познавач на Ахајците, на нивните односи и обичаи, ce сретиме и 
со вакво „мешање“ на улогите меѓу Персефона и Еринија, треба 
да ce сетиме дека Персефона на тоа мето е само една з a м е н a и 
една хипостаса на Еринија, исто онака како што Деметра во кул- 
тот на аркадската Телпуса била само една хипостаса на Еринија 
или обратно. Значи, во крајна линија, н е  ce  р а б о т и  з а  ме-  
ш а њ е  н а  у л о г и т е ,  ами за појава на едно божество со две, 
три или повеќе функции, па според тоа и имиња, Во IX-та песна 
на Илијадата имаме, според тоа, и една Περσεφόνη Έρινύς одн. 
Έρινύς-Περσεφόνη, аналогно на Δημήτηρ-’Ερινύς, како, од Друга 
страна, и на Δημήτηρ-Κόρη или Δημήτηρ-Χλόη.

*

Интересно е да ce забележи дека имињата на Деметра и 
Персефона доденес не ce документирани во на^старите ахајски 
текстови од микенската епоха. Но нивните култови можат да ce

19 Кај Aisch. Sept. 887; Soph. Oid. K. 84.



Δημήτηρ — Έρινύς — Περσεφόνη 633

кријат под името на некоја од многуте Потнии.20 Меѓутоа, името 
на Еринија, по секоја веројатност како име на божество, доку- 
ментирано е на два натписа од Кнос.21

Скопје. М. Д. Летрушевски.

R É S U M É

М. D. Petrusevski: ΔΗΜ ΗΤΙΙΡ — ΕΡΙΝ ΤΣ — ΠΕΡΣΕΦΟΝΗ

L’auteur de l’article précédent part du chant IX de l’Iliade où l’on rencontre, 
à deux endroits (I 454—457 et 567—572), une „confusion“ de rôles entre Perséphone 
et Érinys, comme Ameis-Hentze {Homers Ilias /, p. I l l ,  sous le vers I 457) et A. Rapp 
(dans Roscher, Ausführl. Lex. d. griech. u. rom. Myth., I, pp. 1310—1336, s. v. Erinys) 
l’avaient interprété.

Dans le premier endroit, le père de Phénix, offensé par Phénix, qui avait 
séduit sa maîtresse et maintenu des relations amoureuses avec elle, maudit son fils 
Phénix en invoquant les Érinyes. C’étaient Zeus Infernal (Ζευς καταχθόνιος) et 
„la féroce Perséphone“ (έπαινή Περσεφόνεια) qui réalisèrent ses voeux. — Dans 
le second endroit, la mère de Méléagre, furieuse et désolée par le meurtre que son 
fils avait commis sur le frère de celle-ci, maudit son fils Méléagre en invoquant les 
dieux des enfers, Hadès et „la féroce Perséphone“ , et frappant la terre de ses deux 
mains, leur demande de donner la mort à son fils. C’était Érinys „au coeur impi­
toyable“ qui entendit ses imprécations.

L’auteur avance l’hypothèse que Perséphone et Érinys, dans les deux endroits 
cités, seraient deux formes de la même divinité chthonienne c-à-d. que Perséphone, 
comme une fille — Κόρη — de Déméter, la divinité de la terre ( =  Terra Mater; cp. 
l’étymologie de son nom Δημήτηρ de Δα- Δη- «terre» et μάτηρ, μήτηρ «mère», 
dernièrement chez A. Heubeck, Praegraeca, pp. 76—78), pourrait être comparée 
avec Érinys, qui d’après la plus ancienne généalogie (dans la Théogonie d’Hésiode, 
vv. 184—185) était de même une fille de la Terre {= Γαΐα); cp. la possibilité 
d’une parétymologie du nom Έρινύς de *έρ(α)- «terre» (dans έραζε «sur la terre») 
βί ΐνις «fils; fille» (les deux éléments provenant du fond chypriote, c.-à-d. achéen; 
v. P. Chantraine, Diet. étym. de la langue grecque, s. vv. έρα et Ινις). D ’après une 
autre généalogie, celle des Hymnes orphiques (O. h. XXIX et LXX), les Euménides 
( = Erinyes) étaient des filles de Perséphone et du grand Zeus Infernal (O. h. XXIX; 
Φερσεφόνη. . . Ευμενιδών γενέτειρα, et LXX: Εύμενίδες. . . άγναί θυγατέρες με­
γάλοι ο Διός χθονίοιο -Φερσεφόνης τ ’).

D’autre part, d’après une ancienne étymologie populaire le nom de Persé­
phone (Περσεφόνη, Φερσεφόνη, Φερσέφασσα) dériverait de πέρθω «détruire; démolir» 
(et, p. ext., «venger») et φόνος «meurtre», c.-à-d. elle rappellerait l’étymologie 
du nom Τισ^φόνη, une des trois Érinyes — «la Vengeresse des meurtres» (pour la 
composition cp. περσέπ(π)ολις de *περσέπτολις =  πτολίπορθος, qui est du point 
de vue étymologique tout à fait clair).

Si l’on rappelle le culte achéen de Thelpousa en Arcadie d’une Déméter Érinys 
(Paus. VIII 25, 1—7) et le fait que les Érinyes étaient des divinités très anciennes, 
connues dès l’époque mycénienne (le nom d’Érinys — e-ri-nu — étant attesté dans 
deux inscriptions de Cnossos: Fh <300> et Fp 1,8), on serait près de supposer en 
Déméter et sa fille Perséphone de vraies hypostases d’une divinité chthonienne par 
excellence, qu’était^ l’ancienne Érinys. Les substitutions de Perséphone, ainsi que 
de Déméter, par Érinys et vice versa semblent confirmer l’hypothèse avancée ci- 
dessus.

20 Ha np. bo името на si-to-po-ti-nbja (=  σίτων или Σιτώ πότνια) од 
Микена Oi 701 ; 3. — Вид. Anna Morpurgo, Myc. graec. Lex. s. v. potinija

21 Спор. ja фуснотата бр. 13.


