
ПОРЕКЛО ОРЕОЛА И АНТИЧКА ЕПСКА 
ТРАДИЦИЈА

Представа о ореолу и нимбусу, који су ce као атрибути над- 
земаљске и божанске светлости и сјаја y ликовној уметности при- 
мењивали од антике и одржали све до данас, има врло далеку 
преисторију. Она потиче из древних религиозних схватања старих 
и најнепосредније je повезана са веровањем y епифанију, односно 
y могућност „појављивања“ или „откривања“ божанства пред 
људима,

Од давнина су људи чврсто веровали да им ce „небесници“ 
— богови, анђели, свеци — као и друга натчовечанска бића — 
хероји, духови умрлих — јављају из својих небеских виеина, да 
им шаљу разне поруке и знаке, да ce чак и сами појављују и кат- 
кад лично бораве међу људима, на земљи. Да je ово веровање 
врло старо и распростањено, доказују многобројне приповетке и 
легенде код разних. народа y којима су обрађени слични мотиви1, 
a нарочито су њиме богате библијске и хришћанске легенде. По- 
тичући, дакле, још из праисторијских времена, веровање y епифа- 
нију преносило ce и y доцније, историјско време и нашло je своје 
место нарочито y митској и епској традицији.

Ни античка традиција, митска2 као и легендарна3, a нарочито 
епска4 није лишена оваквих схватања. Са веровањем y епифанију 
сусрећемо ce већ y хомерским еповима, али оно има значајно место 
и y постхомеровско доба као и y римској епској поезији, из које 
Вергилијева Енеида пружа највише примера.

Интересантно je y вези са нашом темом подсетити ce и раз- 
мотрити неке заједничке моменте који су карактеристични за 
античку традицију кад je реч о епифанији, као и на циљеве или

1 Најстарије и најраспрострањеније су бајке са мотивима из времена 
„Кад je господ бог по земљи ходао“ .

2 Најстарији примери y Хомерским химнама: Афродити (iV), Аполону (I), 
Деметри (V), Дионису (или „Разбојници“ — VII). — Све ce оне одиграваху y 
преисториско време.

3 Легендарне епифаније потичу из доцнијег, историског времена, где 
ce богови најчешће појављују као помагачи y борби: На пр. Херодот V 75; 
Паусанија VIII, 10. Друга врста су тзв. „ареталогије“ : На пр. Херодот VI 61.

4 Многобројне епизоде y Хомеровим еповима, као и код Вергилија. 
В. даље нап. 7—14.



616 Душица Петрушевска

разлоге из којих ce божанства појављују и начин на који они то 
раде. Најчешће су богови међу људима за то да им активно помогну 
или да их заштите, да их посаветују или предупреде да не упадну 
y какву невољу5. Врло често, прерушени y обичне и неугледне смрт- 
нике, они лутају по земљи, награђују добро, кажњавају зло — већ 
према томе како ce људи према њима опходе и како заслуже.6 
Код Хомера и Вергилија они често лично учествују y разним акци- 
јама невидљиви или обавијени маглом.7 Понекад ce препознају 
само по гласу8, некад су видљиви9. И ту ce богови појављују y 
туђем облику10, па их људи ипак препознају; други пут их опет 
не могу ирепознати11, тако да je божанство принуђено да ce само 
открије.12

Поред иатчовечакског изгледа, величине и лепоте, као једно 
типично обележје којим ce богови при епифанији (како епској, 
тако и митској и легендарној) одликују од обичних људи, спомиње 
ce сјај и светлост13. И код Хомера и код Вергилија божанства ce 
врло често појављују y свом натприродном и надземаљском 
сјају, обавијени светлим облаком или заоденути изузетном, заслеп- 
љујућом светлошћу. Тај сјај или светао облак понекад обавија 
целу божанску фигуру, понекад светлост зрачи само из појединих 
делова тела — главе, очију — или одеће.

Овакве представе произашле су из веровања старих према 
којем су богови живели y највишим слојевима атмосфере (αιθήρ, 
aether), y једној чистијој и суптилнијој средини него што je ова доле, 
на земљи. Живећи y пространствима која су y непосредној близини 
звезда и њиховог огњеног сјаја, они су и сами добијали нешто од 
огњене природе. Богови су чак и онда када су напуштали своја 
стална пребивалишта носили са собом и око свога лика или стаса 
еманацију те блиставе атмосфере. Она их je свуда пратила и била 
један од њихових најбитнијих атрибута. Тај атрибут био je дово- 
љан да открије присуство божанства на земљи и да људе испуни 
усхићењем или страхопоштовањем. Понекад су божанства пре- 
носила овај знак своје моћи иа одабране хероје или на обичне

5 У том смислу најпопуларнија je анегдота о песнику Симониду (Cic. 
De orat II 86).

6 Мотив бајке, који ce повремено јавља код Хомера (на пр. Одисеја XVII 
485 ид.) и код других — римских — писаца (на пр. Катул LXIV 384 ид.). Нај- 
популарнији пример je бајка о Филемону и Баукиди, сачувана y Овидијевим 
Метаморфозама (VIII 616 ид.).

7 На пример Афродите y Илијади (III 374). Хефајст (y V 23 ид.), Аполон 
(y XVI 788 ид.), Посејдон (y XX 318 ид.).

8 Аполон y Илијади (XX 375).
9 Атена y Илијади I 197; Венера y Вергилијевој Еиеиди II 589 ид., VIII 

608 ид.
10 Афродита као стара жена y Илијади III 384; Посејдон као Калхант y 

XIII 43 ид.; Аполон као Перифант XVII 322 (упор. Енеиду I 214).
11 Аполон као Асије y Илијади XVI 715 ид. или као Ликаон y XX 79 ид.
12 Као на пример Атена Одисеју y Одисеји XVIII 312.
13 Horn. hymn. V 188 ид.; hymn. II (Apoll.) 263; hymn. II 86; hymn. IV 84; 

hymn. V 278; Iliad. I 200; Verg. Aen. I 402; 588; II 590; 615; IV 358; lui. Valer. 
Res gestae Alex. M. I l l  66—68.



Порекло ореола и антмчка епска традиција 617

смртнике с којима су имали одређене планове, као и на средину 
y којој су боравили.14

Међутим, представа о светлости и сјају као нечем својстве- 
ном богу и божанској природи није само грчка особеност. Довољно 
je подсетити ce какву улогу игра светлост при епифанији y Старом 
и Новом завету. Неколико паралела из Библије15 врло су илустра- 
тивне и индикативне y том погледу, и показују да су овакве пред- 
ставе и схватања природна, општељудска и да ту Грци нису мо- 
рали бити учитељи других народа. Али грчком духу припада 
заслуга за онај „један корак даље“ који je био потребан да би ce 
овом појму дао посебан израз y уметничком представљању и да 
ce за тај израз одабере облик нимбуса и ореола16.

Још средином прошлога века (1859. године) објавио je Сте- 
фани своју исцрпну студију y којој je проучио порекло нимбуса 
и његову примену и значење y грчко-римској уметности. Он je 
први указао на многобројне примере из античке епске традиције, 
односно на сликовите песничке описе, према којима je доцнији 
уметник могао да створи ликовну представу златносјајног облака 
из кога зрачи светлост17. Генезу нимбуса и сродних атрибута y рано- 
хришћанској уметности изложио je почетком нашега века y својој 
докторској дисертацији А. Крике18. Јасно je, према томе, да и 
иимбус и ореол, који су ce као симболи божанског сјаја и светачке 
„славе“ — одатле термини δόξα и gloria — y хришћанској иконо- 
графији задржали и до даиас, имају порекло старије од саме хриш- 
ћанске религије19.

14 Илијада XVIII 205; 214; 225 ид.; V 4; Plut. Alex. 63. Поред овде цити- 
раних места упућујем још на Пфистеров чланак y PW RE  Suppl. IV s. v. Epi­
phanie (стр. 315 ид.) Минцеорв y Bd. XVII s. v. Nimbus (стр. 592 ид.).

15 Стари завет, књ. Изл. 34, 29: „напокон Мојсије сиђе са Синајског 
брда. Силазећи с брда имао je y рукама плоче свједочанства. Није ни знао да 
из њешва лица, збо1 разГовора с Јахвом, избија свјетлосш“. Лука, 9, 28—32: „Око 
осам дана послије тога узе са собом Петра, Ивана и Јакова те ce успе на брдо 
да моли. Док je молио, промијени ce њешво лице, a одећа му постаде бијела и 
сјајна. И гле, два човјека, Мојсије и Илија, почну с њим разговарати. Појавише 
ce y сјају. . .“ Упор. Матеј, 17, 5: „Док je још говорио, прекрије их свијетао 
облак“ .

16 Ludolf Stephani, Nimbus und Strahlenkranz in den Werken der alten Kunst 
y Mémoires de l’Académie des sciences de St. Petersbourg C, série IX, 1859, стр. 94 
(454): „Allein ein Schritt weiter ist es, dieser Vorstellung in den Kunstdarstellungen 
einen besonderen Ausdruck zu geben und zu diesem Ausdruck gerade die Form des 
Strahlenkranzes und des Nimbus zu wählen. Dieser Schritt ist es, was der griechische 
Geist als sein vollständiges, ungeschmälertes Eigentum zu beanspruchen berechtigt 
ist.“ Cf. Münzer, o. c. стр. 601.

17 Stephani, o. c. стр. 9 (369) ид. ; cf. Münzer, o. c. стр. 597.
18 Adolf Krücke, Der Nimbus und verwandte Attribute in der frühchristlichen 

Kunst. Inaugural-Dissertation, Strassburg 1905.
19 Cf. De Waal y F. X. Kraus, Real-encyklopädie der christlichen Alterthü- 

mer, II Bd. (стр. 496-—499) s. v. Nimbus и Münz y Bd. 1 (стр. 104—105) s. v. Aureola, 
као и Münzer, o. c. стр. 599 ид. ; упор. иТће Oxford Classical Dictionary (1957), 
стр. 609, s. v. Nimbus.



618 Душица Петрушевска

Идеја, дакле, да ce личности које ce одликују божанском 
природом обележавају нимбусом (који je y вези са религиозним 
схватањима узет из небеских сфера), као и сам термин потичу из 
антике20. Али није било увек лако на споменицима ликовне умет- 
ности представити такав сјајан облак који би обавијао целу фи- 
гуру и пратио све њене покрете; тако ce представа нимбуса свела 
на једну опште прихваћену конвенцију: на сјајан, светао као пла- 
мен, круг који окружује само главу. Овај нимбус има два главна 
облика: некад je το обичан диск који може да ce обликује само 
једном кружном цртом, и то je нимбус y ужем смислу речи; некад 
ce појављује као ореол са дивергентним зрацима, a понекад су 
комбинована оба облика, са мање или више фантазије. ГТретпоставља 
ce са доста веродостојности да je представа месеца инспирисала 
први облик, a представа сунца други21.

Међутим, и поред ових утврђених и познатих чин>еница о 
пореклу нимбуса и ореола, аутор исцрпног чланка y речнику хриш- 
ћанске археологије и литургије А. Леклерк, иако je могао користити 
резултате својих претходника, дошао je 1935. године на изнена- 
ђујућу идеју: он je појаву нимбуса и ореола y ликовној уметности 
повезао са једном практичном потребом y скулптури. Наиме, 
он je закључио да je овај симбол почасти настао из „прозаичне 
потребе“ и предострожности, да ce главе статуа заштите од оште- 
ћења, и да ce потом са скулптуре пренео и на друге ликовне умет- 
ности22. О неодрживости оваквих схватања дао je свој суд Мин- 
цер23, који je, y новије време (1936). написао најпотпунији енцикло- 
педијски чланак и дао најсвестранији преглед свих проблема и 
питања, као и литературе и извора y вези са нимбусом. Али ce 
чак и код Минцера, као и код других аутора одговарајућих чланака, 
може приметити да су за своје радове користили податке из лите- 
ратуре, a не из извора. To ce види из чињенице што ce код свију 
њих појављују и понављају увек исти цитати или ce упућује на 
оне исте примере које je још Стефани, пре више од 100 година, 
забележио.

У вези са темом коју сам y наслову поставила, упутила бих 
на два врло типична места из Одисеје која су промакла прво са- 
мом Стефанију, a за њим и свима другим ауторима споменутих 
енциклопедијских чланака. To су стихови из XVIII (351—354) и 
XIX (36—40) певања.

20 Servius, ad Ver g. Aen. II 588, 616; V 835; IX 615 i X 634; cf. Münzer 
o. c. стр. 598—599; Oxf. Class. Diet., 1. c.

21 Daremberg—Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, 
t. IV (стр. 84—85), s. v. Nimbus; cf. Stephani, o. c. стр. 96 (456).

22 H. Leclerq. y Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, t. XII 
(стр. 1275) s. v. Nimbe (нарочито овај део: . . Il s’agissait de fixer un fil de métal 
destiné à protéger la tête des statues contre les avaries : et ce qui n’était qu’une précau­
tion bien prosaïque devint un symbole d’honneur. En passant de la statue à la fresque 
et à la mosaïque, le nimbe perdit sa signification et en prit une nouvelle.. . “).

23 Münzer, o. c. стр. 600.



Порекло ореола и античка епска традиција 619

Ево најпре тог првог места y оригиналу (и y преводу М. Н. 
Ћурића) σ (=XVIII) 351—355:

,,κέκλυτέ μευ, μνηστήρες άγακλειτής βασιλείης, 
οφρ’ εΐπω  τά  με θυμός ένί στήθεσσι κελεύει, 
ούκ άθεεί οδ’ άνήρ Ό δυ σ ή ϊο ν  ές δόμον ϊκει* 
έμπης μοι δοκέει δα ΐδω ν σέλας έμμεναι αύτού 
κάκ κεφαλής, έπεί οΰ οί ένι τρίχες ούδ’ ήβαιαί.“

(„Дедер чујте ме људи, о славне краљице просци, 
да вам нешто рекнем што срце ме гони y грудма: 
н и ј е  б е з  б о г а  т а ј  Одисеју д о ш a о y дом!
Ено с и ј а  с в е т л о с т  с а  њ е г о в е  г л а в е  к’о л у ч и ,  
како ce чини, кад на њој ни једне длачице нема!“)

A ево сада и другога места τ (=Х1Х) 36—40:

,,ώ  πάτερ, ή μέγα  θαύμ,α τόδ’όφθαλμοΐσι όρώμαι. 
έμπης μοι το ίχο ι μεγάρων καλαί τε  μεσόδμαι 
είλάτιναί τε  δοκοί καί κίονες ύψόσ’εχοντες 
φαίνοντ’ όφθαλμοΐ’ς ώς εί πυρός αίθομένοιο. 
ή μάλα τ ις  θεός ένδον, οι ούρανόν εύρύν έχουσι.“

(„4  y д ο в е л и к о ,  оче, п р и м е ћ у ј е м  очима својим! 
Заиста з и д о в и  к у ћ н и и т р е м о в и б л и с т а ј у  лепи, 
ј е л о в и  р о г о в и  с ј а ј у  и в и с о к и  с т у б о в и  озго, 
с в е  м и  п р е д  о ч и м а  б л и с т а  к’о о г а њ  д а п р е д а

м н о м  г о р и ,
н е к и  з а ц е л о  ту б о г  из  ш и р о к о г  п р е б и в а  н е б а . “ 
(Све подвучено je моје! — Д. П.)

И y једном и y другом случају, присуство богиње Атене (Па- 
ладе), која ce пре тога открила једино своме љубимцу Одисеју, 
je то које изазива и на глави прерушеног Одисеја y просјака и y 
дому његовом онај сјај и блесак који и Телемах, y другом случају, 
и Еуримах, y првом, приписују присуству бога иако о томе нису 
потпуно свесни, јер ce њима Атена није јавно показала.

Очигледно je да je y првом случају о п и с  о р е о л а  о к о  
О д и с е ј е в е  г л а в е  и л у с т р а т и в н и ј и  и и з р а з и т и ј и  
о д  с в и х  д о с а д а  ц и т и р а н и х  м е с т а  из  Х о м е р а  
која су ушла као примери на одговарајућа места y енциклопеди- 
јама, д о к  j e  д р у г и  п р и м е р  врло сликовит и к а р а к т е -  
р и с т и ч а н  з а  е п и ф а н и ј у ,  п р и  к о ј о ј  ce  б о ж а н с к и  
с ј а ј  п р е н о с и  н а  ц е л у  о к о л и н у  и ό  т к р и b a п ри- 
с у с т в о  б о г а .  Штета je и свакако пропуст што су ова два тако 
типична примера измакла оку толиких педантних истраживача, 
па нису искоришћена y одговарајућој литератури.

Скоије. Душица Пешрушевска.



620 Душица Петрушевска

R É S U M É

Dusica Petrusevska: L'ORIGINE DE L’AURÉOLE ET LA TRADITION 
ÉPIQUE ANCIENNE

L’origine du nimbe et de l’auréole, lesquels se sont maintenus jusqu’ à nos 
jours comme attributs d’une lumière éblouissante surnaturelle et comme un reflet 
de la „gloire céleste“, est très ancienne. L’idée d’attribuer le nimbe à des personnages 
marqués d’un caractère divin est étroitement liée aux conceptions religiouses des 
anciens et elle se rapporte directement à l’épiphanie. Les exemples de la tradition an­
tique, surtout de l’épique, ainsi que ceux de la Bible, montrent la voie et la manière 
comment cet insigne pouvait prendre sa naissance ainsi que sa représentation et 
application postérieures sur les monuments d’art.

Parmi les nombreux exemples de diverses épiphanies tirés des oeuvres homé­
riques, l’auteur a réussi à trouver deux nouveaux endroits, d’ailleurs très caractéristi­
ques et typiques, qui n’étaient pas jusqu’à présent cités dans les recherches et les 
articles des savants antérieurs. Tous les deux proviennent de l’Odyssée. C’est d’abord 
σ 351—355:

,,κέκλυτέ μευ, μνηστήρες άγακλειτής βασιλείης, 
οφρ’ εϊπω τά με θυμός ένί στήθεσσι κελεύει, 
ούκ άθεεί бб’ άνήρ Όδυσήϊον ές δόμον ικει* 
εμπης μοι δοκέει δαΐδων σέλας έμμεναι αύτού 
κάκ κεφαλής, έπεί ούοί  ένι τρίχες ούδ’ήβαιαί.“

L’autre exemple est tiré de τ 36—40:

,,ώ πάτεp, ή μέγα θαύμα τόδ’ όφθαλμοΐσί όρώμαι. 
εμπης μοι τοίχοι μεγάρων καλαί τε μεσόδμαι 
είλάτιναί τε δοκοί καί κίονες ύψόσ’ Ιχοντες 
φαίνοντ’ όφθαλμοΐς ώς εί πυρός αίθομένοιο. 
ή μάλα τις θεός Ινδόν, οΐ ουρανόν εύρύν εχουσι“ .

Dans tous les deux cas, c’est la présence de la déesse Athène (Pallade), révélée 
auparavant seulement à Ulysse, qui suscite l’éclat et la lumière éblouissante sur la 
tête et dans la maison d’Ulysse que Télémaque, dans le premier cas, et Eurymaque, 
dans le second, attribuent à la présence d’un dieu, quoiqu’ ils n’en soient pas tout à 
fait conscients, étant donné qu’ Athène ne leur fut pas révélée auparavant.


