
DIE ENTWICKLUNG DER MEDIZIN IN ROM UND DAS VERHÄLT­
NIS DER RÖMER GEGENÜBER DER ÄRZTLICHEN TÄTIGKEIT 

VON DEN ANFÄNGEN BIS ZUM BEGINN DER KAISERZEIT*

Betrachtet man die Entwicklung der römischen Literatur und 
der römischen medizinischen Wissenschaft in ihren Anfängen, so stößt 
man auf einen eigenartigen Widerspruch. Während auf dem Gebiet 
der Literatur schon relativ früh, in der ersten Hälfte des 3. Jhs v. Chr., 
griechische Dichtung übernommen, umgedichtet und in lateinischer 
Sprache der Leserschaft dargeboten wurde, während sich in der Fol­
gezeit aus diesen den Griechen nachempfundenen Werken eine typisch 
römische Literatur herausbildete, brauchte die griechische Medizin 
erheblich längere Zeit, nahezu 150 Jahre, um in Rom wirklich Fuß 
fassen zu können, und außerdem wurde sie von den Römern nicht in 
der Weise übernommen, daß man, wie im Falle der Literatur, eine 
eigenständige römische Wissenschaft daraus entwickelt hätte. Die 
Medizin blieb, auch nach ihrer Anerkennung, im Grunde ein Fremd­
körper im Kranz der römischen Wissenschaftszweige und Domäne 
griechischer Ärzte.

Als L. Livius Andronicus, ein freigelassener griechischer Kriegs­
gefangener eines Angehörigen der gens Livia, etwa um die Mitte des 
3. Jhs v. Chr. Homers Odyssee in saturnischem Versmaß ins Lateini­
sche übersetzte und dieser Dichtung den Namen Odusia gab, wurde 
dieses Unternehmen von den Römern durchaus mit Beifall aufgenom­
men* 1. Offensichtlich nahm zu dieser Zeit niemand Anstoß daran, 
daß auf diese Weise griechisches Gedankengut im römischen Staats­
gebiet Verbreitung fand. Wie sehr diese erste griechische Dichtung 
im römischen Gewände geschätzt wurde, wird daraus deutlich, daß

* Dieser Aufsatz ist die überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages, 
den der Verfasser anläßlich seines Habilitai ions Verfahrens gehalten hat.

1 Z u  Ciceros Zeiten beurteilte m an die Odusia freilich anders. Doch gibt 
Cicero zu bedenken, daß nichts gleich bei der Erfindung ohne Tadel sei (Brut. 18, 
71 nihil est enim simul et inventum et perfectum), und fährt dann weiter fort: nam 
et Odyssia Latina est tamquam opus aliquod Daedali et Livianae fabulae non satis 
dignae, quae iterum legantur.



486 Joachim-Friedrich Schulze

die Odusia lange Zeit Schulbuch war; denn wir hören von Horaz2, 
er habe sie bei seinem Lehrer Orbilius, den er bezeichnenderweise 
plagosus, also „prügelfreudig44, nennt, lernen müssen. Derselbe Livius 
Andronicus wurde mit der Bearbeitung einer griechischen Komödie 
und Tragödie beauftragt, als die Aedilen auf Grund eines Senatsbe­
schlusses erstmalig im Jahre 240 zu den ludi Romani3 je eine griechi­
sche Tragödie und Komödie in lateinischer Sprache aufführen ließen. 
Vielleicht hatten römische Soldaten, die in Sizilien Dienst taten4, Ge­
fallen an den dort gebotenen Aufführungen griechischen Theaters 
gefunden und so den Boden für eine allgemeine Rezeption griechi­
scher Theaterstücke mit bereitet.

Nicht lange nach Livius Andronicus tritt im Jahre 235 der erste 
r ö m i s c h e  Dichter, Cn. Naevius, mit Theateraufführungen an die 
Öffentlichkeit5. Als er als erster Komödien in lateinischer Sprache 
schreibt, lehnt auch er sich noch eng an griechische Vorbilder an, wie 
beispielsweise seine Tarentilla und andere seiner Komödien erkennen 
lassen. Alle diese Theaterstücke werden von den Römern mit Beifall 
und Freude aufgenommen, und diese Aufgeschlossenheit gegenüber 
griechischem Gedankengut scheint ein bewundernswertes Selbstbe­
wußtsein dieses zur Vormacht strebenden jungen Staates zu zeigen. 
Aber der Schein trügt. Die allzu bereitwillige Aufnahme griechischen 
Wesens und der Philhellenismus führender Familien — z. B. der Sci- 
pionen — riefen sehr bald Nationalisten und Konservative unter Füh­
rung des Cato auf den Plan, die mit allen Mitteln versuchten, dem 
Eindringen griechischer Denkungsart Einhalt zu gebieten. Der grie­
chische Einfluß mochte auf literarischem Gebiet zunächst und über­
haupt als nicht gefährlich empfunden worden sein, weil griechische 
und römische Auffassung in dieser Beziehung manche Übereinstim­
mungen aufwiesen und Berührungspunkte hatten. Trotz aller Bemü­
hungen der Partei der Griechengegner, den griechischen Einfluß ein­
zudämmen, hat dieser ohne wesentliche Einschränkung fortgewirkt,

2 Hör. ep. 2, 1, 69 ff.
3 Cic. Brut. 18, 72: atqui hic Livius primus fabulam C. Claudio Caeci filio 

et M. Tuditano consulibus docuit anno ipso ante, quam natus est Ennius, post Ro­
mam conditam autem quarto decimo et quingentesimo. Daß diese Aufführung an 
den ludi Romani, allerdings des Jahres 239 stattgefunden habe, berichtet Cassiodor 
Chron. S. 128 (Mommsen) a. u. c. 515: C. Manlius et Qu. Valerius. His conss. ludis 
Romanis primum tragoedia et comoedia a Lucio Livio ad scaenam data. Siehe auch 
Cic. Tuse. 1,3. Cato 14, 50. Daß die Römer griechische Stücke in lateinischem Ge­
wand aufführten, bestätigt neben anderen auch Diomedes 1,498, wo er ausdrücklich 
Livius Andronicus nennt: ab his (Graecis) Romani fabulas transtulerunt, et constat 
apud illos primum Latino sermone comoediam Livium Andronicum scripsisse.

4 Vgl. J. Bieler, Geschichte der römischen Literatur, Bd. I Berlin 1965, S. 33. 
B. sieht einen Zusammenhang zwischen dem Zeitpunkt der Aufführung einer Tra­
gödie und einer Komödie durch Livius A. und der Beendigung des ersten Punischen 
Krieges. Er weist daraufhin, daß die römischen Soldaten in Sizilien Gelegenheit 
hatten, griechisches Theater kennenzulernen.

5 Gell. XVII 21, 45: Anno deinde post Romam conditam quingentesimo unde­
vicesimo .. . Cn. Naevius poeta fabulas apud populum dedit, quem M. Varro in 
libro de poetis primo stipendia fecisse ait bello Poenico primo idque ipsum Nae­
vium dicere in eo carmine, quod de eodem bello scripsit.



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 487

und die Partei der Philhellenen konnte ihren Einfluß sogar vergrößern, 
wie das Beispiel des Scipionenkreises zeigt. Auf dem Gebiet der Heil­
kunde und der medizinischen Wissenschaft lagen die Dinge wesentlich 
anders, und wir müssen uns fragen, wie das Phänomen zu erklären 
ist, daß es auf diesem Gebiet zu einer eigenständigen römischen Ent­
wicklung nicht kam6.

Um diese Frage beantworten zu können, ist zunächst ein kurzer 
Blick auf die griechische Medizin notwendig.

Wie bei allen Völkern, ist auch bei den Griechen die älteste 
Medizin die Volksmedizin gewesen7. Ihr Anliegen war es, mit möglichst 
allen verständlichen und allen zugänglichen Mitteln der Krankheiten 
Herr zu werden, so daß in den meisten Fällen jeder zunächst sein eige­
ner Arzt war. Im Laufe der Zeit bildete sich dann eine Gruppe von 
Menschen heraus, die vom Heilen mehr verstanden als die übrigen. 
In der Ilias Homers8 * begegnen uns bereits als Wundärzte Podaleirios 
und Machaon, Söhne des Asklepios, die als ίητήρ’ άγαθώ, als „gute 
Ärzte“, bezeichnet werden. Es ist nicht verwunderlich, daß solche 
ίητροί πολυφάρμακοι0, die sich auf Zubereitung und Anwendung 
von Heilmitteln verstanden, besonders gesucht waren. Die große 
Wertschätzung, die der Arzt genoß, wird im 11. Gesang der Ilias be­
sonders deutlich. Als Machaon im Kampf verwundet wird, fordert 
Idomeneus den Nestor auf, er solle sich mit dem Verletzten zu den 
Schiffen begeben; denn der Arzt sei ein Mann, der viele andere auf­
wiege 10.

In der Odyssee ist der ιατρός nicht mehr wie in der Ilias vor­
nehmlich Wundarzt, der sich der im Kampfe Verwundeten annimmt, 
sondern sein Stand befindet sich bereits auf einer gesellschaftlich hö­
heren Stufe. Er erscheint als Mann, der der Gemeinde dienlich ist, 
als δημιουργός, neben Vertretern anderer Berufssparten, neben dem 
Seher, dem Baumeister und dem Sänger, die alle anerkanntermaßen 
hohes Ansehen im Volke genießen. Das wird ausdrücklich in der Odys­
see betont, wo es darum geht festzustellen, wer einer Einladung für 
würdig gehalten wird. Es heißt dort im Hinblick auf die δημιουργοί, 
sie erfreuten sich auf der ganzen Welt der Einladung der Mitmenschen11.

6 F. Kudlin, Artikel „Medizin“ B in: Lexikon der Alten Welt, Zürich / Stutt­
gart 1965, Sp. 1885, sagt von der antiken Medizin: „Empirie und Spekulation dage­
gen ziehensich von Anfang bis zu Ende... durch die antike M(edizin). Diese fassen 
wir als Einheit und unterscheiden hierbei nicht zwischen Griechenland und Rom, 
da es eine eigenständige röm. M. nicht gab; höchstens hat die griech. M. nach 
ihrer Einbürgerung in Rom spezifischere Konturen bekommen.“

7 Siehe dazu Meyer-Steineg, Th. und K. Sudhoff, Geschichte der Medizin 
im Überblick mit Abbildungen, 4. Auflage Jena 1950, S. 35 f.

8 Horn. II. 2, 731 f.
& Horn. II  16, 28.
10 Horn. II. 11, 514.
11 Horn. Od. 17, 381 ff:

τις γάρ δή ξεΐνον καλεΐ άλλοθεν αύτδς έπελθών 
άλλον γ*, εί μή τών, οι δημιοεργοί έασιν, 
μάντιν ή ίητηρα κακών ή τέκτονα δούρων, 
ή καί θέσπιν άοιδόν, ο κεν τέρπησιν άείδων; 
ούτοι γάρ κλητοί γε β ροτών επ’ άπείρονα γαΐαν



488 Joachim-Friedrich Schulze

Es ist also im griechischen Raum schon in früher Zeit eine Wert­
schätzung des Arztberufes festzustellen. Die Medizin ist zu dieser 
Zeit noch durchaus auf das Praktische eingestellt, auf die Behandlung 
und Heilung von Wunden und Krankheiten auf rein empirischer 
Grundlage, und hat noch keine wissenschaftlichen Ambitionen. Aller­
dings dringen nun auch schon religiös-abergläubische Gebräuche ein. 
Mit großer Wahrscheinlichkeit wird vom 7. Jh. an Asklepios als Heil­
gott verehrt. Ihm baut man Kultstätten — erinnert sei nur an Epi- 
dauros —, und es entwickelt sich die sogenannte Tempelmedizin. 
Mit Recht bemerkt Th. Meyer-Steineg12, daß die griechische Heil­
kunde deshalb nicht, wie z. B. die ägyptische und babylonische, von 
religiös-mystischen Elementen in ihrer Entwicklung behindert wurde, 
weil bei den Griechen neben der Tempelmedizin der Asklepios — 
Heiligtümer auch die alte empirische Medizin sich stetig fortent­
wickelte, so daß sich allmählich ein fachkundiger Ärztestand heraus­
bilden konnte. Es würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen, wenn 
er näher auf die Praktiken der Tempelmedizin einginge13 Hier sei 
nur soviel gesagt, daß sie vielfach weiter nichts als ein Heilschwindel 
war, deren Opfer Leichtgläubige und auch Kranke, die sonst keine 
Heilung gefunden hatten, wurden, geblendet durch die mannigfachen 
religiösen und sonstigen Zeremonien (Bäder, Waschungen, Gebete 
etc.). Das traf natürlich nicht für alle Akslepieien zu, wie z. B. die 
dem Heilgott auf der Insel Kos geweihte Stätte zeigt, in der Hippo- 
krates seine segensreiche Tätigkeit entfaltete, oder Knidos. Hier ent­
wickelten sich seit etwa 600 mehrere Ärzteakademien, die zunftmäßig 
ihr Können an ihre Söhne und Blutsverwandten, später auch an Fremde 
Weitergaben. Diese mußten bestimmte Verpflichtungen eingehen, z. B. 
keine Abtreibungen vorzunehmen, niemandem auf Verlangen Gift zu 
geben, das Arztgeheimnis zu wahren. Darauf war ein Eid zu leisten, 
der als „Hippokratischer Eid“ bekannt ist — obwohl er von Hippo- 
krates selbst nicht stammt — und den wir im wesentlichen zur Maxime 
auch unserer heutigen ärztlichen Tätigkeit machen.

Wir können hier unsere Betrachtung der griechischen Heilkunde 
abschließen, weil die Erfahrungen der knidischen Schule und insbe­
sondere die der Schule von Kos für die weitere Entwicklung der grie­
chischen Medizin die Grundlage bildeten und spätere Schulen auf 
ihren Erkenntnissen aufbauten. Es gilt also festzuhalten, daß die Me­
dizin bei den Griechen eine organische, eigenständige Entwicklung 
durchgemacht hat und ihre Vertreter eine geachtete soziale und ge­
sellschaftliche Position einnahmen.

Wenden wir uns nun den Verhältnissen in der Heilkunde auf 
dem römischen Staatsgebiet zu. Im Vergleich zu Griechenland ist 
hier eine völlig andere Entwicklung zu beobachten. Obwohl sich na­

12 Th. Meyer-Steineg, a. a. O. S. 37.
13 Ausführlich handelt darüber Th. Meyer-Steineg, a. a. O. S. 38 ff. Vorsich­

tig in seiner Bewertung der Tempelmedizin P. Diepgen, Geschichte dev Medizin, 
1. Bd Berlin 1949, S. 139.



Die Entwicklung der Medizin in Rom.. . 489

türlich auch für die Römer schon auf Grund der mannigfachen krie­
gerischen Auseinandersetzungen frühzeitig die Notwendigkeit ergab, 
mit Verwundungen und Verletzungen in irgendeiner Form fertig zu 
werden, und auch sonst auftretende Krankheiten einer Behandlung 
bedurften, kam es doch nicht zur Herausbildung einer eigenständigen 
römischen Medizin und Ärzteschaft. Ein Grund dafür mag gewesen 
sein, daß die Römer als Bauern Volk sich im allgemeinen einer guten 
Gesundheit erfreuten und sich im Falle einer Erkrankung auf Rezepte 
und Hausmittel stützten, deren Kenntnis eine Generation an die an­
dere weitergab. Im Kriege Verwundete wurden, soweit sie transport­
fähig waren, in das Hinterland gebracht und bei Privatpersonen in 
Pflege gegeben, weil es Krankenhäuser zu diesem Zeitpunkt noch 
nicht gab, und Nichttransportfähige verblieben bei der Truppe. Wie 
sich das Fehlen einer organisierten ärztlichen Betreuung besonders 
auf dem militärischen Sektor auswirkte, zeigt eine Stelle bei Livius, 
wo er von der Schlacht bei Sutrium 311 v. Chr.14 berichtet, es habe 
bei den Römern soviel Verwundungen gegeben, daß mehr nach der 
Schlacht als Verwundete starben als in der Schlacht gefallen waren. 
Man machte eben nicht viel Federlesens und verließ sich im wesent­
lichen auf die Heilkraft der Natur. Mit der wachsenden Erweiterung 
des Gesichtskreises auch des einfachen Römers auf Kriegszügen und 
mit dem Einströmen von griechischen Kriegsgefangenen, die in der 
Heilkunde, wenn auch zum überwiegenden Teil nur als Heilgehilfen 
oder Bader, bewandert waren, trat bald eine Änderung in der Situa­
tion der römischen Heilkunde ein; denn von Mund zu Mund ging 
die Kunde, daß die medizinisch gebildeten griechischen Sklaven manche 
Behandlung und manche Operation durchführen konnten, zu denen 
die Römer selbst nicht fähig waren.

Über die Entwicklung der Heilkunde in Rom unterrichtet uns 
der ältere Plinius, der im Jahre 23 n. Chr. geboren wurde und beim 
Ausbruch des Vesuvs im Jahre 79 ums Leben kam. Ihm verdanken wir 
mit seinen 37 Büchern der naturalis historia, in der er eine immense 
Anzahl von Werken der verschiedensten griechischen und lateinischen 
Schriftsteller (z. B. Aristoteles, Tlieophrast, Cato, Varro, Hygin, Vi- 
truv, Pomponius Mela und Columella) exzerpiert hat, wichtige Er­
kenntnisse über die Naturwissenschaften. Sein Neffe, der jüngere Pli­
nius, nennt die naturalis historia ein breit angelegtes, gelehrtes Werk, 
das nicht weniger mannigfaltig ist als die Natur selbst15. Im 29. Buch 
seiner naturalis historia stellte der ältere Plinius fest, daß „tausende 
von Völkern“, wenn auch nicht ohne Medizin, so doch ohne Ärzte 
auskämen, so das römische mehr als 600 Jahre16. Dann vermittelt er 
uns einen etwas legendär klingenden Bericht darüber, welchen Ein­
druck der erste in Rom tätige Arzt hinterließ. Nach Überlieferung 
des römischen Historikers Cassius Hemina, der um 150 v. Chr.

14 Liv. 9, 32, 12: et apud Romanos tantum vulnerum fuit, ut plures post proe­
lium saucii decesserint quarn ceciderant in acie.

15 Plin. ep. 3,5,6: opus diffusum, eruditum, nec minus varium quam ipsa natura.
16 Plin. n. h. 29, 1, 6: sicuti populus Romanus ultra sescentesimum annum.



490 Joachim-Friedrich Schulze

schrieb, sei — so Plinius17 — als erster griechischer Arzt ein gewisser 
Archagathos, Sohn des Lysanias, von der Peloponnes im Jahre 219 
nach Rom gekommen, habe das ius Quiritium, das Bürgerrecht, er­
halten und eine „Bude“ als Behandlungsraum am Acilischen Dreiweg 
zugewiesen bekommen, und zwar auf Staatskosten. Man könnte aus 
diesem Bericht ableiten, daß damals schon ein öffentliches Interesse 
an geregelter medizinischer Betreuung bestanden hätte. Doch hören 
wir weiter. Archagathos, so sagt Plinius, immer noch unter Berufung 
auf Cassius Hemina, sei ein ausgezeichneter Wundarzt gewesen, der 
bei seiner Ankunft von der Bevölkerung zunächst dankbar begrüßt 
worden sei, habe aber bald wegen seines blindwütigen Herumschnei­
dens und Ausbrennens (a saevitia secandi urendique) den Namen car­
nifex erhalten. Und nun folgt eine sehr wichtige Bemerkung des Pli­
nius: Dieser Archagathos habe durch seine Heilmethoden nicht nur 
die ärztliche Kunst, sondern auch alle Ärzte in Verruf gebracht (tran­
sisse . . .  in taedium artem omnesque medicos). Für die Richtigkeit 
seiner Behauptung beruft er sich auf M. P. Cato, der vor den griechi­
schen Ärzten gewarnt habe. Ehe wir hierauf näher eingehen, wollen 
wir festhalten, daß die Patienten den Archagathos deswegen ablehnten, 
weil er nach ihrer Ansicht sein Handwerk mehr als Fleischer denn 
als Arzt ausübte. Lehnte nun Cato aus dem gleichen Grunde die grie­
chischen Ärzte ab und, wenn nicht, was veranlaßte ihn dann dazu? 
Um diese Fragen beantworten zu können, müssen wir kurz auf Per­
sönlichkeit und Werk dieses Mannes eingehen, der wie kein anderer 
gegen jeden Philhellenismus auftrat und seine Landsleute zur Ver­
teidigung der mores maiorum aufrief. M. P. Cato stammte aus einem 
Bauerngeschlecht und wurde im Jahre 234 v. Chr.18 in Tusculum ge­
boren. Seine Jugend verbrachte er auf dem Lande, doch verspürte 
er als erstes Mitglied der Familie den Drang, die politische Laufbahn 
einzuschlagen. Er nahm an mehreren Feldzügen, so am 2. Punischen 
Krieg, teil und triumphierte als Konsul 195 über die Spanier. Als Ver­
walter der Provinzen zeichnete er sich durch Rechtschaffenheit und 
Unbestechlichkeit aus. 184 war er mit Valerius Flaccus Censor19. Da 
er unnachsichtig gegen alle, die sich etwas zuschulden kommen lie­
ßen, ohne Rücksicht auf Rang und Namen, vorging, erhielt er den 
Beinamen Censorius. Er trat gegen Verschwendung staatlicher Mittel 
und gegen privaten Luxus auf und wandte sich gegen alle griechischen 
Einflüsse, wo immer sie sich zeigten. Auf sein Betreiben hin wurde 
auch im Jahre 155 die griechische Philosophen-Gesandtschaft, der 
der Neuakademiker Karneades, der Peripatetiker Kritolaos und der 
Stoiker Diogenes angehörten, schleunigst abgefertigt, damit sie schnell 
nach Griechenland zurückkehren konnte; denn Cato hatte bei philo­

17 Plin. n. h. 29, 1, 6.
18 Cic. Cato 4, 10: anno enim post consul primum fuerat (Qu. Fabius 

Maximus), quam ego natus sum.
19 Nepos Cato 2, 3: Cato censor cum eodem Flacco factus severe praefuit 

ei potestati, nam et in complures nobiles animadvertit et multas res novas in edictum 
addidit, qua re luxuria reprimeretur.



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 491

sophischen Vorträgen des Karneades dessen seiner Ansicht nach ge­
fährlichen Einfluß auf die Zuhörer bemerkt20. Cato war die Inkarna­
tion des vir antiquus et vere Romanus, ein Mann, dem die altväterli­
chen Sitten und die Tradition mehr bedeuteten als aller, wie er meinte, 
nur scheinbarer, aus Griechenland kommender Fortschritt. L. Bieler21 
hat, wie ich meine, sicher Recht mit der Annahme, daß Cato trotz sei­
ner Abwehrstellung gegen alles Griechische, die L. Bieler als „Über­
kompensation“ auffaßt, im Grunde „von der Macht der griechischen 
Bildung tief beeindruckt und noch tiefer beunruhigt“ war. Wie sehr 
ihn griechisches Gedanken- und Bildungsgut gefangennahm, erhellt 
schon daraus, daß er noch in fortgeschrittenem Alter Griechisch lernte.22 
Und wenn er als erster Römer ein Geschichtswerk mit dem Namen 
Origines in lateinischer Sprache verfaßte, so tat er mit diesem Bücher­
schreiben etwas in jener Zeit für einen Politiker sehr Unrömisches, 
oder anders ausgedrückt: er tat etwas sehr Griechisches. Er setzte alles 
daran, von seinem Sohn allen griechischen Einfluß fernzuhalten oder, 
wenn er sich gar nicht umgehen ließ, ihn zumindest so abgewandelt 
und auf römische Verhältnisse zugeschnitten weiterzuvermitteln, daß 
alles seiner Ansicht nach Verderbliche ausgeschaltet war. Zu diesem 
Zweck schrieb er für seinen Sohn Marcus Lehrbücher, allgemein kurz 
ad filium23 genannt, in denen er in kurzer und prägnanter Form das 
Wesentliche, was ein junger Römer wissen mußte, niederlegte. Aus 
einem solchen Buch zitiert der ältere Plinius einige für unser Thema 
sehr wichtige Sätze, mit denen er, wie wir schon erwähnten, Cato zum 
Zeugen dafür anruft, daß der erste griechische Arzt in Rom durch seine 
fragwürdigen Behandlungsmethoden Heilkunde und Ärzte in Verruf 
gebracht habe. Plinius, der, wie sich noch zeigen wird, ein Verehrer 
Catos und seiner konservativen Ansichten ist, hat m. E. Unrecht, 
wenn er Catos Abneigung gegen die griechischen Ärzte lediglich auf 
die Tätigkeit des Archagathos zurückführt. Nach dem, was wir über 
Catos Einstellung gegenüber den Griechen wissen, war alles, was mit 
dem Griechentum und seinem Einfluß in Rom zusammenhing, für 
ihn eine politisch-ideologische Frage, und die angebliche Pfuscherei 
des Archagathos war für Cato ein willkommener Grund mehr, gegen 
die Philhellenisten im eigenen Lande, gegen das griechische Wesen 
im allgemeinen und gegen die griechischen Ärzte im besonderen zu 
Felde zu ziehen. Man sollte dabei das psychologische Moment nicht 
unterschätzen. Der Einfluß der Griechen auf geistigem Gebiet war 
vielen Römern gar nicht bewußt und seine Gefahr auch nicht so leicht 
begreiflich zu machen. Aber auf einem Gebiet, wo es u. U. an das 
Leben jedes einzelnen ging, wo Sein oder Nichtsein in der Hand eines

20 Plut. Cato 22.
21 L. Bieler, a. a. O. S. 77.
22 Cic. Cato 8,26: (Cato) litteras Graecas senex didici. Quint. 12, 11, 23: 

Marcus igitur Cato... litteras Graecas aetate iam declinata didicit.
23 Siehe dazu Schanz, M. und C. Hosius, Geschichte der römischen Literatur, 

1. Teil „Die römische Literatur in der Zeit der Republik“ , 4. Aufl. München 1927, 
S. 182.



492 Joachim-Friedrich Schulze

Menschen lagen, auf dem Gebiet der Medizin also, da konnte man dem 
Leser sehr gut deutlich machen, welche Gefahr die griechische Medizin 
und die griechischen Ärzte für die Römer bedeuteten, man mußte 
nur in der richtigen demagogischen Form sein Anliegen Vorbringen. 
Man kann hier einwenden, daß sich Cato ja direkt an seinen Sohn 
wendet. Das ist richtig: aber Cato wäre der letzte gewesen, der mit 
seiner Meinung seinen Landsleuten gegenüber hinter dem Berge ge­
halten hätte. In der Pliniusstelle24 bezieht sich Cato offenbar auf ein 
Buch, in dem er sich speziell mit der Heilkunde beschäftigt hat. Es 
handelt sich um das bekannte Zitat, in dem Cato seinen Sohn Mar­
cus darauf aumer sam macht, daß es zwar gut sei, in die griechische 
Wissenschaft Einblick zu nehmen, daß man sie aber auf keinen Fall 
genau studieren solle25. Die Griechen selber seien nichtswürdige Men­
schen. Die griechische Wissenschaft werde alles verderben, besonders 
aber die griechischen Ärzte seien einzig darauf aus, alle Barbaren mit 
ihrer Medizin umzubringen. Das täten sie auch noch für Geld, damit 
man ihnen Glauben schenke. Außerdem bedächten sie die Römer mit 
Schimpfwörtern. Aus diesem Grunde untersage er ihm (Marcus) die 
Konsultation griechischer Ärzte.

Nichts zeigt, wie ich glaube, die bis zur Borniertheit gesteigerte 
Voreingenommenheit Catos gegen die Griechen und insbesondere 
gegen die griechische Medizin besser als diese Äußerung. Sicher steckt 
hinter diesen Warnungen die echte Sorge des Römers um die Erhaltung 
völkischer Eigenart und vor allem Eigenständigkeit. Die Empfindlich­
keit Catos gegenüber abfälligen Bezeichnungen der Griechen für die 
Römer macht aber auch die Minderwertigkeitskomplexe deutlich, die 
selbst hochangesehene und gebildete Römer wie Cato gegenüber den 
Griechen hatten. Wenn Ansichten über die griechischen Ärzte, wie 
wir sie eben gehört haben, von einem beliebigen, unbedeutenden rö­
mischen Bürger geäußert worden wären, brauchte ihnen keine beson­
dere Bedeutung beigemessen zu werden, weil sie vielleicht im Moment 
ein gewisses Aufsehen erregt hätten, dann aber vermutlich wegen der 
Bedeutungslosigkeit des Urhebers als übertrieben beiseite geschoben 
worden wären. Anders bei Cato. Sein Wort galt etwas, trotz aller An­
feindungen, denen er wegen seiner Unnachsichtigkeit gegen alle Ge­
setzesübertreter ausgesetzt war. Ansehen genoß er besonders auch 
in den ärmeren Bevölkerungsschichten, die in ihm einen Mann sahen, 
der sich um Gerechtigkeit bemühte. Es verwundert deshalb nicht, 
daß die kompromißlos-feindliche Einstellung Catos gegen die griechi-

24 Plin. n. h. 29, 1, 7: D icam  de istis Graecis suo loco, M. fili, quid Athenis 
exquisitum habeam et quod bonum sit illorum litteras inspicere, non perdiscere, vin­
cam nequissimum et indocile genus illorum, et hoc puta vatem dixisse: quandoque 
ista gens suas litteras dabit, omnia conrumpet, tum etiam magis, si medicos suos 
hoc mittet, iurarunt inter se barbaros necare omnes medicina, sed hoc ipsum mercede 
faciunt, ut fides iis sit et facile disperdant, nos quoque dictitant barbaros et spurcius 
nos quam alios Όπικών appellatione foedant, interdixi tibi de medicis.

25 Cato unterscheidet genau zwischen inspicere ̂ „Einblick nehmen“ und 
perdiscere= „genau studieren“ .



Die Entwicklung der Medizin in Rom.. . 493

sehen Ärzte eine breite Anhängerschaft fand, der die griechische Medizin 
in dieser Zeit und noch lange danach suspekt war. Das ging so weit, 
daß sie, dem Beispiel Catos folgend, bei Krankheit lieber auf ihre alten 
Hausmittel zurückgriff und auf die Konsultation eines griechischen 
Arztes — römische gab es noch nicht — verzichtete. Die natürliche 
Folge war, daß für eine derart unpopuläre Disziplin keinerlei Interesse 
bestand20 * * * * * 26. Dieses Desinteresse erstaunt um so mehr, als die Römer auf 
dem Gebiet der allgemeinen Hygiene schon früh Erstaunliches geleistet 
haben, wenn wir etwa an den Bau der cloaca maxima, deren Anfänge 
bis in das 6. Jh. v. Chr.27 zurückgehen sollen, und an die Wasserlei­
tungen denken, die ebenfalls in früher Zeit angelegt wurden. Beerdi­
gungen innerhalb des Stadtgebietes waren bereits durch die 12-Tafel- 
gesetze, also seit etwa 450 v. Chr., verboten28. Zumindest für die Ab­
wässerkanalisation und die Wasserleitungen hatte man ja auch griechische 
Vorbilder und nutzte sie. Die besondere Einstellung, die die Römer 
gegenüber der Medizin hatten, ist also nicht zu übersehen. Zu dem 
psychologischen Moment, das wir oben erwähnten und das die Römer 
gegenüber griechischen Ärzten auf der Hut sein ließ, kommt noch ein 
zweites. Es ist die Frage der Art und Weise des Gelderwerbs, der eine 
nicht zu unterschätzende Rolle spielte. Auch darüber informiert uns 
wieder Plinius. Er beeilt sich zunächst zu versichern, Cato habe nicht 
die „sehr nützliche Sache” 29, also die Medizin als solche, verdammen 
wollen. Er habe vielmehr selbst hinzugefügt, mit welcher Medizin er 
sich und seine Frau zu einem hohen Greisenalter gebracht hat, und 
versichert, daß er ein Buch gehabt habe, nach dem er seinen Sohn, 
seine Sklaven und Hausgenossen geheilt hat. Und dann macht Plinius 
die für die Einstellung des Römers der Oberschicht gegenüber allem, 
was mit Gelderwerb durch manuelle Tätigkeit zusammenhing, bezeich­
nende Bemerkung, die Alten hätten nicht die Sache — womit offenbar 
die Heilkunde auf der Basis von Heilmitteln gemeint ist —, sondern 
die Kunst als solche, am meisten aber die Tatsache verworfen, daß

20 P. Diepgen, a. a. O. S. 104 ist der Meinung, daß das „mangelnde Interesse 
weiter Kreise an der griechischen Medizin... um diese Zeit auch daran“ lag, „daß
die Griechenfreundlichkeit, die Cato einseitig und übertrieben bekämpfte, mehr 
eine Modesache war.“ Dem widerspricht jedoch das Interesse der Römer an anderen
von den Griechen gepflegten Wissenschaftszweigen, z. B. der Literatur.

27 Das Alter der cloaca maxima ist nicht gesichert, doch wurde nach Dion.
Hai. ant. 3, 67 schon im 2. Jh. v. Chr. an ihr eine Reparatur vorgenommen. Die Über­
wölbung stammt erst aus der Kaiserzeit. Vgl. W. H. Groß, Artikel „Kanal. Kanal­
anlagen. Kanalisation“ in: Der kleine Pauly 3, Stuttgart 1969, Sp. 104 f., der 
für Griechenland u. a. auf den „great drain“ der Agora von Athen aus der Zeit um
400 hinweist. Vgl. P. Diepgen, a. a. O. S. 103.

28 Cic. de leg. 2, 23, 58: hominem mortuum, inquit lex in XII, in urbe ne se­
pelito neve urito. — J. Marquardt, Das Privatleben der Römer, 2. Aufl. Leipzig 1886, 
S. 360 Anm. 12 macht darauf aufmerksam, daß von diesem Verbot in Rom nur 
die Vestalinnen und einzelne Personen virtutis causa ausgenommen waren. Vgl. 
auch U. E. Paoli, Das Leben im alten Rom, 2. Aufl. Bern/München 1961, S. 154 f. 
Th. Meyer-Steineg, a. a. O. S. 94.

29 Plin. n. h. 29, 1.



494 Joachim-Friedrich Schulze

sie für Geld ausgeübt wurde30. Die angezogenen Stellen zeigen deutlich, 
daß sich die griechische Medizin und griechische Ärzte zum Ausgang 
des dritten Jahrhunderts und offenbar das ganze zweite Jahrhundert 
hindurch bei den Römern aus den genannten Gründen, die sowohl 
in schlechter Erfahrung mit Vertretern dieses Berufes als auch beson­
ders in negativer Beeinflussung durch angesehene Persönlichkeiten 
zu suchen sind, keiner großen Beliebtheit erfreuten.

Daß diese Animosität lange Zeit angehalten haben muß, erhellt 
aus der Tatsache, daß wir erst zu Beginn des 1. Jhs v. Chr. hören, daß 
freie Ärzte griechischer Abkunft wieder nach Rom zu kommen wagten. 
Offenbar begann sich die Einstellung der Römer gegenüber dem Arzt­
beruf zu ändern31.

Die größere Aufgeschlossenheit der Römer rührte sicher mit 
daher, daß bei der gewaltigen Zahl der Sklaven, die im Laufe der Zeit 
im Arbeitsprozeß tätig waren, eine ärztliche Betreuung einfach not­
wendig war, wollte man sich die Arbeitskraft dieser billigen Produktiv­
kräfte erhalten. So kommt es schließlich auch, aber erst gegen Ende 
des 1. Jhs v. Chr., zur Einrichtung von Valetudinarien, einer Art Kranken­
häusern, in denen den Sklaven, vielleicht sogar auch freien Bürgern, 
Behandlung gewährt wurde32. Aber es handelt sich hierbei noch um 
private Einrichtungen, so daß von einem staatlich geregelten Gesund­
heitswesen keine Rede sein kann. Vorläufig war also im Krankheits­
fälle noch der einzelne Arzt zu konsultieren, wollte oder konnte man 
sich mit den alten Hausmitteln nicht helfen.

Der erste namhafte griechische Arzt, der uns etwa um 70 v. Chr. 
in Rom begegnet, ist der Grieche Asklepiades aus Prusa in Bithynien, 
der es auf Grund seines einnehmenden Wesens und seiner geradezu 
diplomatischen Geschicklichkeit verstand, sich Zutritt zu den höchsten 
Kreisen zu verschaffen. Er stellte seine Behandlungsmethode unter 
das Geleitwort tuto, celeriter, iucunde curare — und wer möchte nicht

30 Plin. n. h. 29, 1, 8: non rem antiqui damnabant, sed artem, maxime vero 
quaestum esse manipretio vitae recusabant.

31 Vgl. Th. Meyer-Steineg, a. a. O. S. 96.
32 K. Schneider, Artikel „Valetudinarium“ in: RE 15, 2. Reihe Stuttgart 

1955, Sp. 262 f., nimmt die Einrichtung von Valetudinarien für die Zeit des Augustus 
an. Die Dienerschaft des Hofes habe „zwei v. oder zwei Abt. enes v., für Männer 
und für Frauen“ gehabt, wie CIL VI 9084 Helpis Liviae ad valetudinar(ium) und 
9085 Philargurus Liviae ad valetud(inarium) beweisen. In die gleiche Zeit fällt nach 
Schneider auch die Einrichtung der Militärlazarette. Vgl. Th. Meyer-Steineg, a. a. O. 
S. 100. G. Harig, Die Medizin der Sklavenhaltergesellschaft. Griechisch-römische 
Antike. In: Geschichte der Medizin, hrsg. von Mette, A. und I. Winter, Berlin 1968 
S. 114. Unter welchen Voraussetzungen Sklaven in Valetudinarien aufgenommen 
wurden, berichtet Columella XI 1, 18 :. .sed agat (dominus) cuiusque (servi) maximam 
curam, sive quis, quod accidit plerumque, sauciatus in opere noxam ceperit, adhibeat 
fomenta, sive aliter languidior est, in valetudinarium confestim deducat et conve­
nientem ei ceteram curationem adhiberi iubeat. Vgl. auch XII 3,7: (domina) ex­
pior etque, utrum adversa valetudine inhibitus restiterit, an pigritia delituerit, et si 
compererit, vel simulantem languorem, sine cunctatione in valetudinarium deducat: 
praestat enim opere fatigatum sub custodia requiescere unum aut alterum diem, 
quam pressum nimio labore veram noxam concipere.



Die Entwicklung der Medizin in Rom.. . 495

von seinem Arzt sicher, schnell und auf angenehme Weise geheilt 
werden?

Plinius beurteilt sein Wirken allerdings nicht positiv, und es ist 
bei ihm, wie mir scheint, deutlich die Voreingenommenheit gegen 
den Griechen festzustellen. Das zeigt, daß es auch noch 150 Jahre 
nach Cato antigriechische Strömungen gab, zu einer Zeit also, als 
Griechenland als selbständiger politischer Faktor längst keine Rolle 
mehr spielte. Solange sich Denkungsart und Verhalten der Griechen, 
auf welchem Gebiet auch immer, von denen der Römer nicht wesentlich 
unterschied, war alles in bester Ordnung. Das läßt auch Plinius erkennen, 
der durchaus anerkennende Worte für Hippokrates, Diokles von Ka- 
rystos, Praxagoras, Chrysippos und Erasistratos findet, aber nur, weil 
sie sich seiner Meinung nach, wie die römische Volksmedizin, bei der 
Behandlung von Krankheiten auf Kräuter stürzten33 und weil sie zu 
einer Zeit wirkten, zu der Griechenland noch keine Gefahr für die 
Römer bedeutete. Welche Rolle die Verwendung von Heilkräutern bei 
den Römern gespielt hat und auch zur Zeit des Plinius, also im 1. Jh. 
n. Chr., noch spielte, zeigt die folgende Bemerkung des Plinius34: „Diese 
Heilmittel, die wir anführen, waren bei den Alten im Gebrauch und 
sie sind es, da die Natur selbst gewissermaßen die Medizin ausübte, 
lange Zeit gewesen”. Asklepiades aber war ein Mann, der auf Heilkräu­
ter nichts gab und noch dazu nach Plinius aus einem sehr leichtsinnigen 
Volk stammte35, war er doch nicht nur Grieche, sondern stammte auch 
noch aus Kleinasien, was Plinius besonders verdächtig war. Mit nichts 
angekommen (sine opibus ulli), maßte er sich auf Grund seines Einkom­
mens an (vectigalis sui causa), Heilvorschriften zu geben. Um zu zeigen, 
daß dieser Mann ein Scharlatan sei, schildert Plinius36 den Werdegang 
des Asklepiades so : Er sei zur Zeit des großen Pompeius als Redelehrer 
nach Rom gekommen und habe sich, da ihm seine erlernte Kunst 
nichts einbrachte, der Heilkunde zugewandt, von der er nichts verstand. 
Das Schlimmste aber, was er tat, war, daß er die alte römische Heilkräu­
termedizin über Bord warf und die Heilkunde — was wir sehr vernünf­
tig finden — auf die Ursachen zurückführte. Das hieß aber für Plinius, 
sie der Vermutung anheimgeben37. Übrigens scheint die rednerische 
Begabung des Asklepiades nicht ganz so unbedeutend gewesen zu sein; 
denn Plinius sagt wenig später selbst, Asklepiades habe es verstanden, 
sich durch überlegte Reden täglich einzuschmeicheln. In seiner weiteren 
Beurteilung des Asklepiades ist Plinius ebenfalls unsachlich. Er wirft 
ihm auf der einen Seite vor, er habe sich auf die Medizin geworfen, 
da ihm die Redekunst nicht genug einbrachte38. Auf der anderen Seite

33 Plin. n. h. 26, 2: Hippocratis certe, qui. primus medendi praecepta clarissime 
condidit, referta barbarum mentione invenimus volumina...

34 Plin. n. h. 26, 1, 6.
35 Plin. n. h. 26, 3, 8: e levissima gente.
36 Plin. n. h. 26, 3, 7.
37 Plin. n. h. 26, 3, 7 : totamque medicinam ad causas revocando conjecturae

fecit.
38 Plin. n. h. 26, 3,7  : nec satis in arte ea quaestuosus... huc se repente convertit.



496 Joachim-Friedrich Schulze

stellt er fest, daß durch seine Behandlungsmethoden — Enthaltung von 
Speise oder auch Wein, Reiben des Körpers, Spazierengehen und Tra­
genlassen in der Sänfte — jeder einsah, daß er sich selbst helfen könne39. 
Wenn die Heilmethoden des Asklepiades wirklich so durchsichtig und 
einfach gewesen wären, hätte man sich schließlich seine Konsultation 
und damit Geld sparen können! Dann wäre er kaum zu Reichtum 
gelangt, was ihm, wie wir gesehen hatten, Plinius aber nachsagt40 und 
offensichtlich übelnimmt. Das Bild, das Plinius von Asklepiades zeichnet, 
ist offensichtlich verzerrt: der Römer sieht den griechischen Arzt durch 
eine catonische Brille.

Aber andere Römer dachten anders. Zum größten Verdruß des 
Plinius erfreute sich Asklepiades außerordentlicher Beliebtheit, was 
ihn zu der übertriebenen Behauptung veranlaßt, Asklepiades habe fast 
das ganze Menschengeschlecht auf seine Seite gebracht, nicht anders, 
als sei ein vom Himmel Gesandter gekommen41. Plinius wirft Askle­
piades vor, er treffe lediglich solche Verordnungen, die dem Patienten 
angenehm seien. Er verspreche und gebe ihnen Wein und danach kaltes 
Wasser. Man ist erstaunt, daß Plinius das als Negativum anführt, da 
er gleich darauf erklärt, das sei schon die Methode des Kleophantos 
gewesen, bei dem er offenbar, weil es vor langer Zeit geschah, eine 
solche Verordnung billigt. Im übrigen dürfte die Verabreichung kalten 
Wassers kaum geeignet sein, Patienten in größerer Zahl anzulocken.

Natürlich blieb auch Plinius bei allem Eifern gegen Asklepiades 
nicht verborgen, daß sich im römischen Volk seit den Zeiten Catos 
eine Veränderung in seiner Einstellung gegenüber griechischen Ärzten 
und ihren Heilmethoden vollzogen hatte. Er sucht das auch im Falle 
des Asklepiades zu begründen und wählt zu diesem Zweck ein bezeichnen­
des Beispiel, welches einerseits deutlich macht, daß die Begeisterung 
der Römer für diesen Arzt nicht zu verwundern ist, anderseits aber, 
wie ich glaube, zeigen soll, daß für den erreichten Erfolg eigentlich gar 
nicht viel Können von seiten des Asklepiades nötig war. Plinius erzählt, 
Asklepiades habe bei dem Leichenbegängnis eines ihm unbekannten 
Mannes diesen vom Scheiterhaufen heruntergeholt und gerettet, übri­
gens nicht zur Freude der auf das Erbe erpichten Hinterbliebenen, wie

39 Plin. n. h. 26, 3, 7: cum unusquisque semet ipsum sibi praestare posse 
intellegeret.

40 Plin. n. h. 26, 3, 8. J. Ilberg, A. Cornélius Celsus und die Medizin in Rom. 
In: Neue Jbb. f. d. klass. Altertum 10, 1907, S. 408, geht mit Plinius, den er als 
„wahrhaft historischen Sinnes bar“ (407) bezeichnet, und seiner Methode der Beur­
teilung griechischer Ärzte hart ins Gericht. Trotz einer gewissen Überspitzung sagt 
er mit Recht: „Durch Aufzählung von ungeheuren Honoraren verleiht der Rhetor 
seiner Deklamation den gehörigen Nachdruck. Sie ist in hohem Grade böswillig, 
fast in jedem Satze stecken giftige Spitzen, nicht einmal Hippokrates wird verschont. 
Auf diese summarische Abkanzelung von Vorzeit und Gegenwart erfolgt der obli­
gate Kunstgriff der Moralisten, den alten Cato als Idealbild aus edler römischer 
Vergangenheit zu beschwören. Es ist eine effektvolle Wendung, Cato tritt als zür­
nender Prophet auf.“

41 Plin. n. h. 26, 3, 7: universum prope humanum genus circumegit in se non 
alio modo quam si caelo demissus advenisset.



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 497

wir von Apuleius42 wissen, der den gleichen Vorfall berichtet. Es hatte 
sich — und das ist die Pointe des Plinius — um einen Scheintoten ge­
handelt. Plinius schließt mit der Bemerkung, es solle also niemand 
glauben, daß eine so große Veränderung — in der Haltung gegenüber 
der Medizin, versteht sich — aus nichtigem Anlaß geschehen sei43.

Asklepiades hatte also Erfolg, und seinem Wirken ist es mit zu 
verdanken, wenn sich die Einstellung der Römer gegenüber dem grie­
chischen Arzt und der griechischen Heilkunde positiv entwickelt hatte. 
So ist es nicht verwunderlich, daß man den Beruf des Arztes schließ­
lich doch — wenn auch zunächst noch inoffiziell — zu den artes libe­
rales zählte und von den reinen handwerklichen Berufen, die zu den 
artes illiberales gehörten und gering geachtet wurden, schied. Um so 
auffallender ist es, daß unter den führenden Ärzten immer noch kein 
Römer zu finden ist. Dieses Gebiet überließ man nach wie vor den 
Griechen.

Wenn wir sagten, daß sich die Römer der griechischen Eleilkunde 
und den griechischen Ärzten gegenüber aufgeschlossener verhielten 
und sich für sie sogar begeistern konnten, so bedeutet dies freilich 
nicht, daß ein so stark der Tradition verhaftetes Volk wie das römische 
nun auf der ganzen Linie mit der überkommenen Volksmedizin ge­
brochen hätte und mit fliegenden Fahnen zu den neuen Propheten über­
gegangen wäre. Aber es zeigt sich doch allgemein eine allmähliche 
Entspannung und, wenn auch kein völliges Verschwinden, so doch 
ein Abbau der Ressentiments gegen fremde und besonders griechische 
Einflüsse. Eine offizielle, staatliche Anerkennung finden die Vertreter 
der Heilkunde erstmalig durch einen Erlaß Caesars vom Jahre 46 v. 
Chr. Sueton berichtet darüber in der Vita Caesars44 : „Er beschenkte alle, 
die sich in Rom mit der Medizin befaßten, und die Lehrer der freien 
Künste mit dem Bürgerrecht, damit sie selbst mit mehr Lust in der 
Stadt wohnten und auch andere sie gern zu ihrem Aufenthaltsort 
wünschten”.

Caesar kommt es nicht nur darauf an, die ausländischen Ärzte 
durch die Verteilung des Bürgerrechtes in Rom heimisch zu machen, 
sondern er will die Hauptstadt dadurch auch für andere Ausländer 
der genannten Berufsgruppen attraktiv machen! Diese Maßnahme 
beruht sicher nicht nur auf seiner besonderen Sympathie für griechische 
Ärzte. J. Marquardt45 vermutet deshalb, daß Caesar zur Verteilung 
des Bürgerrechts „durch die Rücksicht auf die Gesundheitspflege des

42 Apul. Flor. 19: postremo propinquis etiam hominibus invitis, quodne 
iam ipsi hereditatem habebant, an quod adhuc illi fidem non habebant, aegre tamen 
ac difficulter Asclepiades impetravit brevem mortuo dilatationem atque ita vispillo- 
num manibus extortum velut ab inferis postliminio donum rettulit confestimque 
spiritum recreavit...

43 Plin. n. h. 26, 3, 8.
44 Suet. Iu i 42, 1.
45 J. Marquardt, Römische Staatsverwaltung, 2. Bd., 3. Aufl. Darmstadt 1957, 

S. 566. G. Harig, a. a. O. S. 113 vermutet, daß die „Einrichtung eines geordneten 
medizinischen Versorgungsdienstes in der Armee“ auf Caesar zurückgeht.

32 2iva Antika



498 Joachim-Friedrich Schulze

Heeres veranlaßt worden sei” . Aber selbst wenn man das in Rechnung 
stellt, dürfte die Stellung des Arztes an sich schon angesehener gewesen 
sein, so daß sie eine solche Maßnahme rechtfertigte, und ein Wandel 
in der Bewertung des ärztlichen Berufes muß damals schon breite Kreise 
erfaßt haben; denn bei aller Autorität und Machtvollkommenheit 
hätte sicher auch Caesar einen solch weitgehenden Erlaß, wie ihn die 
Verleihung des Bürgerrechtes darstellte, schon aus taktischen Gründen 
nicht durchgesetzt, wenn die allgemeine Stimmung dagegen gewesen 
wäre. Daß der Beruf des Arztes aber trotz seiner Einbeziehung in die 
artes liberales offenbar nach wie vor als eines vornehmen Römers nicht 
würdig angesehen wurde, zeigt eine Äußerung Ciceros, der ihn zu den 
Tätigkeiten rechnet, die ehrenvoll für den sind, mit dessen Stand sie 
sich vertragen46. Und ein vornehmer Römer machte aus seinem Beruf 
keinen Gelderwerb! Wie zäh diese Vorstellung in konservativen Kreisen 
haften blieb, bestätigt die Feststellung des Plinius, daß der „römische 
Ernst” als einzige von den griechischen Künsten die Heilkunst noch 
nicht — wie er für seine Zeit, also das 1. Jh. n. Chr., bemerkt — übe und 
daß trotz der so großen Verdienstmöglichkeiten nur sehr wenige Bürger 
sich mit ihr befaßten, die dann sogleich „Überläufer zu den Griechen” 
wurden (ipsi statim ad Graecos transfugae)47.

Ob Caesar selbst bei einer gefährlichen Krankheit die Hilfe eines 
Arztes in Anspruch genommen hat und von daher sein Wohlwollen 
diesem Stand gegenüber abzuleiten ist, wissen wir nicht. Jedenfalls 
hielt die für die Heilkunde günstige Entwicklung auch in der Folgezeit 
an. Caesars Nachfolger Augustus sah sich auf Grund seiner schwäch­
lichen Gesundheit mehrfach gezwungen, einen Arzt zu konsultieren. 
Sueton berichtet davon48 und erzählt, Augustus habe sich nach der 
Unterwerfung Cantabriens wegen einer Erkrankung der Leber in 
ärztliche Behandlung begeben müssen. Da die konservativen therapeu­
tischen Maßnahmen nichts halfen, habe er sich auf Anraten des Arztes 
Antonius Musa einer Kaltwasserbehandlung unterzogen.

Mit dieser Heilmethode hatte Musa Erfolg. Dio Cassius erzählt 
die Geschichte noch dramatischer. Nach seinem Bericht49 war der 
Zustand des Augustus, als Musa eingriff, so bedenklich, daß der Kranke 
selbst keine Hoffnung auf Rettung hatte und schon für seine Nachfolge 
Sorge trug. Musa sei nach Augustus’ Genesung — so berichtet Dio 
Cassius weiter — fürstlich belohnt worden, und der Senat habe ihm, 
obwohl er ein Freigelassener gewesen sei, gestattet, einen goldenen

46 Cic. de off. 1, 151: eae sunt iis, quorum ordini conveniunt, honestae. Vgl. 
Th. Meyer, Geschichte des römischen Ärztestandes, Habil-Schrift Kiel 1907, S. 20.

47 Plin, n. h. 29, 1, 8.
48 Suet. Äug. 81, 1.
49 Dio Cassius hist. Rom. 53, 30: ό δ* Αύγουστος ενδέκατον μετά Καλ- 

πουρνίου Πίσωνος άρξας ήρρώστησεν αδθις, ώστε μη δε μίαν ελπίδα σωτηρίας σχεΐν* 
πάντα γοΰν ώς καί τελευτήσων διέθετο . . . καί αυτόν μηδέν έτΐ μη δε των πάνυ 
άναγκαίων ποιεΐν δυνάμενον ’Αντώνιός τις Μούσας καί ψυχρολουσίαις άνέσωσε.



Die Entwicklung der Medizin in Rom . . . 499

Ring zu tragen, und ihm Steuerfreiheit zugebilligt50. Von Sueton51 
wissen wir, daß man ihm eine Statue nahe dem Standbild des Aesculap 
gesetzt hat. Aber auch schon vor seiner Heilung durch Musa zeigte 
Augustus gegenüber der Ärzteschaft Wohlwollen. Nach Sueton52 
hat Augustus, als nach einer Mißernte die Versorgung der Bevölkerung 
mit Nahrungsmitteln in Frage gestellt war, alle Sklaven der Fechtmeister 
und Sklavenhändler und alle Fremden aus der Stadt weisen lassen mit 
Ausnahme der Ärzte und Lehrer (exceptis medicis et praeceptoribus). 
Zu dieser Maßnahme verstand sich Augustus sicher nicht nur wegen 
seiner offensichtlichen Geneigtheit gegenüber den Ärzten, sondern 
einfach auch deswegen, weil ihn die wachsende Zahl der Bevölkerung, 
namentlich in Rom, dazu zwang. Denn wegen des damit verbundenen 
gestiegenen Krankenstandes und der erhöhten Seuchengefahr war eine 
vermehrte und einigermaßen gesicherte ärztliche Betreuung unbedingt 
erforderlich. Offenbar war aber auch bei der Bevölkerung eine Bereit­
schaft da, in verstärktem Maße Ärzte zu konsultieren und — was die 
führenden Schichten betraf — sogar kurmäßig Heilverfahren durch­
zuführen53. Nicht anders jedenfalls ist wohl eine Epistel des Horaz54 
zu verstehen, in der sich der Dichter bei Numonius Vala nach Klima, 
Land und Leuten von Velia und Salernum erkundigt. Denn nach Bajae, 
dem berühmten Badeort, braucht er nicht mehr zu gehen, seit er in der 
Kaltwasserbehandlung des Musa steht. Musa erscheint in dieser Epi­
stel direkt als Begriff55: Es genügt schon die Nennung seines Namens, 
um zu wissen, um welche Therapie es sich handelt.

Genauso wie einst Catos Autorität und sein Antihellenismus 
neben anderen Gründen mit dazu beitrugen, daß die Römer der von 
griechischen Ärzten ausgeübten Heilkunde ablehnend gegenüberstanden 
und dadurch die Entwicklung einer eigenständigen römischen Medizin

50 Dio Cassius 53, 30, 3.
51 Suet. Aug. 59: medico Antonio Musae, cuius opera ex ancipiti morbo con­

valuerat, statuam aere conlato iuxta signum Aesculapi statuerunt. Vgl. dazu auch 
die Betrachtung des Falles in religionspolitischer Sicht bei Ilse Becher, Antike Heil­
götter und die römische Staatsreligion in: Philologus 114, 1970, S. 240.

52 Suet. Aug. 42, 3.
53 Über das Ansehen, das griechische Ärzte genossen, und die Art und Weise, 

in der diese mit ihren Patienten verkehrten, schreibt J. Ilberg, a. a. O. S. 404: „Grie­
chische Ärzte gab es nunmehr in Rom so viele und bedeutende, daß sich Asklepiades 
nur aus besonderen Gründen dazu verstand, lateinisch zu sprechen — es bedeutet das 
für ihn fast immer ein Herabsteigen aus seiner höheren heimischen Sphäre. Auch 
die zweifelhaftesten Elemente örtlichen oder anderweitigen Ursprungs, die in der 
römischen Ärzteschaft gar nicht selten waren, sprachen und schreiben griechisch, 
sie erst recht. Schien es ja in vielen Fällen sogar vorteilhaft zu sein, in der fremden 
Sprache zu praktizieren, sogar geborene Römer zogen es vor, denn das imponierte 
dem Publikum; wen es aber verstand, der genoß kein rechtes Vertrauen.“

54 Hör. ep. 1, 15:
quae sit hiems Veliae, quod caelum, Vala, Salerni 
quorum hominum regio et qualis via. (nam mihi Baias 
Musas supervacuas Antonius, et tamen illis 
me facit invisum, gelida cum perluor unda 
per medium frigus...)

55 Vgl. dazu auch den Kommentar zur Stelle in der Ausgabe des Horaz von 
Kießling/Heinze, 3. Bd., 7. Aufl. Berlin 1961,

32*



500 Joachim-Friedrich Schulze

verhinderten, so daß es weder römische Ärzte noch medizinische Aus­
bildungsstätten gab, genauso sorgt nun die Autorität des Augustus, 
ohne daß seinerseits besondere administrative Maßnahmen nötig wären, 
mit für eine Anerkennung der griechischen Medizin durch die Römer. 
Ressentiments waren also weitgehend ausgeräumt, wenn auch noch 
nicht ganz verschwunden, wie das Beispiel des Plinius zeigt. Er möchte 
die griechische Medizin für alle Mißstände verantwortlich machen, 
auch für die Sittenverderbnis, und kommt deshalb zu dem Schluß, 
daß Cato mit seinem Ausspruch recht gehabt habe, daß es genug sei, 
in die Wissenschaft der Griechen hineinzublicken, sie aber nicht zu 
lernen56.

Es ergibt sich zwangsläufig die Frage, was d i e Römer, die grie­
chische Medizin und Ärzte ablehnten, an deren Stelle zu setzen gedach­
ten. Eine eigene römische Heilkunde und Ärzteschaft gab es nicht, 
aber Krankheiten genug, die es zu behandeln galt. Wir kommen hier­
mit wieder zur Volksmedizin zurück und zum medizinischen Schrifttum 
der Römer. Als erster hatte Cato, wie wir gesehen haben, in seiner 
Schrift ad filium, wahrscheinlich auch in einer selbständigen medizi­
nischen Abhandlung und in seinem Buch de agricultura, Fragen der 
Heilkunde erörtert. Viel ist uns davon nicht erhalten, manche Rezepte 
sind durchaus brauchbare Hausmittel. Auf der anderen Seite werden 
aber auch Vorschriften gegeben, die man nicht für möglich hielte, 
könnte man sie nicht schwarz auf weiß lesen. So empfiehlt Cato als 
Allheilmittel die Verwendung von Kohl bei allen möglichen Krankhei­
ten57. Am originellsten ist jedoch seine Anweisung zur Behandlung einer 
Luxation. Dazu ist ein grünes Rohr nötig, das eine bestimmte Länge 
haben und in der Mitte gespalten werden muß. Es ist in bestimmter 
Weise von zwei Menschen an die Hüftknochen zu halten, wobei die 
Zauberworte motas vaeta dries dardaries astataries dissunapiter und 
huât haut haut istasis tarsis ardannabou dannaustra zu singen sind58. 
Also Sympathiezauber reinsten Wassers!

Der zweite, der in einer Enzyklopädie mit dem Titel Disciplinarum 
libri IX neben den septem artes liberales (Grammatik, Dialektik, Rhe­
torik, Geometrie, Arithmetik, Astronomie, Musik) auch die Medizin 
und die Architektur behandelte, war M. T. Varro aus Reate, der von 
116—27 V. Chr. lebte. Leider ist uns von diesem Werk nichts erhalten. 
Wir wissen aber aus seiner Schrift de re rustica,daß er sich über Sympa­
thiezauber, wie wir ihn gerade bei Cato kennengelernt haben, lustig 
macht59. Er führt einen Zaubervers an, wie er bei Fußschmerzen zu

56 Plin. n. h. 29, 1, 8, 26 f.
57 Cato de agr. 156. Vgl. auch G. Harig, a. a. O. S. 77.
58 Cato de agr. 160.
59 J. Ilberg, a. a. O. S. 382 schreibt über die Stellung Varros zum Zauber: 

„Varro zeigt sich auch sonst, trotz seiner verständnisvollen Würdigung alles Volks­
tümlichen, als Gegner solchen Zaubers. Er strebte wohl darnach, den nationalen 
Götterglauben zu beleben, die Kuren im Serapistempel jedoch mit ihren Bespre­
chungen, wobei die Priesterschaft nur Geld verdienen will, verspottet er,“



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 501

singen ist: „Die Erde soll die Krankheit festkalten, Gesundheit soll 
hier bleiben in meinen Füßen”60. Das soll man dreimal tun, die Erde 
berühren und ausspucken. Im Gegensatz zu Cato aber, der seine Zau­
berformel allen Ernstes anbietet, läßt Varro seinen Gewährsmann 
ausdrücklich subridens, also „lachend”, den Spruch anführen, so daß 
der Schluß gestattet ist, daß Varro von derlei Dingen nicht allzuviel 
hielt. Bedauerlicherweise sind wir im übrigen auf Vermutungen ange­
wiesen.

A. C. Celsus und der ältere Plinius sind die nächsten, die sich 
mit der Heilkunde im Rahmen von Enzyklopädien befaßten. Beschäfti­
gen wir uns aus methodischen Gründen zunächst mit dem altersmäßig 
jüngeren Plinius. Er breitet, wie wir gesehen hatten, in seiner naturalis 
historia eine Fülle von Material über die Medizin und verwandte Ge­
biete von den verschiedensten Gewährsmännern aus. Man kann nicht 
sagen, daß er dabei gänzlich unkritisch verfahren wäre. So bezieht er 
beispielsweise mehrfach Stellung gegen Aberglauben und Sympathie­
zauber61. Um so mehr erstaunt, daß Plinius zu einer Zeit, in der die 
griechische Medizin in Rom schon eine beachtliche Höhe erreicht 
hatte und die Römer in ihrer überwiegenden Mehrzahl durchaus mit 
ihr ihren Frieden gemacht hatten, auch solche Heilvorschriften mitteilt, 
die lebhaft an Catos Hausrezepte erinnern62. Einige Beispiele mögen 
dies illustrieren. Über die Wirkung der Wolle bei verschiedenen Krank­
heiten heißt es63: „Ja selbst der der Wolle und den Schenkeln und Achsel­
höhlen des Viehes anhaftende Schmutz. . . hat nahezu unzähligen 
Nutzen. . . Auch der an den Schwänzen zusammenklebende Schmutz, 
für sich getrocknet, zu Mehl zerstoßen und auf die Zähne geschmiert, 
nützt, auch wenn sie schon wackeln, ganz wunderbar. . .” . Gegen 
Schlangenbisse empfiehlt Plinius64 „frischen Viehmist, in Wein abge­
kocht und aufgestrichen und Mäuse zerschnitten und aufgelegt” . 
Manchmal gerät er auch in Zweifel und beruft sich deshalb auf M. T. 
Varro. Nachdem er sich über Natternbisse ausgelassen und festge­
stellt hat, daß der Genuß des Fleisches durch Natternbiß getöteter 
Tiere unschädlich sei, fährt er fort65: „Ich würde zögern, ein von diesen 
herrührendes Heilmittel mitzuteilen, wenn nicht M. Varro im 83. Le­
bensjahre geschrieben hätte, daß sich Natternbisse am wirksamsten 
heilen lassen, wenn der Gebissene seinen eigenen Urin trinke”. Den 
Abschluß soll eine offenbar besonders für Männer gedachte Verordnung 
bilden, in der es heißt: „Die Asche von Vipernhäuten macht Glatzen

6° y arro r. r. 1, 2, 27.
61 Siehe z. B. Plin. n. h. 28, 4—29 oder seine „Geschichte“ des Aberglaubens 

30, 1—20.
62 Vgl. die Beurteilung des Plinius und seines Werkes durch J. Ilberg,a. a. O. 

S. 407 ff.
63 Plin. n. h. 29, 2, 10.
64 Plin. 72. h. 29, 4, 15.
65 Plin. /2. h. 29, 4, 18: cunctarer in proferendo ex iis remedio, ni M. Varro 

LXXXIII vitae anno prodidisset aspidum ictus efficacissime sanari hausta a percussis, 
ipsorum urina.



502 Joachim-Friedrich Schulze

am schnellsten wieder behaart, ebenso Hühnermist, frisch aufgestrichen” . 
Ich glaube, diese Beispiele sprechen für sich, und den Eindruck der 
Rückständigkeit kann auch die Tatsache nicht verwischen, daß Plinius, 
der selbst nicht Arzt gewesen ist, solche Empfehlungen zuweilen mit 
einem Vorbehalt66 weitergibt.

A. C. Celsus, ebenfalls ein medizinischer Laie, der im 1. Jh. zur 
Zeit des Tiberius lebte, verfaßte eine Enzyklopädie, in der er sich außer 
mit Landwirtschaft, Kriegswesen, Rhetorik, Philosophie und Juris­
prudenz auch mit Medizin beschäftigte. Von dem ganzen Werk sind 
nur die 8 Bücher de medicina auf uns gekommen, bei deren Darstellung 
sich Celsus im wesentlichen auf griechische Ärzte stützt. Sie informieren 
uns über Entwicklung und Stand der Medizin bis zur Zeit des Verfas­
sers. In einer Einleitung wird die Entstehung der Heilkunde erörtert. 
Dann folgen in den einzelnen Büchern Ausführungen über Anatomie, 
Diätetik, Pathologie, Pharmakologie, innere Medizin, Chirurgie und 
Osteologie. Zu einem großen Teil befinden sich die in diesem Werk 
niedergelegten Erkenntnisse auf einer erstaunlichen Höhe, so daß sich 
Th. Meyer-Steineg67 zu der Bemerkung veranlaßt sieht, Buch 7 von 
de medicina, das sich mit der Chirurgie befaßt, entspeche in seiner ganzen 
Anlage, der Anordnung und Verteilung des Stoffes und der Behandlung 
der chirurgischen Grundsätze am meisten unseren heutigen Anforde­
rungen und lese sich stellenweise wie ein Stück einer modernen Chirurgie. 
Aber auch andere Heilverordnungen haben noch heute Gültigkeit. 
So verordnet Celsus68 z. B. für die Behandlung der Tuberkulose in 
ihren Anfängen Bettruhe, Milchdiät, Überernährung und Aufenthalt 
an klimatisch günstigen Orten (z. B. Ägypten). Bei der Bauchwasser­
sucht empfiehlt er die Punktion, um die Flüssigkeit abzuführen, und 
zur Entwässerung des Körpers überhaupt Schwitzen, Dürsten und 
harntreibende Mittel. Auf dem Gebiet der Chrirurgie beschreibt Celsus69 
erstmalig, wie R. Kobert70 bemerkt, die Gefäßunterbrechung, und zwar 
die doppelte Unterbindung angeschnittener blutender Gefäße. Ferner 
unterschied er offenbar71 bereits zwischen arteriellen und venösen 
Gefäßen, was sonst im Altertum lange Zeit nicht der Fall war, wo man 
nur unter den Venen blutführende Gefäße verstand, während man

66 Z. B. 28, 9, 42: invenio apud auctores Graecos. 28, 4, 9: si credimus. 28 
11, 46: putant, laudatur, tradunt.

67 Ygl. Th. Meyer-Steineg, a. a. O. S. 108 f.
68 Celsus 3, 22.
69 Celsus 5, 26, 21.
70 R. Kobert im Vorwort zu: Aulus Cornelius Celsus, Über die Arzneiwis­

senschaft, übers, und er kl. v. E. Schneller, . ..  neudurchgesehen von W. Friboes, 
2. Aufl. Braunschweig 1906, XV.

71 Celsus 2, 10: mittere autem sanguinem quum sit expeditisimum usum 
habenti, tamen ignaro difficillimum est; iuncta enim est venae arteria, his nervi. 
7, 5, 1: summa autem utraque parte habenda cura est, ne nervus, ne vena maior, 
ne arteria indicatur. 7, 5,4 : illud videndum est, sicut in aliis locis posui, ne quis ner­
vus,. aut vena aut arteria a telo laedatur, dum id extrahitur.



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 503

glaubte, daß die Arterien luftgefüllt seien72. Wir hören bei Celsus von 
der Entfernung von Krampfadern73, ferner von Plastiken der Nase, der 
Lippen und der Ohren74. Die Behandlung und Operation des Augen­
stars wird nach dem Stand der damaligen Kenntnisse genau beschrieben75.

Natürlich begegnet man auch Irrtümern, so etwa bei der Vorstel­
lung — die übrigens bei den alten Ärzten verbreitet war76 —, daß 
aus dem Gehirn Schleim abgesondert werde, der in die Nase tropft. 
Dieser Zustand wurde als ganz normal angesehen. Man war jedoch der 
Meinung, daß diese an sich normale Sekretion in Unordnung geraten 
könne. So konnte beispielsweise die Nahrung eine Verdünnung des 
Schleims und damit eine Vergrößerung der ausgeschiedenen Menge 
herbeiführen, die dann zu Schnupfen, Katarrh und zum Lungenge­
schwür führen konnte77. Aber aufs Ganze gesehen stellen die 8 Bücher 
de medicina ein außerordentlich brauchbares Handbuch der Heilkunde 
dar, das dem Arzt — obwohl von einem Laien verfaßt — einen guten 
Überblick über die historische Entwicklung der Medizin und ihre 
verschiedenen Disziplinen gab und zudem, was das Wichtigste ist, 
einen wirklichen Leitfaden für die Praxis darstellte78. Wir können also 
feststellen, daß sowohl auf dem Gebiet der ärztlichen Praxis als auch 
auf dem Sektor des medizinischen Schrifttums erst etwa von der Mitte 
des 1. Jhs V. Chr. an griechische medizinische Wissenschaft in Rom 
heimisch wird und auch staatliche Anerkennung findet. Daneben lebt, 
auch zur Zeit fortgeschrittener medizinicsher Erkenntnisse, die Volks­
medizin fort, die sich auf uralte, von den Vorvätern überkommene 
Rezepte und Heilvorschriften stützte und besonders auf dem Lande 
gepflegt wurde.

Ich frasse zusammen:
1. Nach dem Zeugnis des Plinius gab es in den ersten 600 Jahren 

der Existenz des „römischen Staates” keine Ärzte und keine Heilkunde 
im wissenschaftlichen Sinne. Jede Familie behalf sich in Krankheits­
fällen mit Hausmitteln, deren Kenntnis und Rezeptur von Generation 
zu Generation weitervererbt wurden.

72 Diese Annahme resultiert vermutlich aus der Tatsache, daß die Arterien 
Verstorbener in der Regel kein Blut führen, so daß sie den Alten bei der Sektion 
luftgefüllt schienen.

73 Celsus 7, 31.
74 Celsus 7, 9. Vgl. P. Diepgen, a. a. O. S. 113.
75 Celsus 7, 7, 14. Vgl. P. Diepgen, a. a. O. S. 112.
76 Die Hippokratiker z. B. waren dieser Ansicht. Sie sahen den aus dem Ge­

hirn abfließenden Schleim als Erreger vieler K rankheiten an. Vgl. G. Harig, a. a. O. 
S. 61.

77 Celsus 4,5.
78 Anders urteilt G. Harig, a. a. O. S. 85, der glaubt, das Werk des Celsus 

sei „für die Laien zu kompliziert und für die Ärzte zu unvollständig“ gewesen.



504 Joachim-Friedrich Schulze

2. Der erste griechische Arzt, Archagathos, kam nach dem Ber- 
richt des Plinius im Jahre 219 nach Rom. Hier wird er zunächst als 
Wohltäter gefeiert, bald aber wegen seiner radikalen Behandlungsme­
thoden verdammt und bringt dadurch die gesamte griechische Medizin 
in Verruf.

3. Um den sich immer mehr aus weitenden griechischen Einfluß 
auf den verschiedensten Gebieten des römischen Lebens einzudämmen, 
setzte der hochangesehene Cato seine ganz Autorität ein. Seine beson­
dere Abneigung, um nicht zu sagen: sein besonderer Haß, richtete 
sich gegen die griechischen Ärzte. Seine ständigen Attacken gegen 
diese und die Tatsache, daß der vornehme Römer an sich eine starke 
Abneigung gegen einen Gelderwerb hatte, der aus einer handwerklichen 
Tätigkeit — handwerklich hier im weitesten Sinne — herrührte, verhin­
derten die Entwicklung einer auf griechische Erfahrungen und Erkennt­
nisse gegründeten eigenständigen römischen Heilkunde und zögerten die 
Bereitschaft der Römer, selbst den Arztberuf zu ergreifen, lange hinaus. 
Die Heilkunde war von Anfang an eine Domäne griechischer Sklaven 
und Freigelassener, und später freier griechischer Ärzte.

4. Das Anwachsen der städtischen Bevölkerung, die durch den 
gestiegenen Lebensstandard und die damit verbundene Verweichlichung 
sich häufenden Zivilisationsschäden, ganz besonders aber die unbe­
dingt notwendige Behandlung der auf den Kriegszügen Verletzten 
brachten schließlich um die Mitte des 1. Jhs v. Chr. eine staatliche 
Anerkennung der griechischen Ärzte durch Verleihung des Bürgerrechts 
durch Caesar. Die Situation der griechischen Ärzte besserte sich weiter 
unter Augustus, und durch die kaiserliche Wertschätzung stieg auch 
ihr Sozialprestige. Griechische Ärzte wie z. B. Asklepiades und Musa 
und ihre Behandlungsmethoden erfreuten sich großer Beliebtheit. 
Militärische Erfordernisse und die dringende Notwendigkeit, die auf 
den Latifundien arbeitenden Sklavenmassen bei Gesundheit zu er­
halten bzw. sie wiederherzustellen, um ihre Arbeitskraft ausbeuten 
zu können, führte in der Folgezeit zur Gründung von sogenannten 
Valetudinarien, in denen Verwundete und Kranke von servi medici 
behandelt wurden. Freie griechische Ärzte konnten sich nur die herr­
schenden Kreise leisten.

5. Wie sich keine eigene römische Heilkunde in dem von uns 
betrachteten Zeitraum entwickelt hat, so gab es auch kein eigenes 
römisches medizinisches Schrifttum. Fragen der Heilkunde wurden 
von medizinischen Laien lediglich im Rahmen von Enzyklopädien 
behandelt. Liier sind zwei Richtungen zu unterscheiden:

a. die Volksmedizin, die von Generation zu Generation vererbte Re­
zepte und Heiivorschriften aufzeichnete und die von Cato, Varro 
und Plinius vertreten wird, und

b. die wissenschaftliche Medizin, deren einziger und anerkannter 
Verteter Celsus ist.



Die Entwicklung der Medizin in Rom. . . 505

Franz Altheim schreibt in seinem Buch „Italien und Rom“79 über 
die Aufnahme des Griechentums in Rom: „In Rom vollzog sich 
erstmalig jene schöpferische Aufnahme, die von da aber bei jeder euro­
päischen Kulturnation wiederkehrte. Das Griechentum wurde als 
Bildung schlechthin gefaßt. . . Weit entfernt davon, vorhandene An­
sätze im Werden zu unterdrücken, hat das Griechentum die nationalen 
Kräfte Roms freigemacht und in ihnen die Freude und Fähigkeit an 
eigener Gestaltung geweckt. Nachahmung des Vorbildes und der Wett­
eifer, es ihnen gleichzutun, lösten sich dabei ab. . . .  Der Eintritt des 
Griechentums bedeutete, daß Rom schöpferisch und damit es selbst 
wurde“.

Wie recht hat doch Franz Altheim mit diesen Worten. Lediglich 
für ein Gebiet treffen sie nicht oder doch nur sehr bedingt zu: für die 
Medizin.

HallejS. J.-Fr. Schulze.

79 F. Altheim, Italien und Rom, 1. Bd., 3. Aufl. Amsterdam/Leipzig (1944), 
S. 115 f. P. Diepgen, a. a. O. S. 102 bemerkt, daß Rom, nachdem es seinen Weg 
zur Weltherrschaft angetreten hatte, seine Pforten der griechischen Kultur und 
Wissenschaft geöffnet habe. Er äußert weiter, daß diese Rezeption ,,nicht die Folge 
einer passiven Widerstandslosigkeit gegenüber einer Fremdkultur, sondern das 
Ergebnis einer aktiven Kulturpolitik“ gewesen sei, „die wußte, was sie wollte, und 
dem Aufgenommenen das Gepräge der eigenen Art verlieh.“ Das trifft aber gerade 
für die Medizin nur mit Einschränkung zu.


