
BEOBACHTUNGEN ZUR GESCHICHTE 
VON HYMNOS UND ΝΙΚΑΙΑ BEI NONNOS 

(Dion. 15, 169—422)*
In den Versen 1—168 des 15. Buches erfährt der Leser von den 

Auswirkungen einer List des Dionysos, der einen Fluß in Wein ver­
wandelt hat, aus dem die durch den Kampf erhitzten und durstigen 
Inder trinken und berauscht werden. Mit der Darstellung, wie die 
betrunkenen Inder gefangen genommen werden, bricht der Bericht ab, 
und es folgt ganz: unvermittelt die Erzählung von Hymnos und Nikaia, 
eine Liebesgeschichte — sie gehört zu den am besten gelungenen Ab­
schnitten der Dionysiaka* 1 —, die mit dem Indienfeldzug des Dionysos 
als solchem gar nichts zu tun hat. Die im Prooemium (1,1 ff.) ver­
sprochene ποικιλία  veranlaßt den Dichter offenbar zu diesem Sze­
nenwechsel.

* Der Aufsatz ist die überarbeitete Fassung eines Abschnittes der Dissertation 
des Verfassers 'Die Erzählung von Hymnos und Nikaia in Nonnos’ Dionysiaka (Buch 
15, 169—422)’, Halle 1960 (in Maschinenschrift). Ich freue mich, daß viele meiner 
in dieser Dissertation gemachten Beobachtungen in der ausgezeichneten Arbeit 
von M. String, Untersuchungen zum Stil der Dionysiaka des Nonnos von Panopolis, 
Diss. Hamburg 1963 (in Maschinenschrift), gedruckt Hamburg 1966, ihre Bestä­
tigung gefunden haben, besonders 6 ff. (Die Seitenangaben beziehen sich auf die 
gedruckte Ausgabe). Das Gleiche gilt für das interessante Buch von G. D ’Ippolito, 
Studi Nomioni, Vepillio nelle 'Dionisiache\ Palermo 1964, besonders 88 ff.

1 S. S. Uwarov, russischer Staatsmann und Gelehrter, empfahl diese Ge­
schichte keinem Geringeren als Goethe, mit dem er in Briefwechsel stand, zur Lektüre. 
Dieser urteilte darüber: „Auf alle Fälle stellt das hier übersetzte Werk einen kräfti­
gen und gefühlvollen und zugleich wundersam-sprachgebildeten und rhythmisch 
geübten Poeten dar.” (Zitiert bei G. Schmid, Goethe und Uwarow und ihr Briefwechsel 
— Russ. Revue 28, 1888, 131 ff.). Wenn Goethes Urteil auch vermutlich anders 
ausgefallen wäre, hätte er das ganze Epos gekannt, so zeigt seine Stellungnahme 
doch, daß diese Partie der Dichtung ansprechend ist. D. F. Graefe (Des Nonnos 
Hymnos und Nikaea, St. Petersburg 1813) hat erstmalig eine Übersetzung dieser 
Liebesgeschichte herausgebracht, der u.a. „berichtigende und erklärende Bemer­
kungen zum Griechischen” beigefügt sind. Interpretatorisch und sprachlich-stili­
stisch ist sie bisher in einer Einzelpublikation nicht behandelt worden. Zu Fragen 
des Stils jetzt am besten die oben genannte Arbeit von M. String.



4 J.-Fr. Schulze

169—203

Die Liebesgeschichte beginnt 169 mit ένθα, einer Ortsbestim­
mung, die aber zunächst nur eine ganz äußerliche Anknüpfung dar­
stellt. Was den Dichter tatsächlich veranlaßt hat, die Geschichte von 
Nikaia hier einzulegen, ist neben seinem Streben nach Abwechslung 
die Tatsache, daß das Mädchen aus demselben in Wein verwandelten 
Fluß trinkt, aus dem eben die Inder getrunken haben. Das erfährt 
der Leser freilich erst Buch 16, 253 f., wo es heißt

ξανθόν ΰδωρ ένόησε φιλακρήτου ποταμοίο,
καί πίεν ήδύ ρέεθρον, οθεν πίον αίθοπες Ινδοί.

So steht es in den Grundzügen schon bei Memnon F Gr Hist ITÏ B 
Nr. 434; 28,9

Ή  μεν ουν ναΐς ή Νίκαια λέγεται φΰναι Σαγγαρίου του κατά 
την χώραν δυνάστου καί Κυβέλης* παρθενίαν δέ μάλλον ή την προς 
άνδρα ποθούσα ομιλίαν, εν ορεσι καί θήραις τον βίον εσχε. Ταύτην δέ 
Διόνυσος μεν ήρα, έρών δέ ούκ έτύγχανε. Μή τυγχάνουν δέ μηχαναίς 
τό λείπον τη γνώμη άναπληροΰν έπεχείρει. Πληροί τοίνυν την κρήνην, 
άψ’ ής εϊωθεν ή Νίκαια πίνειν, έπειδάν από τής Θήρας κοπωθείη, 
αντί τοΰ υδατος οίνου. Ή  δέ μηδέν συνειδυία καί τό είσ>θός ποιούσα 
εμφορείται τε τοΰ έπιβούλου νάματος, καί υπηρετεί καί ακόυσα τω 
βουλή μάτι τοΰ έραοτοΰ. Μέθης γάρ αυτήν καί υπνου λαβόντων, δ τε 
Διόνυσος αυτή έπιμίγνυται καί παίδας εξ αύτής φύει Σάτυρόν τε 
καί ετέρους.

Nonnos übernimmt diese Version und baut sie weiter aus. Über 
die bei Memnon angeführte Genealogie der Nikaia hört man zwar 
bei ihm nichts. Dafür gibt er bis 203 eine recht anschauliche Charak­
teristik des Mädchens. Es wächst zusammen mit den astakischen Jung­
frauen auf, heißt es, und damit ist gleich etwas über die Lokalität ge­
sagt, wo Nikaia groß wurde: gemeint sind die Nymphen der Stadt 
Astakos in Bithynien an der Propontis, die nicht weit von dem später 
gegründeten Nikaia entfernt lag. 171 wird Nikaia als καλλιφυής 
bezeichnet. Dadurch erscheint 172, wo sie άλλοτρίη φιλότητος, καί 
άπειρήτη Κυθερείης vorgestellt wird, noch besonders hervorgehoben; 
denn bei einem häßlichen Mädchen wäre die Tatsache, daß es uner­
fahren in der Liebe ist, nicht weiter verwunderlich. Eine zweite Artemis 
ist sie (171), das heißt also, daß sie auch genau so unnahbar und eine 
Jägerin wie diese ist. 172 ff. werden verschiedene, Eigenschaften ange­
führt, die Artemis und Nikaia gemein haben. So haben beide keinerlei 
Interesse für die Beschäftigung der Mädchen, das Weben. Doch geht 
Nikaia nicht in allem mit Artemis konform: während diese nämlich 
Hirsche vor ihren Wagen spannt — was Nikaia tadelt —, bevorzugt 
sie selbst Leopard und Löwen. Die Charakteristik wird durch den 
Hinweis vervollständigt, daß Nikaia gern Quellwasser trinkt und sich 
mittags furchtlos zur werfenden Löwin setzt, die das Mädchen freund­



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 5

schaftlich leckt, ja der Löwe senkt vor ihr — der λαγωβόλος ’Άρτεμις 
άλλη! — demütig die Mähne.

Damit schließt die von Nonnos bunt und eindrücklich gestaltete 
Beschreibung Nikaias. Man hat von ihr den Eindruck gewonnen, daß 
sie ein Muster spröder Jungfräulichkeit ist und sich jeder Werbung 
widersetzen wird. Nonnos hat sich nicht darauf beschränkt, die cha­
rakterlichen Vorzüge Nikaias lediglich zu schildern, er zeigt uns seine 
Heldin vielmehr im täglichen Leben, bei ihrer Tätigkeit als Begleiterin 
der Artemis. Sie ist anders als andere Mädchen, und zwei Merkmale 
sind es, die sich als die wesentlichsten herausheben : ihre Jungfräulich­
keit, die sie auf jeden Fall bewahrt wissen will, und ihre Unerschrocken­
heit, die es ihr schließlich ermöglicht, auch gegen einen Gott (Dionysos, 
Buch 16) aufzntrumpfen — jedenfalls so lange er nicht übernatürliche 
Mittel anwendet. Die Darstellung der friedlichen Natur mit dem zah­
men Löwenpaar und die souveräne Ruhe, die Nikaia im Umgang mit 
den wilden Tieren zeigt, lassen den Eindruck eines sicher in sich selbst 
ruhenden und keiner Leidenschaft zugänglichen Mädchens entstehen.

Als besonderes Stilmittel wendet Nonnos 175 ff. die für ihn 
typische Gleichsetzung sich eigentlich ausschließender Dinge an: so 
stellt er die Gerätschaften der Mädchen und die der Nikaia im beson­
deren einander gegenüber (177 μηκεδανοί κλωστηρες ε'σαν πτερόεντες 
ό ιστοί). Dadurch gelingt es dem Dichter, das Ungewöhnliche im 
Verhalten des Mädchens besonders deutlich zu machen. Während 
er das für Nikam charakteristische Verhalten von 175— 181 in posi­
tiver Reihung aufzählt, bedient er sich in den folgenden Versen der 
negativen Aufzählung, und zwar in dem Sinne „Sie machte nicht das 
oder das, sondern das. . so 181— 185 in der Abfolge ου ποτέ ... ο ύ κ ... 
ούκ ..., άλλά... und 190— 192 ουδέ..., . . .  δ έ ...  προβέβουλε. Wenn 
Nikaia weder auf Rehe noch Hasen schießt (182 f.), sondern auf wilde 
Tiere Jagd macht, so verhält sie sich im Grunde so, wie es Herakles 
im Artemishymnus des Kailimachos von der Göttin der Jagd fordert2. 
Einen besonderen Gegensatz zu dem im allgemeinen doch behüteten 
Leben junger Mädchen bildet die 192 f. berichtete Tatsache, daß Nikaia 
in den Bergen haust und furchtlos mit Leopard und Löwen umgeht. 
Zwei Bereiche also sind es, in denen sie sich anders verhält als ihre 
Altersgenossen: der menschliche und der tierische. Das letztere ver­
wundert allerdings nicht so sehr, da sie doch schon 171 als λαγωβόλος 
*' Αρτε μις άλλη vorgestellt worden ist und auch der Löwe 201 meint, 
sie sei Artemis. Doch nicht nur Nikaia zeigt Ungewöhnliches in ihrem 
Verhalten, auch die Tiere geben sich anders als gewohnt: der Leopard 
umschmeichelt sie, er leckt ihren Leib, ohne zu beißen (197 f.). Die 
Löwin hat „schonende Lippen” (201), während der Löwe selbst den 
Nacken vor ihr beugt (202f.).

2 Kall. Art. 153 ff.



6 J.-Fr. Schulze

204—219

Dieser Schilderung gegenüber wirkt die nun folgende des männli­
chen Gegenspielers, des Hirten Hymnos, matt und farblos. Das zeigt 
sich schon äußerlich in der Verszahl, die der Dichter ihm im Vergleich 
zu Nikaia zubilligt: sind es bei dem Mädchen 35 Verse gewesen (169— 
203), so muß sich Hymnos mit 16 Versen (204—219) zufrieden geben. 
Die eigentliche charakterisierende Vorstellung des Hirten umfaßt nur 
vier Verse (204—207), dann folgt bereits die Schilderung seiner Liebe 
zu Nikaia. In dieser quantitativ verschiedenen Behandlung liegt eine 
Wertung des Dichters, die den Unterschied zwischen der Persönlichkeit 
Nikaias und der des Hymnos deutlich machen soll. Anderseits versteht 
es sich natürlich von selbst, daß der Verehrer eines solchen Mädchens 
wie Nikaia zumindest über dem Durchschnitt seiner Gefährten stehen 
muß, um überhaupt zu ihr die Augen erheben zu können. Drei kurze 
Kola deuten es an (205): er ist ίθυτενής, περίμετρος, υπέρτερος 
ήλικος ήβης. Ob er auch schön ist, erfahren wir nicht. Männliche 
Schönheit interessierte Nonnos offenbar nicht. Sein Name wird genannt, 
ohne daß Nonnos auch hier auf die Genealogie eingeht. Sie erscheint 
ihm wie bei Nikaia unwesentlich. Wichtiger ist, Hymnos irgendwie 
in Beziehung zu Nikaia zu setzen. Das geschieht dadurch, daß der 
Dichter Hymnos, den er als braven Hirten charakterisiert, in der 
Nachbarschaft des Mädchens seine Herde hüten läßt. Im Anschluß 
daran und ohne Übergang erfährt der Leser von der Liebe des Hym­
nos zu Nikaia, die gleich als tiefe Liebe dargestellt wird (209 εις  
βαθύν ήλθεν έρωτα). Diese Liebe wird mit der des Anchises zu Aphro­
dite3 verglichen, ohne daß Nikaia dadurch mit Aphrodite gleichgesetzt 
werden soll. Nonnos erwähnt diese Liebesgeschichte lediglich, weil 
sie allgemein bekannt und Anchises ebenfalls ein Hirt war. Es ist hier 
also anders als 171 oder 16, 125, wo Nikaia bewußt mit der Göttin 
Artemis verglichen wird. In unserem Fall ist das mythische Exemplum, 
wie häufig bei Nonnos, nur ein Mittel, die Erzählung aufzulockern. 
Gut beobachtet und dargestellt ist die seelische Verfassung des verliebten 
Hirten, die sich in Gleichgültigkeit gegenüber den Tieren äußert, denen 
bis dahin seine ganze Aufmerksamkeit und Liebe gegolten hat. Das 
geht so weit, daß ähnlich wie bei Theokrit4, wo die Herde des Kyklopen 
abends allein von der Weide zurückkehrt, weil dieser sich in Liebe nach 
Galateia verzehrt, bei Nonnos Kuh und Kalb ihren Weideplatz verlas­
sen und einsam umherirren. Der Zustand von Mensch und Tier wird 
dabei innerüch und äußerlich paralleüsiert: Kuh und Kalb streunen 
herrenlos umher, weil sie den Hirten, an den sie gewöhnt sind, der sie 
liebt und dem auch sie zugetan sind, suchen, und der Hirt schweift

3 Daß Aphrodite die Herden des Anchises gehütet habe, ist, soweit ich sehe, 
Erfindung des Nonnos.

4 Theok. 11, 12 f.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 7

umher, um das Mädchen, das er liebt, zu sehen und ihm nahe zu sein5. 
Damit ist in die Charakteristik des Hymnos und seiner Hirtenwelt 
ein Unruhefaktor gebracht, der im Gegensatz zu der ruhigen, kraft­
vollen Atmosphäre steht, die Nikaia umgibt. Dort liegt der Löwe, 
liier sind die Tiere in Bewegung. Nikaia sitzt beim Leoparden, Hymnos 
läuft unstet herum. So ist für beide die Linie vorgezeichnet, aut der 
sie sich im folgenden bewegen werden.

Formal zerfällt dieser Abschnitt in drei Teile:

204—207 Vorstellung des Hymnos

208—214 Schilderung der Liebe des Hymnos zu Nikaia

214—219 Folgen der Liebe des Hymnos für die Herde und 
ihn selbst.

220—243

Mit καί leitet Nonnos zu einer für ihn typischen sinnlich-lü­
sternen Partie über, in der er farbig und eindrucksvoll den Zustand 
des Begehrens schildert, in dem sich der verliebte Hymnos befindet. 
Es hat den Anschein, als fordre liier der Orient seinen Tribut6, und 
das wäre bei dem Ägypter Nonnos kein Wunder. E. Rohde7 hat nicht 
mit Unrecht darauf hingewiesen, daß diese Lüsternheit Nonnos in 
Gegensatz wahrscheinlich zu allen hellenistischen Dichtern, bestimmt 
aber zu Kallimachos setzt. Doch scheinen hier zwei Dinge zusammen­
zukommen: nicht nur orientalische Einflüsse zeigen sich in dieser 
Erotik, sondern sie liegt, wie R. Keydell vermutet, offenbar auch in 
der Persönlichkeit des Dichters selbst und ist nicht literarisch8. Betrachtet 
man die Häufigkeit, mit der solche Partien im Gesamtwerk autreten9, 
so wird man kaum der Ansicht zustimmen, die M. Riemschneider10 
mit der Behauptung vertritt: „Hätte man sich eingehender mit dem 
Stil des Nonnos beschäftigt, so wäre man nie auf den Gedanken gekom­
men, den unglücklichen Dichter solcher Perversitäten wie Masochis-

5 Zu dem Ausdruck κύκλα προσώπου, wie er auch hier (219) vorkommt, 
gibt Margarete Riemschneider, Der Stil des Nonnos — Berl. Byz. Arbeiten Bd. 5, 
49 ff., folgende Erklärung: „Aufschlußreich ist schon das Oval des Gesichtes. Stirn, 
Wange und Kinn werden von der gleichen Rundung (κύκλα) umschlossen. Nimmt 
man dazu noch die κύκλα προσώπου, die Kreise auf dem Gesicht — die Augen, 
so sehen wir, daß diese Schilderung der Porträtdarstellung genau entspricht...” , 
κύκλα προσώπου sind aber nie die Augen bei Nonnos. Es handelt sich vielmehr 
um die Rundungen, die Wangen des Gesichtes, wie auch aus unserer Stelle durch 
ροδοειδέα deutlich wird. Schlagend ist, wie ich meine, 46, 208 καί κύσεν υίέος ομμα 
καί Ιγχλοα κύκλα προσώπου.

6 L. R. Lind, L’ant. dass. 7, 1938, 57 ff.
7 E. Rohde, Der griechische Roman, Berlin I9604, 141 Anm. 2.
8 R. Keydell, RE 17, 1, 904 ff., „Nonnos” Nr. 15.
9 1. 346 ff.; 4, 148 f f . . . 322 ff.; 7, 260 ff.; 12, 382 ff.; 16, 11 ff.; 30, 214 ff.; 

34, 277 ff.; 35, 21 ff.; 38, 128 ff.; 48, 90 ff.; 481 ff.
10 M. Riemschneider, a. O, 64.



8 J.-Fr. Schulze

mus, Sadismus, Nekrophilie usw. zu bezichtigen” . Mir scheint, daß 
man gerade dann, wenn man sich mit Nonnos’ Werk eingehend be- 
schäftigt hat, zu dem Schluß R. Keydeils kommen muß.

Auffallend sind in dieser Partie die Übereinstimmungen zwischen 
Nonnos und Ovid. Die Schilderung der Nikaia, der Preis ihrer Schön­
heit, die Darstellung, wie der Wind das Gewand des Mädchens in 
die Höhe hebt und anderes mehr zeigen große Ähnlichkeit mit der 
Daphne-Geschichte in den Metamorphosen Ovids. J. Braune11 und 
neuerdings G. D ’Xppolito gelangten deshalb zu der Überzeugung, daß 
Nonnos bei der Abfassung der Nikaia-Episode dieses Werk vor Augen 
gehabt habe. Diese Beobachtungen verdienen zweifellos Beachtung, 
vergrößern sie doch den Kreis der Dichter griechischer Sprache, für 
die Kenntnis der lateinischen Poesie angenommen werden muß (Qu. 
v. Smyrna, Tryphiodor)12. Nimmt man die Ovidstellen, die G. DMppo- 
lito jetzt noch zu den Braunschen gefunden hat, hinzu, so scheint mir 
die Benutzung Ovids durch Nonnos einmal mehr erwiesen zu sein13.

220 tritt Eros in Aktion und schürt in Hymnos das — schon 
vorhandene — Feuer der Leidenschaft (von seinem ersten Einreifen, 
bei dem er in Hymnos die Liebe erregt hätte, hören wir im Gegensatz 
zu anderen Liebesgeschichten in den Dionysicika14 nichts!), indem er 
ihn das geliebte Mädchen in allen möglichen Situationen und in seiner 
vollen Schönheit sehen läßt. Der Wind bauscht das Gewand Nikaias, 
Hymnos erblickt ihre makellose Flaut, die helleuchtenden Schenkel 
blühen wie Blumen, und er kann sich in seiner Gier nicht satt sehen. 
Schüchtern versucht er, wenn schon nicht das Mädchen selbst, so doch 
wenigstens seine Werkzeuge zu berühren. Die Lüsternheit des Hirten 
deutet der Dichter auch dadurch an, daß er ihn ομματι λοξω blicken 
läßt. Den Höhepunkt der Schilderung bilden Vergleiche Nikaias mit 
Fiera15 und Selene, wobei beiden Vergleichen, obwohl verschieden

11 J. Braune, Greifswalder Beiträge, Heft 11, 1935. G. D ’Ippolito, a. O. 93 ff.
12 Vgl. St. Bezdechi, Nonnos si Ovidiu, Sibiu 1941, 6 f.
«  Vgl. R. Keydell, Gnomon 11, 1935, 597 ff.
14 So erregt erst das Eingreifen des Eros die Liebe 7, 182; 18, 8; 33, 191; 

42, 24. 33; 47, 423/24; 48, 477 f.
15 R. Keydell setzt in seiner Ausgabe statt des überlieferten Ή ρη Ή ώς. Die 

Begründung, die er dazu gibt (Herrn. 79, 1944, 20), ist sehr verführerisch. Er schreibt, 
daß der „Antithesenjäger” Nonnos, wenn er Hymnos 243 nach Westen zum Mond 
blicken läßt, ihn bestimmt 241 hat nach Osten schauen lassen, und darum müsse 
statt Ή ρη Ή ώ ς geschrieben werden. Zur Stützung seiner Ansicht zieht er 16, 46. 
ff. heran:

Άστακίς έβλάστησε νέη ροδοδάκτυλος Ή ώ ς, 
άλλη άνηώρητο φαεσφόρος* όπλοτέρη γάρ 
^μττεδον είδος εχουσα πέλει Νίκαια Σελήνη.

Es muß aber doch auffallen, daß Nonnos hier das für Ή ώς gebräuchliche Epitheton 
ροδοδάκτυλος setzt, während er, wenn man R. Keydell folgt, 241 ein Beiwort wählt, 
das niemals — auch bei Nonnos nicht — im Zusammenhang mit Ή ώ ς erscheint. 
R. Keydell meint außerdem, dem Schreiber sei der geläufige homerische Versschluß



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 9

(241/243) gefaßt, der gleiche Gedanke zu Grunde liegt: „Meine Nikaia 
übertrifft tatsächlich noch Hera (bzw. Selene)” . Ein beliebtes Mittel, 
vornehmlich in erotischen Partien, die Wirkung des Erzählten zu er­
höhen. ist die Verwendung von Farben und Farbgegensätzen bei der 
Darstellung; auch hier wird davon Gebrauch gemacht (224fT):

έ λ  ε υ κ α ί ν ο ν τ ο δέ μηρό ί 
καί οφυρά φ ο ι ν ί σ σ ο ν τ ο  καί ώς κρίνον, ώς άνεμώνη  
χ ι  ο ν έ ω ν μελέω ν ·ό ο δ ό ε ι ς άνεφαίνετο λειμώ ν.

Die Wendungen und Bilder, die Nonnos hier gebraucht (der 
Wind, der das Gewand bauscht, die Schönheit der Haut, die leuchtenden 
Schenkel usw.) kehren in den Dionysiaka so häufig wieder16, daß man 
geradezu von Topoi sprechen kann.

Im formalen Aufbau fällt die häutige Verwendung von satz­
verbindendem καί auf (220, 224, 227, 233), das die Eindrücke des 
Hirten und die Tatsachen additiv aneinanderreiht. Der Dichter hofft 
ottenbar, durch diese immer wiederkehrende Verwendung des καί 
dem Leser die auf Hymnos ständig neu einstürmenden Eindrücke 
besonders eindringlich vor Augen zu führen.

244—254

Nonnos begnügt sich mit dieser recht eingehenden Schilderung 
des Seelenzustandes des Hymnos nicht. Er zeigt uns deshalb den Hir­
ten von all’ den über Nikaia gewonnenen Eindrücken und Erinnerungs­
bildern zugleich entzückt und gequält — gequält deshalb, weil sie in 
ihm den vielleicht unerfüllbaren Wunsch wachrufen, Ähnliches noch 
einmal zu erleben. Ja, er bittet die Winde sogar, sie möchten ihr Gewand 
aufs neue aufschürzen. Auch hier erscheinen wieder Bär und Löwe, 
denen Nikaia zu Leibe geht. Oder handelt es sich um eine Löwin? 
Aus dem λεοντείη . . . δεφ η  (247) ist nicht zu ersehen, ob es ein männli­
ches oder ein weibliches Tier ist. Jedenfalls ist die Situation eine andere 
als I86ff., wo ebenfalls von einem Bären die Rede war und von einer

λευκώλενος Ή ρη in die Feder gekommen, der sich auch bei Nonnos 4, 19 finde. 
Und das gibt meines Erachtens zu denken! Nonnos, der ganze Verse und besonders 
Versschlüsse von einer Stelle zur anderen übernimmt (z. B. 262/263; 350/352; 285/346), 
dürfte kaum an der einen Stelle λευκώλενος "Ηρη, an der nächsten λευκώλενος Ή ώς 
und an einer anderen ροδοδάκτυλος Ή ώ ς geschrieben haben. Zwei geläufigen ho­
merischen Versschlüssen stünde also das ungewöhnliche λευκώλενος Ή ώς 
gegenüber, was ich für wenig wahrscheinlich halte. Im übrigen kann sich freilich 
der Hirt nicht „nach der großen Göttin Hera umsehen” in dem Sinne, daß er sie 
auch wirklich sieht. Das ist aber auch gar nicht nötig; denn aus Mythos und Über­
lieferung war Hera allgemein als λευκώλενος bekannt und existierte so in der 
Vorstellungswelt der Menschen, so daß es des optischen Eindrucks nicht bedurfte. 
Vgl. M. String, a. O. 12.

16 Z. B. 4, 130; 10, 189; 34, 278; 35, 106 und in den unter Anmerkung 9 ange­
führten Stellen.



10 J.-Fr. Schulze

Löwin (196), bei der sich Nikaia freundlichen Sinnes auf hielt, während 
der Löwe durch Neigen des Kopfes (203) sie offenbar als Herrin akzep- 
tierte. Nimmt man an, λεοντείη . . .  δειρη bezöge sich auf einen Löwen: 
geht Nikaias Männerfeindlichkeit dann so weit, daß sie diese auch auf 
das Tierreich überträgt und das männliche Tier erdrosselt? Oder 
bezieht es sich auf die Löwin und hat Nonnos vergessen, was er 196 
von dem Verhältnis zwischen Nikaia und Löwin gesagt hat? Möglich 
wäre das letztere durchaus, wie wir aus anderen Fällen wissen, doch 
entscheiden läßt es sich nicht.

Wie die Erinnerung Hymnos überwältigt, drückt der Dichter for­
mal durch dreimaliges πώς am Versanfang aus (246, 247, 249). Seine 
Vorliebe für variatio zeigt sich darin, daß er kurz hintereinander drei 
verschiedene Ausdrücke für „gedenken”, „sich erinnern” verwendet:

έμνώετο 245, μιμνήσκετο 250, μνηστιν έχων 253.

255—289

Ein kurzer Vorspann (255—257) leitet zur ersten Rede des Hymnos 
an Nikaia über. Der Hirt muß seinem Herzen Luft machen, er muß 
reden, und so „sprudelt” er los (άπερροίβδησεν). Das zweimalige αίθε 
βέλος γενομήν verrät gleich seine sehnsüchtig-wehmütige Stimmung, 
und es ist für seinen Charakter bezeichnend, was er sich wünscht. Er 
will Nikaia nicht in aktivem Werben gewinnen; er ergeht sich viel­
mehr in Wunschträumen, in denen er durchweg die passive Rolle spielt: 
bald möchte er Netz, bald Köcher ,oder Pfeil sein, damit er der Brust 
des Mädchens, wenn dieses den Bogen spannt, näher sei. Die Wünsche 
erreichen ihren ersten Flöhepunkt mit dem Begehren des Hymnos, die 
Brust des Mädchens σαόφρονος εκτοθι μίτρης (268) Zu sehen, und als 
ob er sich mit dieser kühnen Vorstellung selbst berauscht und ermutigt 
hätte, wiederholt er seinen Wunsch, indem er zur Bekräftigung ναι δαμάλη, 
να i μόσχε ruft (263), womit die Hirtenatmosphäre hübsch eingefangen 
ist. Dann (264ff). preist Hymnos alle die Dinge glücklich, die von Nikaia 
berührt werden; im Grunde sind diese Verse nur eine Wiederholung 
dessen, was er schon 258 ff. gesagt hatte, nur daß an die Stelle von 
Wunschsätzen Aussagen bzw. Seligpreisungen treten; natürlich wird 
wiederim Ausdruck variiert: statt des δίκτυον (258) erscheinen στάλικες 
(267), für βέλος (259) όιστοί (265). Mit der Wunschpartikel αΐθε 
(wie 258/259) eingeführt, folgt schließlich der größte Wunsch: es möchte 
ihm vergönnt sein, Nikaia nackt beim Baden zu sehen. Das δίχα φθονεροΐο 
χιτώνος wird vom übrigen Satz durch Einschaltung von ναι δαμάλη, 
val μόσχε getrennt und dadurch besonders hervorgehoben, ähnlich 
wie Vers 263 σαόφρονος εκτοθι μίτρης, aber noch wirkungsvoller. 
Hier endet der Katalog der Wünsche des Hymnos, und er wendet sich— 
in seinen Worten schwingt stark das Mitleid mit sich selbst mit — an 
Aphrodite mit der Frage, ob so große (Liebes-)Not sie nicht rühre. 
Um sie sich geneigt zu machen, versichert er, daß er ihr niemals Unge­



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 11

legenheiten bereitet habe, wobei er mit semer Anspielung auf die Bezie­
hungen Aphrodites zu Ares seine Gelehrsamkeit zeigt. Betont wird 
die Eindringlichkeit der Beteuerung durch das emphatisch viermal 
wiederholte ού(κ) (274/276). Im Schlußteil der Rede wendet er sich end­
lich ohne Übergang an das Mädchen selbst, dem alle diese Wunschträume 
gelten. Indem er es daran erinnert, daß Tithonos, Ganymed und Endy­
mion Geliebte von Göttinnen gewesen seien oder sich der Gunst des 
Zeus erfreut hätten, bemüht er sich, ihm begreiflich zu machen, daß 
auch ein schlichter Hirt seiner würdig sei. Die mythischen Exempla 
haben also diesmal protreptischen Zweck17.

Der formale Aufbau dieser Rede sieht so aus:

258—263 Wünsche des Hymnos

264—269 Seligpreisung der von Nikaia berührten Gegenstände 

270—272 Neuer Wunsch des Elymnos 

273—276 Anrufung Aphrodites 

277—286 Apostrophe Nikaias.

Mit keinem Wort läßt der Dichter erkennen, wie Nikaia auf 
diese Rede reagiert, ja es ist nicht einmal klar, ob sie sie überhaupt 
gehört hat18, obwohl sie Hymnos so nahe ist, daß er ihre Knie zum 
Zeichen seines Flehens berühren kann! Er folgt ihr auch, wagt aber 
nicht — so heißt es — ihr seine Liebe Zu gestehen! Merkwürdig: das 
hat er doch gerade in seiner langen Rede getan!? (γείτονα  θηρεύουσαν 
κούρην 256). Dieser V/iderspruch ist auffallend, und die Handlung, 
auf deren Fortgang der Leser eigentlich wartet, ist nicht einen Schritt 
weitergekommen. Erst die folgende Partie wird Hymnos in einer etwas 
aktiveren Rolle zeigen.

290—302

Das Motiv von den Waffen und Geräten des geliebten Mädchens 
wird erneut aufgegriffen, nun aber anders gewendet. Hatte sich Flymnos 
noch 258 ff. schüchtern gewünscht, Pfeil, Netz und Köcher zu sein, um 
von Nikaia berührt zu werden, so hebt er jetzt θάρσος εχω ν (vgl. ετρεμεν  
289!) ihre Jagdwaffen auf, nimmt den Köcher vom Boden, küßt Netz 
und Pfeile, und drückt den Mordpfeil —  μιαιφόνον ιόν vielleicht 
schon vordeutend auf sein späteres Ende — an die Lippen.

17 Es sind die typischen Beispiele, wie sie sich z. B. nach II. 11, 1 f. 20, 231 
ff. bei Theok. 20, 38; Kall. Aphr. 202. 218; A. R. 4, 57; Ov. ars 383 und M. 10, 155 
finden.

18 Es handelt sich um eine für Nonnos typische Erscheinung, vgl. z. B. 48,. 
520 ff., wo nicht klar ist, ob Dionysos die Rede der Hamadryade gehört hat, oder 
48, 597 ff., wo eine direkte Beziehung auf die vorhergehende Rede ebenfalls nicht 
festzustellen ist. So auch M. String, a. 0 . 6  f.



12 J.-Fr. Schulze

Formal verfährt der Dichter so, daß er ermüdend die Tatsachen 
mit καί aneinaxiderreiht — ähnlich verfuhr er schon 220 ff. —, und 
zwar so, daß in der Partie 290—295 jeweils der zweite Vers mit καί und 
Verbum beginnt, also 290, 292, 294 (294 dient ein καί nur zur Verknüp­
fung von zwei Objekten), während die beiden letzten (296/297) jeweils mit 
καί anfangen, so daß in diesem kurzen Abschnitt von acht Versen 
sechsmal καί steht.

Auch hier wieder, wie nach der Rede 258—286, wartet man ver­
geblich auf eine Reaktion Nikaias, statt dessen folgt eine weitere Rede 
des Hymnos. Diese zweite Rede ist mit ihren fünf Versen (298—302) 
allerdings wesentlich kürzer als die erste (258—286). Hymnos ruft 
Aphrodite und die Eichen an, sie möchten das widerspenstige Mädchen 
zur Vernunft bringen, und erinnert dabei — hier zeigt der Dichter wie­
der seine Gelehrsamkeit — an jene Zeus-Eiche von Dodona, die einst 
Deukalion und Pyrrha auf Befragen Auskunft erteilt hatte19. Auch 
Daphne kommt zu Wort, und der Leser erwartet nach dem Vorherge­
henden, daß sie ebenfalls in irgendeiner Weise auf Nikaia in Hymnos’ 
Sinne einwirken solle, und fragt sich, wie sie das denn könne, da es 
ihr doch ähnlich ergangen sei wie Nikaia. Und es kommt auch nichts 
dergleichen, vielmehr äußert Daphne, gewissermaßen in einem Stoß­
seufzer, der gleichzeitig ein Kompliment für die Schönheit Nikaias 
enthält, Apoll hätte statt ihrer Nikaia verfolgt, wenn diese damals 
gelebt hätte, und ihr selbst wäre die Verwandlung erspart geblieben.

Zwei völlig verschiedene Dinge werden in dieser kurzen Rede 
zusammengebracht: einmal die Aufforderung an die Eichen, das Mäd­
chen zur Räson zu bringen, zum anderen der irreale Wunsch Daphnes, 
Nikaia hätte früher leben sollen. Wie diese beiden Gedanken zusam­
mengehören, ob beispielsweise Daphne zum Ausdruck bringen will, 
Nikaia ginge es hinsichtlich der Leidenschaft des Hymnos im Vergleich 
zu ihr, Daphne, noch gut, brauche sie doch keine Verwandlung zu 
befürchten, oder ob diese Passage lediglich eine Verbeugung vor der 
Schönheit der Nikaia darstellt, vermag ich nicht zu sagen. Pointiert 
steht am Anfang und Ende dieser Versgruppe Δάφνη.

19 Nonnos folgt mit dieser Sagenversion Thrasybulos und Akestodoros (FHG 
II 464). Diese gehen ihrerseits auf Aristoteles Meteor. 1, 14, 352a, 32 f., zurück, 
der über die ,»sogenannte Sintflut” (καλούμενος . . . κατακλυσμός) zu Zeiten Deuka- 
lions spricht. Nach Thrasybulos und Akestodoros gelangt Deukalion mit Pyrrhra 
und wenigen Überlebenden nach der Sintflut nach Epirus. Hier fragt Deukalion 
die heilige Eiche des Zeus, was er tun solle, und siedelt sich auf Grund der Antwort 
mit Pyrrha und den Geretteten dort an (RE 5, 1, 201 ff. „Deukalion”). An unserer 
Stelle sollen die Eichen, anderes als bei Thrasybulos und Akestodoros, nicht auf 
Befragen Antwort geben, sondern gewissermaßen solidarisch mit Hymnos von sich 
aus auf Nikaia einzuwirken versuchen. Die Verschiebung ist deutlich: an die Stelle 
des erbetenen Spruches soll ein aktives Eingreifen der Eichen tretten, und nicht 
Zeus, der in der Deukalion-Sage die Antwort veranlaßt, wird angerufen, sondern 
Aphrodite, da sie ja „zuständig” in Liebesangelegenheiten ist!



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 13

303—311

Während sich Hymnos bis dahin nur in Reden ergangen hat, 
bläst er nun ein Hochzeitsliedchen auf seiner Syrinx, als Zeichen seiner 
Trauer, wie es heißt. Es ist also kein Werbelied, jedoch faßt es Nikaia 
so auf, und diesmal erfährt der Leser etwas von einer Reaktion des 
Mädchens. Es verlacht den Hirten und erinnert Hin daran, wie furchtlos 
Pan, Daphnis und Apoll sich um die von ihnen geliebten Mädchen 
bemüht haben (zweimaliges ä πόσα zum Ausdruck ihres Triumphes). 
Es ist das einzige Mal in dem von uns betrachteten Abschnitt des 15. 
Buches, daß Nikaia zu Worte kommt, aber mehr als sechs Verse gesteht 
ihr der Dichter nicht zu, während die Reden des Hymnos im gleichen 
Stück 82 Verse ausmachem Selbst wenn man berücksichtigt, daß 
Hymnos als Werbender naturgemäß mehr Worte aufwenden muß als 
die Umworbene, so bleibt Nikaias Anteil an den Reden doch recht 
kümmerlich. Die Komposition wirkt dadurch unproportioniert, und 
die Tatsache, daß, wie wir sahen, Nikaia sich zweimal zu der Werbung 
des Hirten überhaupt nicht äußert, irritiert den Leser und nimmt dem 
Ganzen viel von der beabsichtigten Wirkung.

312—315

Nikaia verleiht ihren Worten in einer Weise Nachdruck, den der 
Inhalt ihrer kurzen Rede nicht ahnen ließ; denn 305 hieß es nur, daß 
sie Hymnos verspotte. Um so überraschender kommt jetzt die Drohung 
mit dem Speer. Hymnos ist jedocht zu verblendet, er sieht die drohende 
Gefahr nicht, oder er glaubt nicht daran. Mit πομπόν έοΰ θανάαοιο 
gibt der Dichter gleich hier einen kurzen Ausblick auf den Ausgang der 
Geschichte, wie auch wohl schon 295 durch μιαιφόνον ιόν darauf 
hingedeutet war.

Es ist aufschlußreich zu untersuchen, wie Nonnos die Steigerung 
der Leidenschaft bei Hymnos darzustellen versucht. Wir erleben ihn

221 οΐστρω λαβροτέρω δεδονημένον,
292 πόθου δ5 υπό μ,είζονι κέντρω,
und 313 ist er ό λυσσήεντι τετυμμένος ήδέι κέντρω.

Dieser Versuch, eine Steigerung anzudeuten, wirkt farblos und 
kommt schon durch die dazwischenliegenden langen Reden und Schil­
derungen kaum zur Geltung. Nonnos ist mit seinem von Anfang an 
verwendeten und gleichbleibenden fortissimo offensichtlich nicht in 
der Lage, emotionale Entwicklung zu gestalten. Der Hymnos von 
316 ff. ist im Grunde der gleiche wie der von 220. Daran ändert auch 
die teilweise durchaus wirkungsvolle Rhetorik der Reden nichts, in 
denen sich Hymnos allerdings ständig wiederholt und dadurch ebenfalls 
das Gefühl einer Steigerung nicht aufkommen läßt. Auch durch das 
Einstreuen solcher Sätze wie



14 J.-Fr. Schulze

245

εγ γ ύ ς  έών καί νόσφι μένω ν έμνώ ετο κούρης

oder 290

καί ποτέ θώρσος εχω ν . . . /  άνεκούφισεν εντεα

kann der Eindruck einer graduellen Entwicklung nicht hervorgerufen 
werden ; denn tatsächlich hat der Hymnos von 290 lediglich seine Me­
thode bei der Liebeswerbung geändert, ohne daß seine Gefühle wirklich 
eine Steigerung erfahren hätten. Man kann eben einen von vornherein 
vom „heftigen Stachel der Leidenschaft Geschüttelten” kaum noch in 
größere Erregung versetzen!

316—362

Die letzte, von hemmungslosem Gefühlsüberschwang gekennzeich­
nete Rede des Hymnos umfaßt 44 Verse. Hier ganz besonders erscheint 
er als Sklave seiner Leidenschaft, die ihn so weit treibt, Nikaia aufzu­
fordern, ihn zu töten20. Ein Tod von ihrer Hand, so versichert er, werde 
ihn nicht erzittern lassen, sondern erfreuen; denn ein solches Ende sei 
besser als das unter dem Herzen brennende Feuer21. Um dieses Feuer

20 M. Riemschneider, die, wie wir gesehen hatten, die starke Orientierung des 
Dichters auf das Sinnlich-Erotische als durchaus natürlich betrachtet (vgl. S. 7), 
schreibt, offensichtlich mit Bezug auf unsere Stelle (a. O. 64): „Daß ein Liebender 
sagt: ,Es müßte süß sein, von deiner Hand zu sterben!’, ist eine Redewendung, die 
sich seit Theokrit doch wahrlich genugsam abegschliffen hat, als daß ein einzelner 
Dichter deshalb böser Leidenschaften zu verdächtigen wäre. Daß aber bei Nonnos 
die beleidigte Jungfrau wirklich ernst macht und schießt, das ist Humor, freilich 
manieristischer Humor, bei dem das ethische Schwergewicht aufgehoben ist (siehe 
Wilhelm Busch)”.

Dazu ist zu sagen, daß wohl niemand einen Dichter einzig wegen einer solchen 
Äußerung wie der zitierten „böser” Leidenschaften verdächtigen wird. Darum 
geht es nicht, und M. Riemschneider hat hier, wie mir scheint, die Problematik um 
der Beweisführung willen vereinfacht, wie ein Vergleich der in Anmerkung 9 ange­
zogenen Stellen und mit Seite 5 f. zeigt. Wieso es sich aber um Humor handelt, wemi 
eine beleidigte Jungfrau ihren Verehrer nur deswegen erschießt, weil er um sie wirbt, 
ist mir unverständlich. Auch der Hinweis darauf, daß es sich „freilich” um manieri- 
stischen Humor handelt, macht die Sache nicht klarer. Manierismus im Humor 
bedeutet doch nur, daß ein situationsgegebener Humor überspitzt und unnatürlich 
dargestellt wird, und davon kann hier keine Rede sein. An anderer Stelle («.0.58) 
bezeichnet M. Riemschneider, ohne die völlig verschiedene Absicht und Zielsetzung 
beider Dichter bei der Abfassung ihrer Werke zu berücksichtigen, Nonnos als anti­
ken Morgenstern „in seinem ständigen Suchen nach paradoxen Verflechtungen 
und komischen Assoziationen”. Sie läßt meines Erachtens außer acht, daß für Mor­
gensterns Dichtung die Paradoxa Selbstzweck, für Nonnos aber nur ein Stilmittel 
unter vielen sind. Im übrigen würde Nonnos, dessen Werk man auf Schriftt und Tritt 
anmerkt, daß er ernst genommen werden will, kaum damit einverstanden sein, wenn 
man ihm „komische Assoziationen” nachsagte!

21 Zum Tenor der Stelle vgl. Theok. 3, 15 ff., wozu A. S. F. Gow in seiner 
Theokrit-Ausgabe (1952) II 67 bemerkt: „Love in T. is a wound (11, 15; 30, 10), 
or afire (2, 40; 82; 113; 7, 55; 102; 11, 151; 14, 2 6 ) ...”.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 15

gänzlich auszulöschen, soll Nikaia ihr Geschoß auch nicht in den Nacken 
senden, sondern ins Herz, wo die brennende Wunde schon sitzt. Aber 
sofort besinnt er sich anders : nein, schnelle den Mordstahl doch lieber 
in den Nacken, damit du das Herz, den Sitz der Liebe, nicht triffst, 
denn das ist schon verwundet. Wie das nun folgende zi Sz σε τέρπει, 
τλήσομαι άλλο βέλεμνον (327) gemeint ist, ist nicht ganz deutlich. 
Man könnte es so verstehen: „Aber wenn es Dich freut, werde ich auch 
ein zweites Geschoß erdulden” , im Herzen versteht sich, άλλο wäre 
dann als „ein anderes” , d. h. „zweites” aufzufassen. Legt man jedoch 
nur die Bedeutung „ein anderes” zu Grunde, ergibt sich die Vorstellung: 
„Sende Dein Geschoß lieber in den Nacken, nicht ins Herz, da bin ich 
schon verwundet. Aber wenn es Dir Freude macht, will ich auch ein 
anderes Geschoß, wo immer Du mich treffen willst, erdulden” . Beide 
Möglichkeiten ergeben einen guten Sinn, und ich wage nicht, mich zu 
entscheiden.

Dieser Rede voller Todeserwartung und -Sehnsucht sind wieder 
erotische Farben aufgesetzt, die den früheren nicht nachstehen. Auch 
hier hört man von den weißen Armen des Mädchens, von seinen schim­
mernden Händen, der ,.süßen” Bogensehne, die sich beim Spannen 
ihrer rosigen Brust nähert, weiter von dem „lieblichen” Pfeil, dem „sinn­
betörenden” Bogen. Eindeuting masochistische Züge zeigt die Vorstel­
lung des Hymnos, daß (330) das harte Eisen der Mordpfeile weich 
wird22, wenn die geliebten Hände sie berühren, was doch nur bedeuten

22 Wie schon D. F. Graefe (a. O. 35 f.), will auch St. Bezdechi ( a. O. 41) 
θηλύνης (330) imperativisch aufgefaßt wissen, allerdings mit dem Unterschied, 
daß Graefe θηλύνεις liest und Bezdechi meint, der Indikativ stehe anstelle des Impe­
rativs. Bezdechi wird zu seiner Annahme durch die 323—329 vorkommenden Impe­
rative verführt. Er bemerkt dann, Hymnos hätte als Masochist eigentlich sagen 
müssen μή θήλυνε. Einen Ausweg aus dem Dilemma gibt es für Bezdechi nicht; 
er tut die Angelegenheit mit der Bemerkung ab: „Au fond c’ est une de ces mièvreries 
d’un goût assez douteux qui abondent chez Nonnos”. Meines Erachtens hat St. 
Bezdechi die Stelle falsch aufgefaßt. Sie bedeutet weiter nichts als „Du machst das 
Eisen weich, wenn Du es berührst”. Es ist eine Huldigung an das geliebte Mädchen, 
daß es die Eigenschaft besitzt, selbst ein Mordwerkzeug weicher und damit den 
Tod angenehmer zu machen. Im übrigen bringt St. Bezdechi die Frage, ob Hjonnos 
als Masochist eine solche Forderung überhaupt stellen könnte, durch seine Inter­
pretation, daß der Indikativ θηλύνεις für einen Imperativ stünde, erst hinein; denn 
faßt man θηλύνεις als gewöhnlichen Indikativ, so ergibt sich ein solches Problem 
erst gar nicht. Außerdem dürfte das Kriterium des Masochismus bei Hymnos allein 
die Tatsache sein, daß er sich den Tod von der Hand des Mädchens wünscht. Dabei 
ist es unerheblich, ob dieser durch ein hartes oder ein weiches Geschoß herbeige­
führt wird. Das machte lediglich einen graduellen Unterschied aus.

Die weitere Konstruktion des Satzes mit δταν ψαύσειας ist auffallend, 
όταν mit Optativ findet sich auch sonst nicht bei Nonnos. Homer II. 9, 525 hat eine 
Konstruktion mit οτε κεν. E. Schwyzer, Griechische Grammatik, München 1939/50, 
II 338 bemerkt, „daß der Potential im Hauptsatz und im Bedingungssatzgefüge 
und der Optativus obliquus (iterativus) schon in der Ptolemäerzeit seiten, in der 
Kaiserzeit kaum oder in falscher Weise gebraucht werden, z. B. nach präsentischem 
Hauptsatz... und mit Modalpartikel: οπό τα v βουληθείης (Pap. IV P)”. In einem



16 J.-Fr. Schulze

kann, daß es ein Vergnügen ist, unter ihnen zu sterben. Die Sucht des 
Nonnos, um jeden Preis zu variieren, zeigt sich hier darin, daß er die 
verschiedensten Waffen als Mordwerkzeuge nennt: 316 δόρυ, 317 λόγχη, 
3 IS ξίφος, 324 βέλος, 330 ο ιστός, 336 νέφος ίων, 342 τόξον. Mit 335 
ist ein gewisser Abschluß erreicht; denn 336 wiederholt 318, anderseits 
nimmt 337 f. 331 ff. wieder auf, und bald darauf kommt es durch das 
zweimalige είς εμέ βέλεμνα πέμπε 339/340 zu einem neuen Höhe­
punkt — wenn man in dem hektischen Getriebe dieser masochistischen 
Phantasie überhaupt von Steigerung reden kann.

Die selbstquälerische Freude an der Vergegenwärtigung des 
süßen Liebestodes erfüllt mit ihrer gewaltsamen Umdeutung aller Be­
griffe fast jeden Vers. Es ist nur konsequent, wenn sie auch die Bitten 
durchtränkt, die Hymnos zum Schluß wegen seiner Bestattung äußert: 
was braucht der eine πυρκαιή, der schon von der Liebe verbrannt ist!? 
Nicht Flöte, Schalmei oder Hirtenstab, sondern die Modwaffe selber 
soll auf seinem Grab liegen. Und auf die ύστατη χάρις muß als ύστατίη 
έτέρη noch die andere folgen, daß Blumen auf sein Grab gepflanzt 
werden, die an das frühe Hinscheiden des Verstorbenen erinnern: 
Narzisse, Krokos, Milax und Anemone, womit der Dichter wieder ein­
mal seine doctrina beweist. Und immer noch nicht genug des Auf­
wandes! Hymnos erwartet, daß Nikaia wenigstens so viel Gefühl auf­
bringt, daß sie, wenn auch nur wenig, um ihn weint und mit eigener 
Hand seinen und ihren Namen — und zwar als den seiner Mörderin — 
in das Grabmal einritzt.

Formal zerfällt die Rede in zwei Teile:

316—341 Aufforderung zur Tötung

342—362 Bitten um Erfüllung eines letzten Wunsches.

Der erste Teil setzt 316 mit κτεΐνέ με ein, was 329 noch einmal 
wiederholt wird, und findet mit dem zweimaligen είς έμέ πέμπε βέλεμνα 
seinen Abschluß. Der zweite Teil beginnt 342 mit ήν δέ κατακτείνης με 
und zählt die Wünsche des Hymnos auf, um mit dem bei Nonnos be­
liebten Zitat eines Grabepigramms zu enden23.

Papyrus des 4. Jhs. aus Fayum, zitiert in ,Die Pariser Papyri des Fundes von El 
Fayum, her. von Wessely in den Denkschriften der k. u. k. Akademie der Wissen­
schaften in Wien5, phil.-hist. KL Bd. 37, 1889, 123, heißt es

οτε δ5 άν βουληθείητε

und in einer Bürgerschaftsurkunde des 5. Jhs., ebenfalls aus Fayum,

οτε 8’ άν βουληθείη.

*3 Vgl. 2, 627 ff.; 11, 474 ff.; 17, 312 ff.; 37, 100 ff.; 46, 317 ff.; 48, 618.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 17

363—391

Die Handlung treibt nun schnell ihrem Höhepunkt zu. Zu schnell, 
wenn man abwägt, was beide Handlungsträger für den Ablauf des Ge­
schehens beigetragen haben. Auf der einen Seite steht Hymnos mit 
seinen drei Reden von insgesamt 82 Versen. Durch sie orientiert uns 
der Dichter auch über weite Strecken über Nikaia. Diese selbst erscheint— 
abgesehen von der einleitenden Partie — bis zu diesem Zeitpunkt nur 
ein einziges Mal, und zwar mit ihrer kurzen Rede 306—311. Erstaunt 
nimmt der Leser zur Kenntnis, daß Nikaia sofort zum Äußersten schrei­
tet, nachdem er vorher nur ein einziges Mal etwas über ihre Reaktion 
auf Hymnos’ Reden und Treiben gehört hat. Sie würdigt auch hier Hym­
nos keiner Antwort, und von ihren Gefühlen hören wir nur kurz, daß 
sie zürne (363 χολώετο), dafür wird der tödliche Schuß allerdings mit 
sechs Versen geschildert. Und dann verschwindet Nikaia ganz. Der 
Grund für diese Unausgeglichenheit der Komposition dürfte darin 
liegen, daß Nonnos die Episode von Hymnos und Nikaia schon 
im Hinblick auf das 16. Buch konzipiert hat, wo das weitere Schicksal 
des Mädchens berichtet wird, obwohl auch da der Schwerpunkt 
hinsichtlich des Handlungsablaufes und der Reden bei Nikaias Gegen­
spieler Dionysos liegt.

Die Verse 370—391 bringen einen bunten Katalog der Leidtra­
genden, die den toten Hymnos betrauern. Neben Niobe und Rhea er­
scheint da die völlig uninteressante Nymphe Abarbarea, die ihre 
Erwähnung sicher nur der Tatsache verdankt, daß ihr Name schon bei 
Homer erscheint24. Es fällt auf, daß mit einer Ausnahme — Eros — nur 
Frauen als Trauernde aufgeführt werden. Offenbar soll durch die Tatsache, 
daß sich die eigenen Geschlechtsgenossinnen von der Mordtat distan­
zieren, diese als für Frauen untypisch dargestellt, und dadurch Nikaia 
selbst isoliert werden. Daß es sich bei Eros’ Parteinahme für den Hirten 
mehr um Zorn handelt, weil Nikaia seine Pläne vereitelt hat, als um 
wirkliche Trauer, liegt auf der Hand25 Niobe und Rhea werden neben den 
unbedeutenden Nymphen offensichtlich nur genannt, um die Größe 
der Freveltat besonders hervorzuheben : denn wenn selbst die Leidens­
gestalt der an tiken Sagenwelt schlechthin, Niobe, trauert, und die 
Göttermutter Rhea über den Mord aufstöhnt, ja die ehescheue Echo 
sich auf die Seite des Hymnos stellt, dann muß die Handlungsweise 
Nikaias besonders verwerflich sein und kann nicht ungesühnt bleiben. 
Mit 385 weist der Dichter denn auch schon auf die kommende Vergeltung 
hin und bringt damit ein neues Spannungsmoment in die Handlung 
hinein, das den Leser durch die Unheil verkündenden Worte der Eichen 
noch manche Verwicklung erwarten läßt.

Den sieben Versen (363—369), die von der Ermordung des Hym­
nos erzählen, stehen 22 Verse Katalog (370—391) gegenüber, die in

24 II. 6, 22.
23 Ähnlich M. String, a. O. 13.

2 Ziva Antika XVIII



18 J.-Fr. Schulze

ihrer Stilisierung sehr an die bukolische Dichtung und Ovid erinnern 
(z. B. Mosch. 3,26—47 und Ovid 11,44— 53). Dreimal füllt εστενε nach 
bukolischer Diärese den fünften Versfuß (373; 375; 387) und bildet mit 
einem Substantiv das Versende. Erstaunlich sind auch hier wieder die 
Bemühungen des Dichters, im Ausdruck zu wechseln. So finden sich 
für „klagen, jammern” άχνυτο (371), εστενε (373), αΐλινα έφθέγξαντο 
(381) und κινύρετο (388). Daß bei der Trauer Tränen vergossen werden, 
drückt Nonnos aus durch έκλαυσαν (374), δάκρυ σιν αύτοχύτοις .. . εστενε 
(375), έδακρύσατο (382), während den Unwillen der Trauernden νεμεσίζετο 
(378), μέμψαντο (380) kennzeichnen, ferner ganz handgreiflich die Tat­
sache, daß Eros seinen Bogen wegwirft (384 τόξον έρριψε), und schließ­
lich der Fluch der Eichen (δρύες έφθέγξαντο.. .) μ.ή ποτέ σοι Κυθέρεια, 
μή Ά ρτε  μις 2 λαός είη (390 f.)26.

392—398

An diesen Fluch knüpft bedeutungsvoll mit zweimaliger Wie­
derholung des Namens der Rachegöttin Adrasteia27 und dreimaliger des 
Verbs εδρακε die folgende Vers gruppe an. Adrasteia erblickt den noch 
zuckenden Leichnam, zeigt ihn Aphrodite und tadelt Eros als den eigent­
lichen Urheber des Leides. Doch klagen nicht nur Menschen und Götter 
um den Toten, sondern auch die Tiere seiner Herde. Auffällig ist die 
Verbindung von νέκυς mit σπαίρω (393), bezeichnet doch νέκυς schlecht­
hin den Toten, so daß ein νέκυς σπαίρων ein Widerspruch in sich ist. 
Es kann also nur der in den letzten Zuckungen daliegende Mensch ge­

26 Vgl. dazu das positiv gewendete μόνον ιλαος εί'η bei [Theok.] 27, 16.
27 Nonnos nennt dieselbe Göttin nach Belieben bald Nemesis, bald Adrasteia. 

Adrasteia (Nemesis erscheint bei ihm 1, 481; 48, 452. 463, übrigens immer an glei­
cher Versstelle, Nemesis 15, 418; 16, 264; 37, 423; 48, 375, 470.

H. Posnansky, Breslauer philol. Abh. V 1890 2, 68 ff., kommt in seiner Unter­
suchung zu dem Ergebnis, daß Nemesis und Adrasteia sich in älterer Zeit dadurch 
in ihren Funktionen unterschieden, daß es Aufgabe der Nemesis war, Hybris zu 
strafen, während Adrasteia dieser durch ihre Vermittlung die Spitze abbrechen und 
den Frevler vor den Folgen seiner Tat schützen sollte. Im Laufe der Zeit wurde die 
Tätigkeit beider Göttinnen jedoch gleichgesetzt, so daß es schließlich bei Harpokra- 
tion bzw. Antim. fr. 53 (Wyss) heißen kann:

’Αδράστειαν οί μέν την αύτήν λέγουσι τήι Νεμέσει, λαβειν τε τούνομα 
παρά ’Αδράστου τίνος βασιλέως . . .  εκ τινων μαντειών ιερόν Νεμ,έσεως, ο μετά 
ταυτα προσηγορεύθη ’Αδραστείας, ώς Α ντίμαχος έν τούτοις δηλοΐ* 

έστι δέ τις Νέμεσις μεγάλη θεός, ή τάδε πάντα 
προς μαμάροον έλαχεν* βωμόν δέ οί εισατο πρώτος 
Άδρηστος ποταμοΐο παρά ρόον Αίσήποιο, 
ένθα τετίμηταί τε καί Άδρήστεια καλείται, 

ένιοι μέντοι ώς διαφέρουσαι συγκαταλέγουσιν αύτήν τήι Νεμέσει, ώς Μένανδρος 
καί Νικόστρατος.

Vgl. RE 1, 1, 406 Adrasteia. Der kleine Pauly, Bd. 1, 74 Adrasteia. Der Artikel ist 
insofern irreführend, als man den Eindruck gewinnen muß, bei Harpokration und 
Sudas sei Adrasteia lediglich mit Artemis gleichgesetzt,



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 19

meint sein, wie 397/98, wo die Tiere ihren zuckenden Hirten betrauern. 
Hier verwendet Nonnos offenbar aus metrischen Gründen eine Form 
von άσπαίρειν. άρτ^δάικτος, eine Neubildung des Nonnos, soll veran­
schaulichen, daß Hymnos eben erst getötet worden ist28. Die Trauer der 
Tiere wird zweimal mit einer Partizipialkonstruktion wiedergegeben : 
396 'Ύμνον έποικτείροντος έλείβετο δάκρυα ταύρου und 397 καί εστε- 
νεν άχνυμένη βοΰς während das Weinen 396 mit έλείβετο δάκρυα 
und 397 durch δάκρυσε ausgedrückt wird.

Zweierlei läßt sich an diesem Abschnitt erkennen: will Nonnos 
auf irgendeine Tatsache einen besonderen Nachdruck legen, so ge­
braucht er mehrmals hintereinander das gleiche Wort (hier έδρακε). 
Anderseits ist er sonst sehr darauf bedacht, den Ausdruck zu wechseln, 
wie es an den verschiedenen Wörtern für „weinen” und „klagen” selbst 
in diesem relativ kurzen Stück deutlich wird.

399—422

Die folgenden Verse erinnern in Aufbau und Stimmung an Theo- 
krit und die Klagegesänge des Bion und Moschos. Das erkannten schon 
G. Hermann, D. F. Graefe und R. Koehler29. Der Schaltvers, die trau­
ernden Tiere und Bäume, der ländliche Hintergrund, die verschieden 
langen Versgruppen, der Abschied des Hirten oder der Herde von der 
gewohnten Umgebung — alP das findet man genau so oder ähnlich.— 
zumindest in der Stimmung ähnlich — z. B. bei Theokrit 1, Bion 1 oder 
Moschos 330. Der erste Vers des Klagegesanges, der als Schaltvers 403, 
409 und 414 wiederholt wird, nennt den Toten und seine Mörderin 
(309), während die folgenden noch einmal die Umstände des Todes 
berichten: Hymnos fand bei Nikaia keine Gegenliebe, er starb vielmehr 
durch den Mordstahl, und mit ihm verlöschte das „Feuer” der Eroten 
(402). Nach dem Schaltvers βούτης καλός δλωλε werden alle die 
aufgezählt, die Nikaia von ihrem Vorhaben abzuhalten versucht haben 
und nun den Hirten betrauern. Dabei werden ganz in bukolischer 
Weise Baum und Fels personifiziert: Ulme, Fichte und „Bergfels” 
erscheinen als Lebewesen, die auf das Geschehen Einfluß zu gewinnen 
suchten. Davon war vorher nicht die Rede! Die allgemeine Trauer 
geht so weit, daß selbst die Feinde der Herde und des Hirten, Wolf,

28 Nonnos hat offenbar eine Vorliebe für Zusammensetzungen mit άρτι-. 
So stammen von ihm noch folgende Neubildungen: άρτικόμιστος, άρτιλόχευτος, 
άρτιτέλεστος, άρτίτυπος, άρτιφαής, άρτίφονος, άρτιχάρακτος, άρτιχόρευτος.

20 D. F. Graefe, a. Ο. 39. G Hermann, Orphica, Leipzig 1805, 818. R. Koehler, 
Über die Dionysiaka des Nonnos von Panopolis, Halle 1853, 75, Anm. 1.

30 A. Ludwich, Homerischer Hymnenbau, Leipzig 1908, 348 vermutete mit 
Bezug auf unsere Stelle, daß Nonnos „noch die Zahlenharmonie und Zahlensymbolik 
der alten Hymnendichter und Bukoliker gekannt und in der genannten Refrain” 
Nänie berücksichtigt hat”. Diese Annahme dürfte sich erledigt haben. Es wider­
spräche der Eigenart des Dichters, mit derartigen Zahlenkunststücken zu operieren 
(4 bzw. 3 + 6  soll Leben und Liebe bedeuten, 5 Mißerfolg; sogar auf die Buchstaben” 
zahl des Schaltverses soll er geachtet haben!).

2*



20 J.-Fr. Schulze

Bär und Löwe, den toten Hymnos beklagen ganz wie bei Theokrit31, 
wo Schakale, Wölfe und der Löwe den toten Daphnis betrauern. Nach 
der zweiten Wiederholung des Schaltverses (409) werden in den Versen 
410—413 und bis in die nächste Versgruppe hinein (416) die Folgen 
bedacht, die der Tod des Hymnos mit sich bringt. Der Hirt ist tot, 
also muß sich die Herde nach einem neuen Betreuer und nach anderen 
Weideplätzen umsehen. Man kann in diesem Zusammenhang 409 ff. 
unmöglich als Rede von Wolf, Bär und Löwen auffassen, wie es A. 
Ludwich32 will. Außerdem stimmt auch seine Ansicht nicht, daß 
415—421 Pan, Apoll und Artemis sprechen. Bis 416 klagt die Herde. 
Artemis kommt überhaupt nicht zu Wort, und Pan und Apoll nur 
417/419. D. F. Graefe33 sucht einen Ausweg, indem er diese Verse einem 
Hirten in den Mund legt, da er glaubt, „die Sache werde zu phantastisch 
und zu künstlich, ohne eine Schönheit zu gewinnen”, „wollte man die 
untergelegte Deutung der trauernden Herde vom Schaltvers 12834 an 
weiter fortgehen lassen” . Meiner Meinung nach greift 410 auf den An­
fang des Liedes zurück. Jede andere Erklärung scheint mir abwegig; 
denn έμός γλυκύς βούτης (411) wird kaum ein Hirt vom anderen sagen, 
wohl aber die Herde von ihrem Gebieter.

Auf den Abschied vom Hirten folgt der Abschied von den Triften, 
Bergeshöhen, Quellen und Eichen35. Dabei ist Nonnos wieder sehr auf 
Abwechslung bedacht. Sprach er 405/406 von πέτρη, πτελέη und πεύκη, 
so läßt er jetzt σκοπιαί, ουρεα und πηγαί vor dem geistigen Auge des 
Lesers erstehen. Den Nymphen von 404 entsprechen hier die Νηιάδες und 
Άμαδρύες. Pan, als Gott der Hirten auch Hymnos’ Herr, und Apoll, 
zu dem die musikfreudigen Hirten als Gott des Gesanges und der Musik 
in Beziehung stehen, bringen ihren Abscheu vor der Tat Nikaias dadurch 
zum Ausdruck, daß sie die Flöte beiseite legen und nicht mehr musi­
zieren. Alle Götter, die an dem Geschehen in erster Linie interessiert 
sein müßten, werden angerufen: Nemesis, damit sie die Vergeltung in 
die Wege leite (sie hatte unter ihrem Beinamen Adrasteia schon 392 
die Bluttat der Nikaia bemerkt), und Kypris, damit sie von dem Frevel 
Nikaias gegen die Liebe erfahre (auch sie wurde in ähnlichem Zusam­
menhang bereits 393 erwähnt). Eros wird aufgefordert, von seinem 
Handwerk zu lassen. Wir erinnern uns, daß er schon 284 aus Protest 
wegen der Ermordung des Hymnos seinen Bogen fortgeworfen hatte. 
Apoll zeigt schließlich seiner Schwester Artemis, der Herrin Nikaias, den 
ermordeten Hymnos, und auch sie, obwohl Sinnbild spröder Jungfräu­
lichkeit, beklagt den Tod des Hirten, σύριγξ, μηκέτι μέλπε (419) 
erinnert an Theokrits λήγετε βουκολικας, Μοΐσαι, ϊτε λήγε τ ’ άο&δας36,

31 Theok. 1, 70 ff.
32 A. Ludwich, a. O. 349 Anm. 1.
33 D. F. Graefe, a. O. 49.
34 2 28 ist zu lesen; 128 ist offensichtlich ein Druckfehler. Der Zahlenangabe 

entspricht in der Ausgabe von R. Keydell 398.
35 Die gleiche Stimmung verrät Theoc. 1, 115 ff,
36 Theok. 1, 127.



wo die Musen beim Tode des Daphnis aufgefordert werden, ihren Ge­
sang einzustellen.

Der Schaltvers βούτης καλός ολωλε teilt die Verse 399—419 in 
vier Gruppen zu drei, fünf und zweimal vier Versen. 419 schließt den 
Klagegesang ab, und zwar mit dem gleichen Wort, mit dem er begonnen 
wurde; mit βούτης, und auch das Verb ist das gleiche: δλωλε (399) und 
ώλετο (419). Den kunstvollen Aufbau des Klagegesanges zeigen deut­
lich die gehäufte Verwendung von chiastischer Wortstellung (402; 
405; 407), von Anaphern (413 2x σώζεσθε; 415f. 3x χαίρετε; 418 2x πη) 
und Synonyma (404/405 κλύε, ήκουσε; 410 δίζεσθε, μαστέ ύσατε; 415 
σκοπιαί, ουρεα).

Will man das Fazit aus den sprachlich-stilistischen Beobachtun­
gen ziehen, so muß man sich natürlich darüber im klaren sein, daß es 
nicht möglich ist, auf Grund der Untersuchungen eines verhältnis­
mäßig kleinen Stückes der Dionysiaka zu einem abschließenden Urteil 
über Sprache und Stil des Nonnos zu kommen. Doch gestatten einige 
auffällige Erscheinungen und die angezogenen Vergleichsstellen einen 
Blick über die behandelte Erzählung hinaus. M. Riemschneider37 geht 
bei ihrer Untersuchung des Stiles des Nonnos von der Tatsache aus, 
daß man sich allgemein angewöhnt habe, diesen Stil barock zu nennen, 
ohne daß man in anderen Kunstrichtungen dieser Zeit, z. B. in der 
Porträtkunst, in irgendeiner Form barocke Elemente feststellen könne. 
Sie gelangt im weiteren zu der Auffassung, daß Nonnos unter einem in 
seiner Zeit begründeten Zwang gestanden habe, — der sich eben auch 
in der Bildniskunst zeige—, alles als Fläche zu sehen, und daß es ihm 
nicht gegeben gewesen sei, m drei Dimensionen zu denken. Daher 
rührten seine stilistischen und sprachlichen Eigentümlichkeiten. Es würde 
den Rahmen dieser Arbeit sprengen, wollte sie sich mit den Ansichten 
M. Riemschneiders im einzelnen auseinandersetzen, doch sei auf das 
eine oder andere eingegangen, das auch für unser Stück von Interesse ist.

So wichtig der Versuch sein mag, eine Dichtung unter einem 
solchen Gesichtspunkt zu betrachten, wie M. Riemschneider es tut, 
so birgt er doch, wie alle Versuche dieser Art, die Gefahr in sich, daß 
man sich in eine bestimmte Richtung drängen läßt, die einem den 
Blick für andere Erwägungen nimmt38. Man könnte M. Riemschneider 
vielleicht zustimmen, daß der Ausdruck „barock' ' für Sprache und

37 M. Riemschneider, a. O. 46 ff.
38 Auch M. Riemschneider ist dieser Gefahr erlegen. Das zeigt die Tatsache, 

daß sie, offenbar auf Grund eines subjektiven Eindrucks, zu Schlüssen über die 
Häufigkeit des Auftretens einzelner Wörter bei Nonnos kommt, die sich bei näherer 
Untersuchung als nicht stichhaltig erweisen. So schreibt sie (S. 49): „Suchen wir 
bei Nonnos die am häufigsten vorkommenden Verben, so sind es folgende: 
γράφω, χαράσσω, έπιρήσσω, διαξύω, σχίζω, διχάζω, seltener: τέμνω, δα'ί'ζω und 
μερίζω”. Tatsächlich kommt έπιρήσσειν fünfmal, διαξύειν siebenmal, γράφειν 
13 mal, διχάζειν 15 mal, σχίζειν 23 mal und lediglich χαράσσειν über 100 mal, 
nämlich 130 mal vor. Dem „seltener” auftretenden δαΐζειν begegnet man immerhin 
84 mal, τέμνειν 71 mal und μερίζειν 15 mal. έχειν gebraucht Nonnos jedoch 
mehr als 840 mal!



22 J.-Fr. Schulze

Stil des Nonnos nicht richtig ist, wenn damit eine Stilepoche bezeich­
net werden soll. Aber das ist ja nicht der Fall. Vielmehr soll mit dem 
Wort „barock” ausgedrückt werden, wie der Stil des Nonnos auf uns 
wirkt. Doch das ist meiner Ansicht nach auch nur eine terminologische 
Frage und nicht das Entscheidende. Entscheidend ist, wie ich glaube, 
in erster Linie, daß deutlich wird, was man unter „barock” in Bezug 
auf Nonnos' Stil verstanden wissen will. Die Tatsache, daß Nonnos 
eine Vorliebe für bestimmte Ausdrücke und Wendungen zeigt, daß 
gewisse Wortkompositionen immer wieder Vorkommen, daß sehr 
häufig ein Tatbestand im gleichen Satz zwei-, dreimal und öfter aus­
gedrückt wird (durch Substantiv, Adjektiv, Partizip, Verb), daß es 
uns so vorkommt, als sei seine Ausdrucksweise oft unerträglich über­
laden und übertrieben, eben barock — das alles scheint mir keine Ange­
legenheit des flächenhaften oder dreidimensionalen Sehens zu sein, 
sondern eine Frage der Sprachentwicklung, der Persönlichkeit des 
Dichters mit ihren Eigenarten und nicht zuletzt des Stoffes, bei dem 
der Dichter zur Darstellung des Dionysisch-Rauschhaften, Eksta­
tischen sich eben auch entsprechender sprachlicher Mittel bedienen 
muß. Viele Ausdrücke der griechischen Sprache sind zur Zeit des Non­
nos offensichtlich schon so abgegriffen, daß es, um eine bestimmte 
Tatsache auszudrücken, beispielsweise nicht mehr genügt, ein einfaches 
Verb zu setzen, sondern daß unterstützend irgendein zusammenge­
setztes, einen Verbalbegriff enthaltendes Adjektiv hinzutreten muß 
(z. B. 170 παρθένος Άστακίδεσσίν όμότροφος ήνθεε Νύμφαις). Auch 
die althergebrachten Verba, die „sagen”, „reden” bedeuten, scheinen 
zu schwach in dieser auf Hochtouren laufenden epischen Sprache 
zu sein, da bedarf es solcher Wörter und Verbindungen wie z. B. 
άπορροιβδεΐν μυκασθαι ρήγνυσθαι φωνήν. Doch kann man das auch 
wieder nicht verallgemeinern, denn φάναι kommt ebenfalls nicht selten 
vor, wenn auch überwiegend in der formelhaften Verbindung ως 
φαμένου (φαμένης) bzw. als attributives Partizip, und bezeichnet in 
der Regel den Abschluß des Redeaktes. Auch die Erscheinung, daß 
der Komparativ anstelle des Positivs steht (z. B. 221 λαβροτέρφ), be­
weist das Nachlassen der Ausdruckskraft von Formen und Wörtern39. 
Hierher gehören auch Verba wie z. B. άμφιέπειν (244), das nur noch 
„haben” bedeutet40, oder φέρειν, was zuweilen gleich εχειν ist (268)41.

Bei den Substantiven finden sich einige, die meist in Verbindung 
mit einem anderen Substantiv im Genetiv stehen und nur das aus­

39 R. Keydell, Prol. 54, Dion. 48, 679 und öfter.
40 So auch 4, 62; 5,460; 7,281 ; 10,287; 25,545; 34,356; 36,184; 40,127; 42,241 ; 

45,170 und öfter.
41 Daß Nonnos εχειν, φέρειν und άμφιέπειν im gleichen Sinne gebraucht, 

mögen die folgenden Stellen veranschaulichen:

18,159 βαιόν όπισθοκέλευθον εχων ετι λείψανον Ή οΰς 
37,481 αύχμηρής μεθέπων ετι λείψανα κείνα κονίης



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 23

drücken, was der von ihnen abhängige Genetiv bedeutet (211 στίχα 
ταύρων oder 359 παρηΐδος άκρα42), während bei den Adjektiven viel­
fach nur ein Bestandteil in einem bestimmten Zusammenhang Be­
deutungsträger ist; der andere ist für den Sinn belanglos, z. B. 175 
και οί ένί σκοπέλοισιν έρημονόμω παρά πέζη ήλακάτη πέλε τόξον 
wo έρημονόμος nichts weiter heißt als „einsam”43. Man kann aber 
anderseits auch wieder nicht sagen, daß das immer so ist: 259 αΐθε 
βέλος γενόμην θηροκτόνον hat θηροκτόνας durchaus die Bedeutung 
„tiertötend” . Der sprachliche Abschleifungsprozeß ist also einerseits 
noch nicht abgeschlossen, anderseits verwendet der Dichter solche 
zusammengesetzten Adjelctiva offenbar gern44, weil sie nicht nur gut 
klingen, sondern auch gut in den Hexameter passen und ihn füllen, 
und da ist denn die Bedeutung eines Teiles des Wortes vielfach von 
nebensächlichem Interesse. Aber so verwaschen die Wortbedeutungen 
bei Nonnos oft sind, so auffallend sind auf der anderen Seite zuweilen 
die Vorstellungen, die den Dichter zum Gebrauch eines bestimmten 
Wortes veranlassen. So überträgt er beispielsweise bei der Verwendung 
von δίζυξ die ursprünglich zu Grunde liegende Vorstellung von zwei 
unter einem Doppeljoch zusammengespannten Tieren (z. B. II. 5, 
195 oder 10, 473. Es kommt bei Homer nur an diesen Stellen vor)

42 So steht στίχα (-ες, -ας) in Verbindung mit Tieren 1,369; 5,265; 14,254; 
18,99; 25,246; 36,165; 37,53; 48,266. Hier mag die Verbindung noch sinnvoll er­
scheinen, was aber nicht der Fall ist, wenn die Rede ist von

2,250 στίχα φωνής
2,621 στίχα χειρών 

19,341 ποταμών στίχες 
26,286 στίχα παίδων.

Offenbar verwendet Nonnos στίχα (-ες, -ας) immer dann, wenn er ein pyrrhi- 
chisches Wort braucht. Interessant ist ferner, daß Homer, Aischylos, Euripides, 
Aristophanes und Pindar nur die Formen des Nominativs und Akkusativs Plural 
gebrauchen, während Nonnos στίχα bevorzugt, das er 54 mal verwendet, im Ge­
gensatz zu στίχες (21 mal), στίχας (20 mal) und στίχος (einmal).

Ähnlicht verhält es sich mit άκρα, das u. a. in folgenden Verbindungen er­
scheint :

7,139 άκρα κονίης 
20,175 άκρα ποδών 
25,4 άκρα γενείου 
37,303 άκρα χαλινού 
37,714 πελειάδος άκρα 
42,82 άκρα κομάων.

43 Ähnlich verhält es sich mit 286 ''Υμνου μηλονόμοιο. 207 hatte der Leser 
erfahren, Hymnos sei Rinderhirt. 215/217 laufen ihm Färse und Kalb davon. Hier 
plötzlich ist Hymnos Schafhirt. Es kann sich um eine der bei Nonnos häufig zu 
beobachtenden Ungenauigkeiten handeln. Ich neige jedoch eher zu der Ansicht 
daß μ. in seiner Bedeutung abgegriffen war und etwa so viel ausdrückte wie (das 
neutrale) νομεύς.

44 Vgl. A. Wifstrand, Von Kallimachos zu Nonnos, Lund 1933, 78.



24 J.-Fr. Schulze

auf andere, auf bestimmte Weise verbundene, Zweiheiten, die mit 
der Grundbedeutung von δίζυξ gar nichts zu tun haben, wie 248 
δίζυγα γυρώσασα βραχίονα μάρτυρι δεσμω45.

Alle diese Erscheinungen kommen natürlich nicht von unge­
fähr und erklären sich, wenn überhaupt, dann nur zu einem geringen 
Teil aus einer Eigenart des Nonnos. St. Bezdechi und R. Keydell46 
haben gezeigt, daß Vulgarismen in immer stärkerem Maße in die Poe­
sie gelangen. Das ist umso auffallender, da sich die Dichtung einer 
gehobenen Ausdrucksweise bedient und gewisse Erscheinungen der 
Umgangssprache deshalb erfahrungsgemäß relativ spät in sie ein- 
dringen.

Hierher gehören der Gebrauch

I. von Präpositionen in anderem als in klassischem Sinne47:

1 a) άμφί mit dem Akkusativ im Sinne von έν =  „in”

212 άμφί δέ λόχμην
βουκόλος άγρώσσουσαν ίδών χιονώδεα κούρην.

b) mit dem Dativ im Sinne von ένεκα =  „wegen”

308 άμφί δέ μολπή
παρθένος άστιβέεσσιν έκεύθετο μάλλον έρίπναις.

2. περί mit Dativ im Sinne von επί =  „au f

348 αυλός έμός, μή πηκτίς εμω περί σήματι κείσθω.

3. υπέρ mit Genetiv im Sinne von επί =  „auf”

374 υπέρ Σιπύλοιο δέ γείτων
δάκρυσιν αύτοχύτοις Νιόβης πλέον εστενε ιτέτρη·

45 So auch 248 δίζυγα . . .  βραχίονα 
5,7 δίζυγες . .  . κεραΐαι 
8,17 δίζυγος αύλοΰ (40,227)
9,97 δίζυγα μαζόν 
9,177 δίζυγας . . .  πόδας

15,99 δίζυγι μηρφ 
26,203 όδόντας δίζυγας

von den Armen
von den Hörnern
von der Doppelflöte
von der Brust
von den Füßen
von den Schenkeln
von den Stoßzähnen der Ele-

phanten.
Eine andere Bedeutungsübertragung findet beim Gebrauch des Wortes 

όχετηγός statt:

240 ομμα παλινδίνητον άγων, οχετηγόν Ερώτων.

όγετηγός bezeichnet in seiner ursprünglichen Bedeutung „einen, der einen Graben, 
Kanal zum Leiten des Wassers” zieht. An unserer Stelle ist also das Auge der Kanal, 
durch den die Liebe zugeleitet wird wie das Wasser dem Acker (vgl. 7,203 ; 26,262).

46 St. Bezdechi, a. O. 34 ff., R. Keydell, Prol. 64.
47 R. Keydell, Prol. 62 ff.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 25-

II. von Adverbien als Präpositionen48:

1. μέσον mit Genetiv im Sinne von μεταξύ bzw. έν =  „in(mitten)"49.

206 ..."Υμνος, δς άγριάδος μέσον ύλης
ίμερτάς ενόμευε βόας παρά γείτονι κούρη.

2. καταντία mit Genetiv im Sinne von πρός =  „gegen"50.

186 πολλάκι δ5 έγχος άειρε καταντία λυσσάδος άρκτου.

3. ύψόθι mit Genetiv im Sinne von έπί =  „auf" :

350 άλλά κατακταμένοιο τεδν βέλος ύψόθι τύμβου | πηξον 
352 ύψόθι. τύμβου

άνθεα Νάρκισσοιο ποθοβλήτοιο γενέσθω.

III. von καί ου nach vorausgegangenem negativem Glied statt ουδέ51: 

183 δορκάδας ούκ έδίωκε, καί ούκ εψαυε λαγωού 
274 Θρινακίην ούκ οίδα καί ού κεραελκέα ποίμνην 
336 ούκ άλέγω θανάτου καί ού τρομέω νέφος ίων 
405 ούκ πτελέης ήκουσε καί ούκ ήδέσσατο πεύκην.

48 R. Keydell, Prol. 63, vermerkt in diesem Zusammenhang nur μέσον.
49 Interessant in zweifacher Hinsicht ist

45,220 f. δμώες εμοί στείχοντες έν | άστει καί μέσον ύλης 
άξατέ μοι βαρύδεσμον άνώλκιδα τούτον άλήτην,

wo m. Ε. στείχοντες έν άστεϊ καί μέσον ύλης sinngemäß zusammengehört. 
Das bedeutet, daß μέσον nicht schlechthin gleich μεταξύ zu setzen ist (so R. Keydell, 
Prol. 63), sondern sich in seiner Bedeutung έν nähert. Weiter ist der Gebrauch von 
στείχειν mit έν auffallend. Es findet sich im allgemeinen nur mit εις, πρός oder 
dem bloßen Akkusativ. Es muß hier so viel heißen wie „(suchend) umhergehen, 
ausschwärmen”. Auch der bloße (Richtungs-) Dativ kommt bei Nonnos vor:

25,47 (Perseus) καί ού στίχεν άρσενι χάρμη 

10,328 άλλοτε πέτρα ις
έστιφον άγρώσσοντες όρίτροφα τέκνα λεόντων·

Wie schwer es ist, bei Nonnos einen von der klassischen Ausdrucksweise durchgängig 
abweichenden Gebrauch eines Wortes festzustellen, zeigt στείχειν einmal mehr. 
Neben dem oben angeführten Gebrauch finden wir auch die allgemein übliche An­
wendungsweise:

4,320 Παρνησσοΰ δέ κάρηνα λιπών . .  .
Δαυλίδος £στιχεν ούδας όμούριον, . . .

8,19 εις ράχιν αύτοκέλευστος έρημάδος ϊστιχεν ύλης 
23,142 καί στρατός ίππήων ρόον έστιχε.

50 Vgl. 2, 385 δένδρεα . . .  | σειόμενα Κρονίδαο καταντίον.
51 R. Keydell, Prol. 80.



26 J.-Fr. Schulze

IV. von μή statt ού52:
314 μή νοέων (kausales Partizip)
377 μή πω . . .  ομιλήσασα (kausales Partizip).

V. von μή mit Optativ Aor. statt des Imperativs53 :
343 μή φλέξε!.ας.

VI. des Optativs Aor. statt des Futurs54:
318 ου τρομέω . . δττι . . .  / οπάσειεν.

VII. des Infinitivs Aor. statt des Infinitivs Fut. nach δμνυμι55:
384 f. ώμοσε ύποζεΰξαι.

VIII. des Praesens im Sinne des Futurs56:
317 κτεΐνέ με σή παλάμη, καί τέρπομαι.

IX. von όταν mit Optativ statt des Konjunktivs:
330 θηλύνεις57 8έ σίδηρον, όταν ψαύσειας ο ιστών.

X. von εί mit Futur statt εάν mit Konjunktiv58:
321 ff. εί ... όιστεύσεις ... | . .. ,  μή πέμπε.

XI. von εί ποτέ mit Indikativ statt δπ(π)οτε mit Optativ zum Aus­
druck des Iterativs der Vergangenheit59:

237 εϊ ποτέ τοξεύουσα κέρας κυκλώσατο νευρή.
καί παλάμη γυμνοΰτο . . .  | . . .  βραχίονα δέρκετο κούρης

(und so 4, 135, 137; 8, 14; 10, 226, 243; 29, 25; 41, 221. 250).

52 R. Keydel1, Prol. 79 f.
sa Erwarten sollte man nach dem vorangegangenen ή 8έ κατακτείνης 

eine Imperativform, μή φλέξει ας als Ausdruck eines verneinten Wunschsatzes auf­
zufassen, verbieten die vorhergehenden und folgenden Imperative (316 προιαλλε, 
323 μή πέμπε, 324 πήξον, 325 ιαλλε, 329 κτεινέ με. μή φειδεο; 339 προιαλλε, 
340 πέμπε, 345 περίχευε, 349 μή βάλλε, 351 πήξον, 352 δός, 355 φύτευε, 358 
χέε, 360 χάραξον). Vgl. R. Kühner-B. Gerth, Ausführliche Grammatik der grie­
chischen Sprache, Hannover 19554, 11 474 f. St. Bezdechi, a. O. 67, der allerdings 
darin zu weit geht, sämtliche verneinten Wunschsätze mit Optativ als verkappte 
Imperativsätze aufzufassen.

54 Vgl. R. Keydell, Prol. 57. H. Usener, Der heilige Tychon, Leipzig/Berlin 
1907, 56, der eine Stelle zitiert, wo der Optativ mit einem Futur geradezu verbunden 
und diesem gleichgestellt wird:

Joannes Eleemon 34, 21
σπλαγχνισθήσεται και . . . έλευΟερώσειε δαίμονος.
δδ Vgl. R. Keydell, Prol. 71.
56 Vgl. R. Keydell, Prol. 71, St. Bezdechi, a. O. 43.
57 Siehe zu Anm. 22.
58 R. Keydell, Prol. 78, St. Bezdechi, a. O. 40.
a9 Vgl. St. Bezdechi, a. O. 42, der ει ποτέ . . .  κυκλώσαιτο, . . .  γυμνοΐτο 

vorschlägt.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 27

XII. eines Konjunktionalsatzes anstelle einer Infinitivkonstruktion60:

253 f. ίκέτευεν άέλλας, j οφρα πάλιν βαθύκολπον άναστείλωσι 
χιτώνα.

XIII. eines Adjektivs im Sinne eines Partizips61:

214 f. φοιταλέη δε | εις έλος . . .  έβόσκετο πόρτις έρήμη 
(statt φοιτάουσα δέ | εις έλος, was nicht in den Vers ginge).

XIY. des Pronomen indefinitum zur metrischen Auffüllung der Yerse:

297 καί τινα μύθον έειπεν άδουπήτω τιν ι φωνή.

ΧΥ. des Plurals des Pronomen possessivum statt des Singulars62:

306 ύμέτερος Πάν
323/324 ήμετέρην . . .  | . . .  εις φρένα 
337 ύμετέρην χεΐρα.

Das Bestreben des Dichters, neben der Auswahl des Stoffes 
und der freien Behandlung der Sagen und Mythen auch auf dem Gebiet 
der Wortwahl Eigenständigkeit und Originalität zu beweisen — eine 
Praxis, die seit der Zeit des Hellenismus geübt wurde - ,  w?ird deutlich 
aus den zahlreichen Wortneubildungen:

185 έπεμάστιε 
230 οπισθοπόροιο 
235 ποθοβλήτοιο 
365 ίθυκέλευθος

oder aus der Erfindung neuer Beinamen:

387 Δινδυμίς63 . . .  'Ρείη.

Auffallend ist der große Anteil der Reden, die den Einfluß der Rhe- 
torik auf die Dichtung der damaligen Zeit zeigen64. Yon den von uns

60 Der Ersatz des finalen Infinitivsatzes durch einen ivoc-Satz wird von 
hellenistischer Zeit an häufiger (vgl. R. Keydell, Prol. 78. F. Blaß-A. Debrunner, 
Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen 1943, 157.172 f. (392). 
E. Mayser, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptolemäerzeit, Berlin/Leipzig 
1926—19382, II 3, 185; II 1, 243. St. Bezdechi, a. O. 45).

61 Ein anderes Beispiel dieser Art habe ich allerdings nicht finden können. 
Es wäre auch der Gebrauch von εις statt εν denkbar wie 22,290; 28,171; 29,18.

62 St. Bezdechi, a. O. 53 f. D. F. Graefe, a. O. 34.
63 Vgl. dagegen Δινδυ μήνης Kall. Ep. 40,2. 10,140 nennt Nonnos sie 

Κυβελεΐς 10,387 Κυβηλίς, ganz zu schweigen von den zahllosen Epitheta (λεον- 
τοβότος, ορεσσινόμος όβριμόποας usw.), wozu man vgl. C. F. H. Bruchmann, 
Epitheta deorum, Leipzig 1893= Ausführliches Lexikon der griechischen und römi­
schen Mythologie, her. von W. H. Roscher.

64 Ich verweise auf die grundlegenden Ausführungen dazu von A. Wifstrand 
in seinem Buch Von Kallimachos zu Nonnos, Lund 1933, 140 ff.



28 J.-Fr. Schulze

betrachteten 254 Versen des 15. Buches entfallen 107 auf Reden irgend­
welcher Art: 258 — 286 Hymnos, 298 — 302 Hymnos, 306 — 311 
Nikaia, 316 — 362 Hymnos, 390 — 391 Eichen, 399 — 406 Tiere, 409— 
416 Tiere (auch Bäume und Tiere sind stimmbegabt!), 417 — 419. 
Pan und Phoibos. Nicht selten sind in diese Reden wieder Reden meist 
fiktiver Art eingelegt (285. 347. 406).

Es findet bemerkenswerterweise nie Rede und Gegenrede 
statt. Stets handelt es sich bei den Reden um Monologe, die allerdings 
dadurch einen gewissen Dialogwert erhalten, daß sie an eine bestimmte 
Person gerichtet sind. Diese Technik bewirkt auf der einen Seite eine 
gewisse Eintönigkeit, gestattet aber auf der anderen dem Dichter, 
sich in längeren Reden aller rhetorischen Raffinessen zu bedienen. 
So verwendet er Anaphern und Wiederholungen, um seinen Worten 
größeren Nachdruck zu verleihen:

a) 258/259 αίθε βέλος γεν ο μην 
275/276 ού
298/299 ώς επί 
339/340 εις εμέ 
415/416 χαίρετε

b) 262/263 σαόφρονος έκτοθι μίτρης 
262/272 ναι δαμάλη, ναι μόσχε 
308/310 & πόσα
317/329 κτεΐνέ με.

Diese Wiederholungen scheinen nicht zuletzt einer gewissen 
Bequemlichkeit des Dichters zu entspringen, für ähnliche Situationen 
immer einen neuen Ausdruck zu suchen. Ein merkwürdiger Wider­
spruch: der gleiche Dichter, der so ängstlich darauf bedacht ist, dem 
Leser durch häufigen Szenenwechsel und den Gebrauch von Synonyma 
Abwechslung zu gewähren, scheut sich auf der anderen Seite nicht. 
Verstelle von einer Stelle zur anderen zu übernehmen:

244/255 καί νέος
256/272 ίδών (ϊδω δ5) ύψαύχενα κούρην
265/286 'Ύμνου μηλονόμοιο
285/346 οφρα τις εϊπη
292/312 δόρυ θοΰρον
298/323 προς Παφίης
326/344 έτέρης ού δεύομαι
376/422 νήις Ερώτων

Man könnte freilich einwenden, daß dergleichen schon von Homer 
bekannt sei, doch sollte man nicht übersehen, daß bei ihm Verswie- 
derholungen möglicherweise mit der Art der Überlieferung zusammen­



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Nonnos 29

hängen. Zudem tragen sie stark formelhaften Charakter, was bei Non­
nos im allgemeinen nicht der Fall ist.

Charakteristisch ist die Vorliebe des Nonnos für die Schilde­
rung erotischer Situationen, wie wir oben (S. 7 f.) schon gesehen hatten. 
Auch hier bleibt er sich in der Wahl seiner Worte ziemlich gleich. Meist 
handelt es sich um die Beschreibung eines Mädchens, und das Auffal­
lende dabei ist, daß er nicht die Nacktheit als solche vor dem geistigen 
Auge des Lesers erstehen läßt. Vielmehr ruft er durch die Schilderung 
des durch den Schleier Bedeckten, des Gerade-noch-Bedecktseins, 
diese sinnlich-schwüle Stimmung hervor, die den Leser erregen soll, 
aber nicht erregen kann, weil derartige Partien zu häufig Vorkommen 
und dieser Sinnlichkeit das Gesunde und Kraftvolle fehlt, wie wir 
es beispielsweise in der alten Komödie finden. Wenn Brüste und Schen­
kel eines Mädchens Nonnos zu derartigen Schilderungen veranlassen, 
mag das noch verständlich sein, oft sind es jedoch Haare, Knöchel 
oder Nacken, die ihn zu erotischen Exkursen anregen. Dabei spielen 
die Farben zur Erhöhung des Effektes eine große Rolle:

213 χιονώδεα κούρην
219 ροδοειδέα κύκλα προσώπου65
224 ff. έλευκαίνοντο δέ μηροί

καί σφυρά φοινίσσοντο, καί ώς κρίνον, ώς ανεμώνη 
χιονέων μελέων ροδόεις άνεφαίνετο λειμών 

236 έδόκευε ροδόχροα δάκτυλα κούρης
239 λευκόν όιστευτήρα βραχίονα δέρκετο κούρης
261/262 οφρα με μαζω | χιονέω πελάσειε 
334 ροδόεντι σέο μαζω
337 γυμνήν ύμετέρην χιονώδεα χεί'ρα δοκεύων
359 ροδόεντα παρηίδος άκρα.

Auch Blumen werden von Nonnos gern als Vergieichsobjekte 
bzw. als Sinnbilder unglücklicher Liebe genannt, wie die eben zitierten 
Verse 224 ff. und 353 ff. zeigen:

άνθεα Ναρκίσσιο ποθοβλήτοιο γενέσθω 
ή κρόκος ίμερόεις ή Μίλακος άνθος Ερώτων, 
είαρινήν τε φύτευε μινυνθαδίην άνεμώνην.

Die Erotisierung beschränkt sich jedoch nicht auf Personen, 
auch Gegenstände aller Art werden in sie einbezogen: das Geschoß 
ist όλβιός (264) und wie die Quelle ποθόβλητος (235; 270), Winde 
Netze, Köcher und Erde sind γλυκερός (253; 267; 293; 345), der Pfeil 
ίμερόεις (338) und der Bogen φρενοθελγής (342).

65 Siehe zu Amn. 5.



30 J.-Fr. Schulze

Besondere Klangwirkung versucht der Dichter durch die Verwen­
dung von Homoioteleuta66 zu erreichen. Nun findet sich dergleichen bei 
Dichtern natürlich häufig, in der epischen Dichtung vor Nonnos aber 
wohl kaum67. Hinzu kommt, daß Nonnos in der Regel darauf achtet, 
daß die Endsilben dieser Wörter an betonter Stelle stehen, so daß ihre 
Klangwirkung nicht selten an die der Klauseln in der Rhetorik erinnert:

235 πή δε ποθοβλήτοιο τιταινομένοιο βελέμνου 
245 εγγύς έών καί νόσφί, μένων έμνώετο κούρης
269 ζήλον έ'χω τόξοιο καί άπνεύστοιο φαρέτρης 
353 άνθεα Ναρκίσσοιο ποθοβλήτοιο γενέσθω
358 βαιον έμοί χέε δάκρυ, τόσον μόνον, οσσον __ _
382 Ήλίαδες Φαέθοντος έδακρύσαντο θανόντος.

Es ist sicher kein Zufall, daß die Verse 235, 269 und 353, in denen die 
betonten, gleichlautenden Endsilben mit dem dritten bzw. fünften 
Versfuß beginnen, metrisch fast völlig gleich gebaut sind. Lediglich 
235 macht insofern eine Ausnahme, als der vierte Versfuß durch einen 
Daktylus gebildet wird, während diese Stelle in den Versen 269 und 
353 ein Spondäus einnimmt.

Dem gleichen Zweck mag auch die nicht selten zu beobachtende 
Alliteration68 gedient haben:

190 μύρω μεμέλητο μελ'.κρήτιον
191 πόμα πηγής
196 μίμνε μεσημβρίζουσα λεχωίδος άγχι λεαίνης 
252 άνθος άνηκόντιζεν άήτης
270 ποθοβλήτω παρά πηγή 
337 χιονώδεα χεΐρα
366 κυρτόν . . . κεράς κυκλώσατο
397 δάμ,αλις δάκρυσε
408 βλοσυρούς βλεφάροισι . . .  βούτην.

Neben der Vorliebe des Nonnos für eine überladene Ausdrucks­
weise dürfte auch, wie schon erwähnt, die Abgegriffenheit mancher 
Wörter den Dichter veranlaßt haben, Adjektiva und adjektivisch ge­
brauchte Partizipia bei einem Substantiv zu häufen (Man beachte, 
daß alle diese Verse, mit Ausnahme von 337, Zäsur nach dem dritten 
Trochäus haben!):

66 Zum Gebrauch der Homoioteleuta vgl. H. Lausberg, Handbuch der litera­
rischen Rhetorik, München 1960, Bd I 361 ff.

67 Bei G. J. Voss, Comm. Rhet. V 5 S. 328 ff., findet sich unter den Beispielen 
für Homoioteleuta nicht eines aus der klassischen Epik.

68 Vgl. Ilona Opelt, Glotta 37, 1958, 205 ff., deren Klassifizierung vielleicht 
etwas zu weit geht.



Beobachtungen zu Hymnos und Nikaia bei Non.nos 31

171 ff. καλλιφυής Νίκαια, λαγωβόλος ’Άρτεμις άλλη, 
άλλοτρίη φιλότητος. άπειρήτη Κυθερείης 
Θήρας όιστεύουσα και ίχνεύουσα κολών ας.

214 ff. φοιταλέη δέ
εις έλος αύτοκέλευστος έβόσκετο πόρτις έρήμη 
. . .  άποπλαγχθεΐσα νομήος

232 λευκοφαής σελάγιζε μέσος γυμνούμενος αύχήν 
332 ff. δάκτυλα μαρμαίροντα περί γλυφίδεσσι δοκεύων 

έκταδόν αύερύοντα τεήν μελιηδέα νευρήν 
δεξιτερω ροδόεντι πελαζομένην σέο μαζω 

337 f. γυμνήν ύμετέρην χιονώδεα χεΐρα . . . | άπτομένην
335 f. είαρινήν τε φύτευε μινυνθαδίην άνεμώνην | . . .  άπαγγέλ- 

λουσαν.

Oft bereitet es Schwierigkeiten, die Konstruktionen des Dich­
ters im Deutschen angemessen wiederzugeben, so, wenn beispielsweise 
in einem Satz zwei instrumentale Dative auftreten:

199 καί κινυρής μίμημα κυνος δειδήμονι λαιμω 
ώμοτόκου στόμα λάβρον ύπεκνυζάτο λεαίνης 
χείλει* φειδομένω.

Wie sehr es Nonnos darauf ankam, sich seines großen Vor­
gängers Homer würdig zu erweisen, bewies er schon durch den Umfang 
seines Werkes. Vielleicht wollte er ihn sogar übertreffen, wie die metri­
sche Verfeinerung seiner Verse vermuten lassen könnte, wenn sie auch 
auf die Dauer gerade durch ihre Abgeschliffenheit eintönig wirken69. 
Ihre Nachwirkung bei Dichtern aus Nonnos' Schule (z. B. Koluthos, 
Musaios) zeigt jedenfalls, daß der nonnianische Hexameter dem Ge­
schmack des Publikums entgegengekommen sein muß. Wie kunstvoll 
Nonnos beim Bau seiner Verse verfährt, zeigt u. a. die verschränkte 
Wortstellung

383 καί φονίης άδάμαστον όπιπεύων φρένα κούρης 

oder die chiastische Anordnung der Satzteile

173 Θήρας όιστεύουσα καί ίχνεύουσα κολώνας 
183 δορκάδας ούκ έδίωκε, καί ούκ έψαυε λαγωού 
328 καί πυρός έλκος έχοντα καί ούτηθέντα σιδήρω 
397 καί δάμαλις δάκρυσε, καί έστενεν άχνυμένη βούς 
402 αίματι χαλκόν έβαψε καί έσβεσε πυρσόν Ε ρ ώ τω ν  
407 καί λύκος έστενεν 'Ύμνον, άμειδέες έστενον άρκτοι.

R9 Vgl. A. Wifstrand, a. 0 . 78 ff.



32 J.-Fr. Schulze

Versucht man, zu einem Urteil über die Arbeitsweise des Nonnos 
zu kommen, so drängt sich einem als erstes der Eindruck auf, daß 
es sich der Dichter mit dem Schreiben recht leicht macht. Es sieht 
so aus, als schöpfe er, ohne viel zu überlegen, aus dem großen Born 
der Überlieferung alles, was er gerade für Sprache, Metrik, Mythologie 
und Handlung braucht. Außerdem kommt ihm bei der Konzipierung 
seines Werkes seine blühende Phantasie zu Hilfe, die ihn nie im Stich 
läßt, wenn es gilt, irgendetwas zu erzählen. Dabei kommt es ihm gar 
nicht darauf an, daß die Handlung logisch fortschreitet. Er nimmt 
vielmehr die kleinste Möglichkeit zu Exkursen wahr70, wie in unserem 
Falle die Verwandlung des Flusses, aus dem die Inder trinken, in Wein. 
Psychologische Überlegungen beim Aufbau der Handlung und bei 
der Gestaltung der diese Handlung tragenden Personen stellt er nicht 
an. Es genügt ihm vielfach, eine Tatsache gerade nur anzudeuten; 
denn im Vordergrund steht sein Streben, möglichst viel zu bringen und 
durch den ständigen Wechsel von Szenen und Bildern (ποικιλία) 
den Leser in Atem zu halten71. Mythologisches wird oft als bekannt 
vorausgesetzt und deshalb nur ganz kurz abgehandelt. Aber Nonnos 
legt Wert darauf, seine Kenntnisse auf diesem Gebiet zu zeigen. Seine 
Neigung zu überladener, bombastischer Ausdrucksweise gestattet es 
dem Dichter nicht, eine echte Steigerung der Gefühle darzustellen. 
Die aufgesetzten Töne sind von vornherein zu stark, so daß der Ein­
druck einer emotionalen Entwicklung trotz allen Aufwandes sprach­
licher Mittel nicht erreicht wird. In seiner Freude am Wort, an der 
Rede, stellt der Dichter die Geduld des Lesers oft auf eine harte Probe, 
indem er ihn unerträglich lange auf das eigentlich Entscheidende warten 
läßt. Man kann sich selbst bei der Betrachtung dieser an sich gelun­
genen Liebesgechichte des Eindrucks nicht erwehren, daß Nonnos 
oberflächlich gearbeitet und es, auf das Ganze gesehen, nicht verstanden 
hat, seine Gaben zum Nutzen seines Werkes und zur Erbauung des 
Lesers richtig einzusetzen72. Oder ist der Dichter zu einer Überarbei­
tung seines Epos nicht mehr gekommen? Das würde manches erklären. 
Wenn uns die Dionysiaka aber in der Endfassung vorliegen, steckt 
in dem Urteil Collarts73 etwas Wahres : „L'examen superficiel et l'étude 
détaillée se corroborent et le prouvent: Nonnos s'est mis à écrire 
sans avoir établi un plan préconçu, intangible. Peut-être même n'avait-il 
pas primitivement l'intention de composer un poème suivi".

Halle. J.-Fr. Schutze.

70 Vgl. J.-Fr. Schulze, Zur Geschichte von Dionysos und Pallene bei Nonnos 
CDionysiaka 48, 90—237) =  WZ Uni Halle, Gesellschafts- und Sprachwissenschaft­
liche Reihe XIV, 1965, H. 2, 101—104.

71 Vgl. J.-Fr. Schulze, Zur Geschichte von Dionysos und Aura bei Nonnos, 
CDionysiaka 48,238—987) =  WZ Uni Halle XV, 1966, H. 3, 373.

72 Vgl. das vernichtende Urteil von M. String, a. O. 14.
73 P. Collait, Recherches d J Archéologie, de Philologie et d'Histoire, Le Caire 

1930, T. I 271.


