
DAS ZEITALTER JUSTINIANS1)
Das Zeitalter Justinians, von dem im folgenden die Rede sein 

soll, war eine der unsrigen vergleichbare Epoche des Übergangs, und 
die Beschäftigung mit ihm zeigt mancherlei Parallelen auf, vermittelt 
nicht geringzuachtende Lehren über die Gesetzmäßigkeiten des geschicht­
lichen Geschehens und gibt damit Handhaben für die Einschätzung 
historischer Phänomene der eigenen Zeit. Die antike Welt, nach ihrer 
sozialökonomischen Struktur als Sklavenhaltergesellschaft charakter­
isiert, versucht, sich in einer letzten Anspannung aller nach rückwärts 
gerichteten Kräften zu regenerieren, das Imperium Romanum in seinem 
einstigen Glanze zu erneuern; doch das Rad der Geschichte ließ und 
läßt sich nicht zurückdrehen: Was als Ergebnis solcher Bestrebungen 
zustandekam, deutete in seinen Inhalten weit mehr auf kommende 
Entwicklungen, wurde zum Leitbild des mittelalterlichen Feudalstäates 
von Byzanz, mochte man auch noch so viel an antiken Formen zu 
retten suchen. Der Zeitraum, den wir zu betrachten haben, steht somit 
im Zeichen dialektischer Widersprüche ebenso wie im Zeichen des 
Umschlags in eine neue, im historischen Sinne höhere Qualität. Diese 
Dialektik beginnt bereits bei der wissenschaftlichen „Zuständigkeit“ : 
Für den Altertumsforscher bedeutet jene Epoche einen Aus- Tind Nach­
klang, für den Byzantinisten ein Proömium, Zeit der Vorbereitung und 
des Neubeginns. Beide Disziplinen aber müssen Zusammenwirken, um 
zu einer allseitigen Würdigung und Wertung zu gelangen.

Werfen wir zunächst einen Blick auf die vorangehenden Ent­
wicklungen! Zwei Jahreszahlen aus der Regierung Konstantins, den die 
Christen den Großen zubenannten, sind hervorzuheben : 313 und 330. 
Im Jahre 313 einigte sich Konstantin mit seinem Mitkaiser Licinius 
bei einer Begegnung in Mailand darauf, dem Christentum volle Kul­
tusfreiheit und die gleichen Rechte wie den anderen Religionen einzu­
räumen, und leitete damit das Konstantinische Zeitalter ein : Die Kirche, 
vordem als Organisation der Mühseligen und Beladenen zum Reiche 
in latenter oder offener Opposition stehend, verband sich zunehmend 
enger mit dem römischen Staate, ordnete sich diesem ein und, unter 
und wurde, ihre ursprünglichen Anliegen weithin preisgebend, zur ideo-

*) Der Aufsatz, der auf einen vor einem größeren Kreise gehaltenen Vortrag 
zurückgeht, ist bemüht, die Konzeption eines Zeitalters vorzulegen, wie sie sich 
dem Autor darbietet. Nur von daher vermag der Aufsatz auf Interesse zu hoffen, 
während die Detaüs der Darstellung sich entweder auf allbekannte ’ Fakten oder 
gesicherte Ergebnisse anderer gründen. . ^



Ill J. Irmscher

logischen Stütze der weltlichen Gewalt. Im Jahre 330 aber erfolgte die 
Verlegung der Reichshauptstadt von Rom nach Byzanz, dem Neuen 
Rom, das nach seinem zweiten Gründer hinfort den Namen Konstan­
tinopel trug. Mit dieser administrativen Maßnahme wurden aus unab­
änderlich gewordenen wirtschaftlichen Gegebenheiten die politischen 
Folgerungen gezogen; in der allgemeinen Krise, welche die Wirtschafts­
und Gesellschaftsordnung des Imperiums erfaßt hatte, war der Osten 
verhältnismäßig intakt geblieben : handwerkliche Produktion, Bergbau 
und Metallbearbeitung hatten einen beachtlichen Entwicklungsstand 
erreicht, eine beträchtliche Zahl blühender Städte bildete Zentren des 
Handels und Verkehrs, der ökonomische Austausch von Stadt und 
Land war noch einigermaßen ausgewogen, und das alles gab den staats­
tragenden Kräften die Möglichkeit, für den Schutz der Grenzen sowie 
für die Niederhaltung nationaler wie sozialer Aufstandsbewegungen 
hinreichende militärische Kräfte zu unterhalten. Die Theodosianische 
Reichsteilung vom Jahre 395 war die folgerichtige nächste Etappe 
in dieser Entwicklung, die für das Westreich mit der Absetzung des 
Romulus Augustulus durch den germanischen Söldnerführer Odoaker 
im Jahre 476 ihren Abschluß fand. Bezeichnenderweise erkannte übri­
gens Odoaker als faktisch unumschränkter Herrscher über Italien 
die Oberhoheit des oströmischen Kaisers an und übersandte diesem 
sogar die Embleme der Kaiserwürde.

Aber auch der Osten stand zu jener Zeit vor nicht geringen Schwie­
rigkeiten; fremde Völkerscharen überschritten die Grenzen des Reiches 
und drangen bis an die Mauern der Hauptstadt vor, bei den dem Reiche 
eingegliederten Völkern des Orients machten sich in kirchenpolitischem 
Gewände separatistische Tendenzen geltend, und die sich verschärfenden 
Klassenkämpfe der Zeit fanden in den zahllosen Häresien ihren Aus- 

. druck, deren Zusammenstöße mit der Staatsgewalt notorisch sind. 
Allen diesen in ihrem Kern liquidatorischen Tendenzen versuchten die 
herrschenden Klassen in einer mächtigen Kraftanstregung zu begegnen ; 
ihr Exponent war Justinian, Basileus der Römer von 527 bis 565. Was 
war das für ein Mann, nach dem nicht ohne Grund sein Jahrhundert 
benannt wurde?

Über die Anfänge Justinians wissen wir nur sehr wenig. Um das 
Jahr 482 wurde der nachmalige Kaiser in dem Dorf Taurision in der 
Provinz Dacia mediterranea geboren; er entstammte einer bäuerlichen 
Familie. Justinian hat seine Heimat, die man in der Nähe der Linie 
Nisch — Skopje im heutigen Jugoslawien zu suchen hat, sein Leben 
lang in Ehren gehalten und dort 535 eine lange Zeit blühende Stadt 
Iustiniana Prima gegründet. Er war wahrscheinlich illyrischer Abstam­
mung; doch gibt es auch Zeugnisse für thrakische Herkunft, ja gelehrter 
Eifer suchte den berühmten Herrscher sogar für das Slawentum in 
Anspruch zu nehmen. Justinians Oheim, der ungebildete Berufssoldat 
Justin, der zum Gardepräfekten und 518 zum Kaiser aufstieg, dürfte 
den Bildungs- und Entwicklungsgang des jungen Mannes entscheidend 
gefördert haben, der ihm während seiner Regierung als intellektueller



Das Zeitalter Justinians 173

Helfer unentbehrlich wurde. Letzteres ist durchaus verständlich; denn 
in der Tat verfügte der nachmälige Basileus über enzyklopädische Kennt­
nisse, die bis weit in die Details der einzelnen Fächer gingen und, soweit 
wir das heute noch zu beurteilen vermögen, die Maßstäbe eines aristo­
kratischen Dilettantismus weit überstiegen. In Außenpolitik, Diplomatie 
und Verwaltung begegnen wir von Justins Tagen an Justinian als der 
initüerenden Kraft, dem auch die Einzelheiten des Bürobetriebes nicht 
gleichgültig sind. Daß er nicht nur an der eigenen Gesetzgebung, sondern 
ebenso an der von ihm veranlaßt en Kodifizierung des gültigen Rechtes 
aktiven Anteil nahm, ist bekannt. Als Feldherr ist der Kaiser allerdings 
nicht hervorgetreten ; seine Feldzüge ließ er von seinen Generalen durch­
führen, ohne deshalb davon Abstand zu nehmen, auch in taktischen 
Details über manchmal immense Entfernungen hinweg einzugreifen; 
ein solches Verhalten rief berechtigte Kritik hervor — trotzdem darf 
festgestellt werden, daß sich der Politiker Justinian gegenüber den 
Militärs Autorität zu verschaffen wußte. Als theologischer Schriftsteller 
unterstützte er seine kirchenpolitischen Aktionen, ja sogar bei den von 
ihm veranlaßten Bauten trat er mitgestaltend in Erscheinung. Dagegen 
wurde seine griechische Schreibart — und zwar von einem der sachver­
ständigsten zeitgenössischen Beurteiler, dem Historiker Prokop — als 
barbarisch hingestellt; das mag darauf deuten, daß Justinian in der 
lateinischen Umgangssprache groß geworden ist und Griechisch erst 
später dazulernte.

Die bekannteste bildliche Darstellung Justinians findet sich auf 
einem Mosaikbild der Kirche San Vitale zu Ravenna, die nach langer 
Bauzeit 547 geweiht wurde. Es zeigt den Kaiser im Ornat, eine Schale 
von Gaben, die er der neuen Kirche stiftet, in der Hand; es ist offenbar 
nach dem Leben gezeichnet. Bezeichnenderweise besitzt es ein Gegen­
stück, das in verwandter Anordnung, aber selbständiger Auffassung 
die Kaiserin Theodora wiedergibt, wie sie einen perlenverzierten Gold­
pokal darbringt; auch diesem Bilde kommt ein hohes Maß an Wirklich­
keitstreue zu. Wichtiger noch ist indes seine Parallelität zu der Dar­
stellung des Kaisers, die eine höhere Wirklichkeit widerspiegelt; denn 
in der Tat übte Theodora solchen Einfluß auf ihren Gemahl und sein 
staatsmännisches Handeln, daß ein späterer Chronist unumwunden von 
einer Doppelherrschaft redet, während der zeitgenössische Obtrectator 
Prokop konstatierte: „Sie taten nichts ohne einander“ (eine Feststellung, 
die nicht unbedingt weder gegen Theodora, noch gegen Justinian spre­
chen muß).

Im Unterschiede zu Justinian sind wir über Herkunft und Jugend 
der späteren Kaiserin recht gut unterrichtet. Freilich sind diese Nach­
richten, weil der Lebensweg Theodoras rom anhafte Züge zeigt, von 
Späteren bestritten und von Interessierten sogar „korrigiert“ worden. 
Es besteht jedoch keine Ursache, an ihrer Richtigkeit zumindest in den 
entscheidenden Punkten zu zweifeln. Danach stammte die kurz vor 
der Wende zum 6. Jahrhundert Geborene aus der Hauptstadt Konstan­
tinopel. Ihr Vater versah das Amt eines Bärenwärters am Hippodrom;



174 J. Irmscher

angesichts der großen gesellschaftlichen Bedeutung der byzantinischen 
Zirkusparteien kam sie dadurch bereits ih der Kindheit mit den poli­
tischen Gruppierungen und ihren Kämpfen in Berührung. Die kleine 
Theodora trat schon früh auf der Bühne auf — im Zirkus, im Mimus, 
in der Pantomine — ; ihre Schönheit, aber auch ihre Bildung und ihre 
Schlagfertigkeit wurden gerühmt, dagegen war ihr moralischer Ruf 
nicht der beste. Eines Tages verschwand sie, um einem hohen Beamten 
auf seinen Amtsposten in Nordafrika zu folgen ; das Verhältnis währte 
jedoch nicht auf Dauer. Für Theodora zog es harte Wanderjahre nach 
sich; im Osten des Reiches kam sie in Kontakt zu der monophysitischen 
und anderen Abweichungen von der Reichskirche sowie zu deren geist­
lichen Oberhäuptern. Als eine innerlich und äußerlich Gewandelte 
kehrte sie, noch nicht 30 Jahre alt, in die Hauptstadt zurück, wo sie 
in der Nähe des Kaiserpalastes Wohnung nahm und sich durch Wol­
lespinnen ernährte. Einzelheiten darüber, wie ihre Verbindung zu 
Justinian zustandekam, sind nicht überliefert; wir wissen nur, daß 
er ihre Erhebung in den Patrizierrang durchsetzte und damit das Haupt­
hindernis für eine Eheschließung beseitigte. Diese fand noch vor Justi- 
nians Thronbesteigung statt; denn dessen Ernennung zum Mitkaiser 
Justins am 1. April 527 sowie sein Aufstieg zum Alleinherrscher nach 
Justins Tode am 1. August desselben Jahres fanden Theodora bereits 
an seiner Seite.

Schon vor jener Ernennung hatte, wie bereits erwähnt, Justinian 
die Politik seines Oheims entscheidend bestimmt, so daß das Jahr 527 
zunächst keinen Einschnitt zu bedeuten schien ; jedenfalls kam es nicht 
zum sofortigen offenen Widerstand, obgleich schon seit längerem eine 
Fronde altadliger Großgrundbesitzer gegen die Emporkömmlinge 
auf dem Kaiserthron bestand. Wohl aber stellten sich alsbald außen­
politische und militärische Schwierigkeiten ein. Slawen und Bulgaren 
hatten im Zuge der allgemeinen Wanderbewegungen schon seit langem 
das Reich bedroht; jetzt überschritten sie in kleineren und größeren 
Verbänden die Donaulinie. Zwar begnügten sie sich im allgemeinen 
mit Plünderungen; aber da die nötigen Truppen fehlten, war die Regie­
rung solchen Aktionen gegenüber machtlos — die slawische Wanderung, 
welche in den nächsten Jahrhunderten die völlige ethnische Umge­
staltung der Balkanhalbinsel herbeiführen sollte, kündigte sich an! 
Im Augenblick indes war die von dem Perserreich drohende Gefahr 
die größere, reichte doch dieses über ganz Vorderasien bis zum Indus 
hin und war somit dem römischen Imperium durchaus ebenbürtig. 
Der Konflikt, der bald nach Justinians Thronbesteigung ausbrach, 
zog sich daher in die Länge, ohne zu Entscheidungen zu führen. Da 
der Krieg zu diesem Zeitpunkt letztlich weder im persischen noch im 
byzantinischen Interesse lag, ermöglichte der Regierungsantritt des 
Großkönigs Chosroes I. sehr rasch den Abschluß eines „ewigen“ Frie­
dens, der dann auch ganze sieben Jahre währte. Er war für Justinian 
mit teurem Gelde erkauft und dazu mit der Bedingung, daß den Pro­
fessoren der Akademie, die nach der Schließung dieser letzten Zitadelle



Das Zeitalter Justinians 175

heidnischer Wissenschaft im Jahre 529 nach Persien geflohen waren, 
gesicherte Rückkehr und Glaubensfreiheit gewährt werde.

Es mag Justinian nicht leicht gefallen sein, auf solche Bedingungen 
einzugehen; aber der Canossa-Gang, zu dem ihn die Umstände zwan­
gen, zahlte sich aus — nicht anders als jener spätere Canossa-Gang 
des deutschen Kaisers — , insofern er Justinian Bewegungsfreiheit 
verschaffte für die ihm politisch wichtigeren Aktionen im Westen. 
Was aber waren jene Umstände, die den Basileus zunächst nötigten, 
einen Pflock zurückzustecken?

Es war bereits vorhin die Rede von einer Opposition in den reakti­
onärsten Kreisen, die — welche Ironie der Geschichte! — nicht 
zu erkennen vermochten, wie sehr die Politik Justinians ihren Interessen 
diente. Stattdessen verbanden sie sich mit den unzufriedenen Volksmas­
sen in dem sogenannten Nika-Aufstand von 532. Dieser kam nicht 
von ungefähr; denn schon vorher hatte es Unruhen gegeben, nicht 
zuletzt bedingt durch die scharfen Repressivmaßnahmen, die Justinian 
gegen Heiden, Juden, Samaritaner und Häretiker der Großkirche 
ergriff (die unter solchem Aspekt zu sehende Schließung der Akademie 
wurde bereits erwähnt); zwei Jahre hindurch währte zum Beispiel 
die Revolte der Samaritaner, die im Frühjahr 529 in Neapolis ihren 
Ausgang nahm und ganz Palästina ergriff, bis sie von den Reichstruppen 
erstickt werden konnte. Nach blutigem Kampfe wurde der Anführer 
der Aufständischen gefangengenommen und hingerichtet, während 
Tausende seiner Gefolgsleute das harte Los der Sklaverei traf. Doch 
blieb die Niederwerfung des palästinischen Aufstandes eine lokale 
Polizeiaktion, gemessen an den hauptstädtischen Ereignissen vom 
Jahre 532, die von dem Kampfruf der Insurgenten: „Nika!“ (,,Siege!fii) 
ihren Namen tragen. Um diese zu verstehen, ist ein Blick auf das gesell­
schaftliche Leben der byzantinischen Kapitale notwendig.

Was für Athen die Agora, für Rom das Forum bedeutete, das 
war für Konstantinopel (ebenso wie für die anderen großen Städte des 
Reiches) der Zirkus, der Hippodrom: Zentrum des sozialen und poli­
tischen Lebens. Wagen- und Pferderennen,Tierhetzen, Revuen, Mimus 
und Pantomine, komische Aufführungen, aber auch ernste Deklama­
tionen und musikalische Darbietungen gehörten zum Repertoire des 
Zirkus, und das Volk verlangte von den hohen Beamten, daß sie 
solche Aufführungen, denen der Kaiser von einem palastartigen 
Prunksitz aus beiwohnte, mit verschwenderischem Aufwand veran­
stalteten. Bei der Krönung der Sieger und der Huldigung an den Herrscher 
wurden in feierlichen Formeln Gott und die Jungfrau Maria angerufen, 
während die Schaustellungen derart waren, daß für die Geistlichen das 
Gebot bestand, sie zu meiden!

Der Zirkus war jedoch, wie bereits bemerkt, nicht nur Stätte der 
Unterhaltung, sondern zugleich Zentrum der politischen Betätigung. 
Seit Jahrhunderten bildeten die Parteien der Blauen (Venetoi) und der 
Grünen (Prasinoi), die ihren Namen offenbar nach den Abzeichen der 
Rennfahrer trugen, öffentliche Organisationen, welche, obgleich ihre



n e J. Irmscher

Führer von der Regierung ernannt wurden, im gewissen Sinne die 
Volkssouveränität repräsentierten; sie nahmen eine so wichtige Funktion 
wie die der Stadtmiliz wahr und bildeten angesichts ihrer straffen Dis­
ziplin einen Machtfaktor, mit dem der Kaiser sehr ernsthaft zu rechnen 
hatte. Gegen einander lagen die beiden Parteien zumeist in schärfster 
Fehde. „Niemand“, so schreibt der Historiker Prokop, „weiß mehr, 
weshalb sie sich tödlich hassen und blutig befehden, noch weshalb der 
eine zu den Blauen, der andere zu den Grünen gehört. Jedem geht die 
Partei über alles; da gilt keine Verwandtschaft, keine Freundschaft, 
kein menschliches und kein göttliches Recht, kein Gedanke an Reich 
und Vaterland; Männer und Frauen sind vom gleichen blinden Wahn 
befallen“ . Angesichts eines solchen Urteils lag es nahe, in den Faktio­
nen, d. h. den Zirkusparteien, unmittelbare Exponenten des Klassen­
kampfes zwischen arm und reich zu suchen; neuere sowjetische For­
schungen haben jedoch gezeigt, daß die Dinge ein wenig komplizierter 
liegen. Das Gros der Mitglieder rekrutierte sich vielmehr in beiden 
Parteien aus den Volksmassen, ihre Führerschaft jedoch spiegelte ver­
schiedene Strömungen innerhalb der herrschenden Klassen wider. 
So haben wir in den Blauen offenbar die Vertreter der alten, grundbe­
sitzenden griechisch-römischen Senatsaristokratie zu erblicken und 
in den Grünen die Repräsentanten der neuen, zum großen Teil orien­
talischen Aristokratie, deren Einfluß sich auf Positionen in Handwerk 
und Produktion oder aber auf Stellungen am Hofe und in der Reichs­
verwaltung gründete. Justinian hatte sich nach seinem Machtantritt 
zunächst auf die konservativen Kräfte gestützt, welche die Blauen 
verkörperten, und sich dadurch die Grünen, die von Justins Vorgänger 
Anastasios gefördert worden waren, zu Feinden gemacht. Im Laufe 
der Zeit versuchte er jedoch, von beiden Parteien unabhängig zu werden, 
um automatisch, auf Verwaltung und Heer gestützt, regieren zu können; 
so kam es zu jener Senatsopposition, von der schon mehrfach die Rede 
war, und zu einem in der byzantinischen Geschichte seltenen Zusam­
mengehen der beiden Faktionen. Der offene Aufruhr aber wurde ausge­
löst, als durch den Perserkrieg und die weiteren Rüstungen des Kaisers 
die wirtschaftliche Belastung der Massen in einem als unerträglich emp­
fundenen Maße zunahm und psychologisch unkluge Maßnahmen hoher 
Reichsbeamter den Widerstand noch verstärkten. Aber auch die Antwor­
ten, die Justinian den Sprechern der Parteien im Zirkus gab, waren 
nicht geeignet zu beruhigen, und als er schließlich widerwillig die am 
meisten angegriffenen Beamten ihrer Ämter enthob, war es bereits 
zu spät: der Ruf „Nika!“ hallte durch die Stadt, an den verschieden­
sten Stellen kamen Brände auf, denen repräsentative Gebäude wie 
die Sophienkirche zum Opfer fielen, ein Gegenkaiser wurde ausge­
rufen, Justinian mit seinem Gefolge in dem Palaste eingeschlossen. 
Die Ratgeber des Basileus mahnten zur Flucht; doch Theodora trat 
ihnen unbeugsam entgegen: „Ein Kaiser darf nicht fliehen“ und fügte 
das Diktum hinzu, daß die Kaiserherrschaft ein sehr schönes Lei­
chentuch ausmachen könne. Ihre Entschlossenheit ließ die Decoura-



Das Zeitalter Justinians 177

gierten neuen Mut finden. Durch geschickte Verhandlungen wußte 
der Hofeunuch Narses Uneinigkeit in die Reihen der Aufständischen 
zu tragen, während Justinians Feldherr Beiisar mit ergebenen Trup­
pen, darunter germanischen Söldnern, zum Angriff auf den Hip­
podrom überging. Der Aufstand wurde in einem wahren Blutbad 
erstickt, die dem Volke eingeräumten Konzessionen zurückgezogen, 
die mißliebigen Beamten in ihre Stellungen wiedereingesetzt. Der 
Widerstand des Volkes war gebrochen, die Aristokratie in eine heim­
liche und wenig gefährliche Opposition zurückgedrängt und damit 
der Weg freigegeben für den Versuch, das Imperium Romanum als 
Institution wie als Idee neu erstehen zu lassen — einen Versuch, den 
man in seiner Konzeption grandios nennen mag, der jedoch, da er 
aller geschichtlichen Gesetzlichkeit entgegenstand, noch ehe er begon­
nen, zum Scheitern verurteilt war.

Zunächst ging es darum, jenem Restaurationswerk das ideolo­
gische Fundament zu schaffen. Dieser Aufgabe diente zuvörderst die 
Kodifizierung des gültigen römischen Rechts. Es hatte schon vorher 
nicht an Versuchen gefehlt, in solcher Form die aus den verschieden­
sten Wurzeln erwachsenen Rechtsordnungen zusammenzufassen; 
doch alle solche Bemühungen waren, so dringend sie auch die tägli­
chen Bedürfnisse des Staates forderten, gescheitert. Von daher wird 
man die wissenschaftliche und organisatorische Leistung zu würdigen 
vermögen, die unter tätiger Mitwirkung des Kaisers der Jurist Tri- 
bonian, der wegen seiner Habsucht den Aufständischen von 532 vorü­
bergehend hatte preisgegeben werden müssen, zusammen mit einem 
großen Stab von Rechtsgelehrten und Rechtspraktikern vollbrachte. 
Bereits 529 war der Codex Justinianus erschienen, eine Zusammen­
fassung der geltenden Kaiserkonstitutionen seit der Zeit Hadrians, 
die sich auf vergleichbare Sammlungen wie die des Theodosios hatte 
stützen können; namentlich infolge der regen gesetzgeberischen Tätig­
keit Justinians veraltete das Buch jedoch schnell, so daß 534 eine 
Neubearbeitung vorgelegt werden mußte. Sehr viel umfänglicher ge­
staltete sich die Arbeit an dem Hauptteil des Corpus juris, den Digesten, 
wie sie mit einem lateinischen, oder Pandekten, wie sie mit einen grie­
chischen Ausdruck benannt werden. In systematischer Ordnung führt 
dieses Werk die Stellungnahmen der klassischen römischen Juristen 
zu den einzelnen Rechtsproblemen vor und erschloß so diese wesent­
liche, nicht selten freilich mit Widersprüchen angefüllte Quelle juri­
stischer Erkenntnis. Daß nicht vollkommen sein konnte, was in der 
knappen Frist von 530 bis 533 geleistet werden mußte, liegt auf der 
Hand; das haben Justinian und Tribonian offenbar selber empfunden 
insofern, als sie es für notwendig erachteten, dem Korpus ein Lehr­
buch voranzuschicken, die „Institutionen“ genannt, das für die Jura­
studenten bestimmt war. Nach dem Wunsch des Gesetzgebers sollte 
damit die Rechtsentwicklung zum Abschluß gebracht sein; das Leben 
erwies sich jedoch auch hier als stärker: Die nach dem Jahre 534 ergan­
genen Gesetze und Verordnungen Justinians wurden als Novellen

12 Ziva Antika



178 J. Irmscher

zusammengefaßt und dem Korpus angefügt; während dessen Haupt­
bestandteile durchweg in lateinischer Sprache abgefaßt sind, er­
scheint bezeichnendeiweise als Sprache der Novellen in wachsendem 
Umfange das Griechische.

Aber auch in anderen Beziehungen zeigt das Corpus juris die 
Widersprüchlichkeit der Epoche. Bekanntlich hatte sich im Zuge der 
Auflösung der Sklavenhaltergesellschaft der klassischen Periode eine 
neue Bevölkerungsschicht herausgebildet, die der Kolonen, die zwar 
persönlich frei, jedoch — eine Vorform der mittelalterlichen Hörig­
keit — an die Scholle des Patrons, des Großgrundbesitzers, gebunden 
waren. Sozialökonomisch bedeutete das einen gewaltigen Fort­
schritt; das Justinianische Gesetzeswerk jedoch sucht diesen Fort­
schritt, wo immer möglich, zu ignorieren, indem es den entschei­
denden Unterschied zwischen Sklaven und Kolonen verwischte und 
zugleich die retardierenden Tendenzen, etwa in der unbedingten Auf­
rechterhaltung der Schollenpflicht der Kolonen, unterstützte. Dagegen 
proklamierte das Korpus den Sklaven gegenüber christlich-humani­
täre Auffassungen, erleichterte, ja befürwortete ihre Freilassung, wobei 
jedoch nicht übersehen werden darf, daß im Wirtschaftsleben der Zeit 
die Sklaverei bereits eine untergeordnete Rolle spielte. Viel bedeut­
samer ist jedoch die Feststellung, daß die Justinianische Restauration 
vor dem Christentum haltmachte; nirgends — weder im Bereiche 
der Ideologie noch in der praktischen Politik — findet sich auch nur 
die geringste Absicht, die Ordnung des Prinzipats oder gar der Libera 
respublica zu restituieren und die heidnischen Kulte wiederherzu­
stellen (vielmehr hatten wir über gegenteilige Maßnahmen zu berich­
ten); das Christentum hatte demnach so fest Fuß gefaßt, daß ein 
Versuch, es auszurotten, als aberwitzig erschienen wäre; es hatte sich 
gleichzeitig so weit den Erfordernissen der herrschenden Klassen ange­
paßt, daß es für die bestehende Gesellschaftsordnung lediglich in 
seinen häretischen Abweichungen Gefahrenmomente in sich barg, 
in der Organisation der Großkirche dagegen als eine unentbehrliche 
ideologische Stütze der Staatsmacht angesehen wurde. Das Imperium 
Romanum erschien identisch mit der christlichen Ökumene, Wieder­
herstellung des Reiches und Ausbreitung des rechten Glaubens wurden 
als eine Aufgabe erkannt.

Um diese Aufgabe zu erfüllen, führte Justinian mit zäher Ener­
gie mehr als 20 Jahre lang harte Eroberungskriege. Dazu bedurfte 
es des Aufbaus einer schlagkräftigen Streitmacht sowie, da Justinian, 
wie bemerkt, selbst kein Militär war, leitender militärischer Kader. 
Letztere fand er in seinen Feldherren Beiisar und Narses, die bereits 
entscheidenden Anteil an der Niederwerfung des Nika-Aufstandes 
genommen hatten. Das Heer aber, das bis auf 1/2 Million Mann an- 
wuchs, wurde zweckmäßig gegliedert. Die Palasttruppen, reichlich 
5000 Mann, dienten der Sicherheit des Kaisers und seiner Umgebung. 
Das Feldheer bestand aus zwei Gruppen: den Comitatenses, ausge­
hobenen Reichsbürgern, und den angeworbenen Foederati, zu denen



Das Zeitalter Justinians 179

überwiegend Fremdvölkische gehörten. Die beiden Gruppen unter­
schieden sich auch durch die Religion: die Comitatenses mußten or­
thodox sein, während man unter den kampferprobten Goten, Vandalen, 
Hunnen, welche die Foederati bildeten, auch Häretiker zu tolerieren 
wußte. Eine weitere Gruppe machten die Grenztruppen aus, meist 
Wehrbauern unter örtlichen Befehlshabern. Zu diesen Reichskontin­
genten traten die Socii, die „Bundesgenossen“ , fremdvölkische Söldner­
verbände unter eigenen Führern, die für bestimmte Aufgaben und 
bestimmte Zeit in Dienst genommen wurden, sowie die Verfügungs­
truppen, welche die reichen Großgrundbesitzer und hohen Offiziere aus 
eigenen Mitteln unterhielten. Daß diese eine Gefahr für die Einheit 
des Staates werden konnten, liegt auf der Hand und ist durch den spä­
teren Geschichtsverlauf bewiesen.

Auf solche Rüstungen gestützt, setzte Justinian zur Vernichtung 
der Vandalen an. Diese, ein germanischer Stamm, waren 429 nach 
Afrika gekommen, hatten zehn Jahre später Karthago erobert und sich 
schon 432 von Rom unabhängig gemacht. Ihr Staat war um die Mitte des 
5. Jahrhunderts die respektabelste Macht im westlichen Mittelmeerbek- 
ken. Justinian benutzte Thronstreitigkeiten und die Unterdrückung der 
Orthodoxie durch die arianischen Vandalen als Vorwand zum Eingreifen, 
und der Erfolg gab ihm recht. Beiisar, der noch vor Friedensschluß 
vom persischen Kriegsschauplatz zurückberufen worden war, setzte 
nach der Niederwerfung des Nika-Aufstandes mit einem verhältnismäßig 
kleinen Kontingent nach Afrika über, nahm innerhalb weniger Wochen 
Karthago, schlug den Vandalenkönig Gelimer und hielt 534 als Trium­
phator einen glänzenden Einzug in der Hauptstadt. Obgleich die völlige 
Pazifizierung des Landes noch längerer Zeit bedurfte, beeilte sich Justi­
nian, es seiner Administration anzugleichen, die progressiven sozialen 
Maßnahmen der Vandalenherrscher rückgänging zu machen und die 
Ausschließlichkeitsrechte der katholischen Kirche wiederherzustellen: 
„Mit Gottes Hilfe zum Wohle unseres Staates“ .

Der Eroberung Nordafrikas folgte als nächste Aktion zur Wie­
derherstellung des Imperiums der Angriff auf Italien. Hier hatte gegen 
Ausgang des 5. Jahrhunderts der Ostgotenkönig Theoderich mit 
byzantinischer Zustimmung Odoaker abgelöst und von seiner Haupt­
stadt Ravenna aus ein dem Namen nach abhängiges, in Wirklichkeit 
jedoch durchaus selbständiges Regime geführt. Diese nominelle Ober­
hoheit gab Justinian erwünschten Vorwand zur Intervention, als einige 
Jahre nach dem Ableben des klugen Politikers Theoderich auch hier 
Thronwirren ausbrachen, die möglicherweise sogar erst von Theodora 
angestiftet worden waren. Und auch diesmal wurde der Unterschied 
zwischen der rechtgläubigen Reichsreligion und dem häretischen Aria­
ner tum weidlich hochgespielt, als Justinians Armeen von Dalmatien 
und gleichzeitig von Sizilien her vorrückten. Auf rasche Anfangserfolge, 
die es Beiisar ermöglichten, am 10. Dezember 536 Rom zu besetzen, 
folgten harte Belagerungskämpfe, und als schließlich das Zentrum 
Ravenna fiel und König Witigis 540 als Gefangener nach Konstantinopel

12!



180 J. Irmscher

gebracht werden konnte, war der gotische Widerstand nur äußerlich 
gebrochen. Wenn also Justinian keinen Triumph zuließ, sondern den 
gefangenen König ehrenvoll behandelte, so darf das keineswegs nur 
als Ausfluß seines mißgünstigen Argwohns gegenüber dem erfolg­
reichen Beiisar gewertet werden, sondern mindestens ebenso als Aus­
druck einer realistischen Einschätzung der Lage des Reiches.

Und diese war trotz der militärischen Erfolge nicht so glanzvoll, 
wie es das beeindruckende Hofzeremoniell, das übersteigerte Titelwesen, 
die panegyrische Dichtung, die repräsentative Bautätigkeit glauben 
machen sollten. Gerade auch am Beispiel der Poesie verdeutlicht sich 
die Widersprüchlichkeit der Epoche. Wir finden auf der einen Seite 
eine Nachblüte des Epigramms, des Sinngedichts, das in der helleni­
stischen Epoche schon einmal einen Höhepunkt und als Grabgedicht 
durch die Jahrhunderte hindurch seine praktische Verwendung gefun­
den hatte. Diese literarischen Epigramme sind nach Inhalt und Form 
durch die heidnische Vergangenheit geprägt. Sinnlicher Lebensgenuß, 
Knaben- und Hetärenliebe nahmen in ihnen einen weiten Umfang ein 
in einer Zeit, in der die Staatsmacht Prostitution und Päderastie mit 
schweren Strafen bedrohte und die Beschäftigung mit der antiken 
Philosophie unter Verdikt stellte, von der tödlichen Verfolgung des 
Paganismus gar nicht zu reden. In der Sprache, in der Metrik, im Stil, 
in den Bildern lehnten sich diese Gedichte an längst vergangene Gege­
benheiten an und wurden dadurch nur einem kleinen Kreise Hochge­
bildeter zugänglich, die wir gewiß in weitem Umfange mit der bereits 
mehrfach erwähnten politischen Aristokratenopposition identifizieren 
dürfen. Dieser durch die exklusivsten Kreise der Gesellschaft reprä­
sentierten Literatur stand die von den breiten Volksmassen aufgenom­
mene Kirchendichtung gegenüber, die in Übereinstimmung mit der 
sprachlichen Entwicklung ebenso wie die neugriechische Poesie dem 
rhythmisch-akzentuierenden Prinzip folgte und in Anlehnung an syrische 
Vorbilder Hymnen und Lieder von eindringlicher Kraft und alttesta­
mentarischer Bildhaftigkeit hervorbrachte. Der bedeutendste unter 
den zumeist anonym gebliebenen Kirchendichtern ist der Syrer Romanos, 
der unter Justins Vorgänger nach Konstantinopel kam; er soll an die 
1000 Lieder verfaßt haben, von denen einige noch heute in der Ostkirche 
in Gebrauch sind.

Würdigen Hintergrund für ihren Vortrag bildete die Hagia Sophia, 
die Kirche der Heiligen Weisheit Gottes, die als der typischste Ausdruck 
des Bauwillens der Zeit angesprochen werden darf. Im Nika-Aufstand 
war ein gleichbenannter Bau völlig zerstört worden, so daß die ,,Große 
Kirche“, die auf Justinians Geheiß in der Rekordzeit von sechs Jahren 
als sichtbares Zeugnis der Macht des byzantinischen Staates entstand, 
eine von Grund auf neue Schöpfung darstellt, als deren Architekten 
wir Anthemios von Tralleis genannt finden. Die Hagia Sophia verbindet 
in ihrem Grundriß die profane Halle, die im Westen entstandene Basi­
lika, mit dem aus dem Osten kommenden Zentralbau zu einer Einheit. 
Orientalischer Baugesinnung gemäß ist das Äußere schlicht und schmuck­



Das Zeitalter Justinians 181

los gestaltet, um so prächtiger dagegen die Inneneinrichtung. Inte­
rieur wie Exterieur sind bestimmt durch die Kuppel von 32 Metern 
Spannung. Die Pfeiler wurden mit farbigen Steinen bekleidet, reich 
ausgestattete Säulen vielfach aus alten Tempeln zusammengetragen. 
Für den Wandschmuck fanden Steine, Ornamente und nicht zuletzt 
Mosaiken Verwendung, diese kennzeichnend byzantinische Form der 
Malerei. Noch weitere Kirchen sind in der Epoche Justinians in Koa- 
stantinopel erbaut oder ausgestaltet worden: die der Heiligen Eirene 
(des göttlichen Friedens), die der Doppelheiligen Sergios und Bakchos, 
die der Heiligen Apostel, welcher der Markusdom zu Venedig nachge­
staltet wurde, und andere mehr.

Solche Repräsentationsbauten kosteten Geld, die Hofhaltung 
erforderte ihre Mittel, die Expansionskriege und ebenso die Reichsver­
teidigung machten beträchtliche Aufwendungen notwendig. Es bedurfte 
daher, um allen diesen Erfordernissen gerecht zu werden, einer wirkungs­
vollen Finanzorganisation und eines straffen Steuersystems, und das 
um so mehr, als die Großgrundbesitzer der Provinzen sich mit allen 
Mitteln von der Zentralgewalt zu emanzipieren suchten und die Volks­
massen mit vollem Recht sich gegen die wachsenden Abgaben und 
zunehmenden Belastungen wandten. Es ist daher kein Wunder, daß 
Justinian seinen zuständigen Berater, den Praefectus Praetorio Johannes 
von Kappadozien, während des Nika-Aufstandes fallen lassen mußte, 
um s den Unentbehrlichen nach der Niederwerfung der Insurrektion 
zurückzuberufen und mit weitgehenden Reformen zu beauftragen; 
denn Johannes war nach dem Urteil eines ihm keineswegs gewogenen 
Zeitgenossen ,,im höchsten Grade befähigt, das Notwendige zu erkennen 
und aus Aporien Auswege zu finden“. In vielen Punkten erreichten 
Johannes' Maßnahmen ihr Ziel: die Verantwortlichkeit der Statthalter 
wurde gehoben, Bestechlichkeit und Amtsmißbrauch eingedämmt, 
die öffentliche Sicherheit verbessert, und, was der Hauptzweck war, 
die Einnahmen vermochten im allgemeinen die Ausgaben zu decken. 
Doch die Gesetzmäßigkeiten der Geschichte vermochten keine Maß­
nahmen aufzuheben : die den Feudalisierungsprozeß einleitenden 
zentrifugalen Tendenzen blieben, die Stärkung der Großgrundbesitzer 
auf Kosten der Kleinbesitzer und ihre Verselbständigung gegenüber 
der Staatsgewalt dauerten an.

Auch die Kirchenpolitik Justinians war durch tiefgreifende Kom­
promisse bestimmt. Man pflegt das Verhältnis von Kaiser und Kirche 
in Byzanz gelegentlich mit dem Schlagwort Cäsaropapismus zu kenn­
zeichnen. Vom byzantinischen Selbstverständnis her ist dieses Schlag­
wort freilich gegenstandslos insofern, als es das konkurrierende Wirken 
zweier selbständiger Institutionen voraussetzt. Eine solche Selbstän­
digkeit der Kirche gegenüber dem Staate aber hat es seit Anbruch des 
Konstantinischen Zeitalters nicht mehr gegeben; Staat und Kirche 
erscheinen vielmehr als voneinander nicht getrennte und auch nicht 
trennbare Institutionen, miteinander in unlösbarer Einheit verbundene 
Repräsentationen der Christenheit. In der Praxis freilich hatte das 
Wort schon eine gewisse Berechtigung, da ja jene Einheit durch Per­



182 J. Irmscher

sönlichkeiten geprägt und bestimmt wurde, und das waren eben in 
fast allen Phasen der byzantinischen Geschichte die Kaiser und nicht 
die Patriarchen. Für Justinian ergaben sich bei der Durchführung seiner 
Politik der Restauration zwei kirchenpolitische Probleme von erheblicher 
Tragweite: das Verhältnis zum römischen Papste war zu bestimmen und 
gleichzeitig mit dem Monophysitismus des Ostens ein erträglicher 
Ausgleich zu finden. Zwar war der Primat des römischen Stuhles in 
Fragen des Glaubens und der Lehre theoretisch unbestritten; jedoch 
legte man in der Praxis keinen Wert auf allzu häufige Betätigung dieses 
Rechtes, während gleichzeitig alles getan wurde, um die Autorität des 
ökumenischen Patriarchen in Konstantinopel zu stärken. Aber die 
Kriege in Afrika und Italien erforderten eine achtungsvolle Entente 
mit dem Papste, die erkauft wurde mit einem energischeren Vorgehen 
gegen die Monophysiten. Im Unterschied zu der Lehrmeinung der 
„rechtgläubigen“ Großkirche, die in Jesus Christus die beiden Naturen 
des wahrhaften Gottes und des wahrhaften Menschen untrennbar und 
unlösbar miteinander verbunden glaubte, wollten die Monophysiten 
nur von der einen Natur des Gottmenschen Christus wissen. Diese 
Auffassung war die herrschende in den morgenländischen Patriarchaten 
und darf ganz gewiß als Folie volklichen Selbstbewußtseins und sepa­
ratistischer Tendenzen angesehen werden. Um dem Papst entgegenzu- 
kommen, mußte Justinian 536 den Patriarchen von Konstantinopel, 
Anthimos, der den Monophysiten nahestand, seines Amtes entheben 
und neben anderen Würdenträgern Severus von Antiochia, den bedeu­
tendsten Ideologen der Monophysiten, in die Verbannung schicken. 
Wenn Theodora dennoch ihre schützende Hand über die Abtrünnigen 
hielt und eine Verfolgung großen Stils verhinderte, so geschah das 
offenbar mit dem Wissen und dem stillen Einvernehmen des Kaisers.

In diese Zeit, in der der Reichspolitik viele Probleme gestellt 
waren, aber kaum eines wirklich gelöst wurde, traf im Frühling 540 
die Nachricht, daß Chosroes unter Bruch des Friedensvertrages in 
Syrien eingefallen war und vor Antiochia stand. Die stark befestigte, 
von 300.000 Einwohnern aus verschiedenen Völkerschaften bewohnte, 
lebensfrohe Stadt fiel den Persern in die Hand; sie wurde dem Erdboden 
gleichgemacht und ihre Bürger verschleppt oder in die Sklaverei ver­
kauft. Wenig später setzte der Angriff auf Lazika ein, einen Landstrich 
zu Füßen des Kaukasus an der Ostküste des Schwarzen Meeres, dessen 
freiheitsstolzes Gebirgsvolle bislang in einer gewissen Abhängigkeit 
zu Byzanz gestanden hatte und jetzt eilends persischen Schutz anrief. 
Justinian mußte den bewährten Beiisar in der Osten abkommandieren, 
um den feindlichen Ansturm abzuwehren.

Dabei war dessen Autorität in Italien nötiger denn je. Die Ge­
fangennahme ihres Königs Witigis hatte nämlich noch keineswegs ziu 
Unterwerfung der Goten geführt. Begünstigt durch das harte Regime 
der kaiseiliehen Beamten, hatten sich diese vielmehr unter dem energi­
schen und überaus volkstümlichen Totila aufs neue erhoben und binnen 
kurzem ganz Italien mit Ausnahme der festen Städte in ihre Gewalt 
gebracht. So sah sich Justinian genötigt, Beiisar im Jahre 544 vom



Das Zeitalter Justinians 183

östlichen Kriegsschauplatz wieder abzuberufen. Doch der erfolgreiche 
Feldherr, der die Lage an der persischen Front einigermaßen hatte 
stabilisieren können, vermochte in Italien nicht mehr als den Status 
quo zu halten. Dabei stützte er sich übrigens im wesentlichen auf seine 
persönliche Streitmacht ; denn die Reichstruppen waren anderswo 
engagiert: an der südägyptischen Grenze gegen die Blemmyer, in Afrika 
in beständigen Aufständen der Vandalen, an der Donau gegen die 
Slawen.

Während Rom vorübergehend aufgegeben werden mußte, blieb 
Ravenna auch in den schwersten Jahren als Sitz des Exarchen, des 
kaiserlichen Statthalters* das byzantinische Kraftzentrum in Italien, 
ja als Pflegstätte der Kunst erlebte die Stadt sogar eine beachtliche 
Nachblüte. Von der Kirche San Vitale mit den berühmten Mosaikbildern 
des Kaisers und der Kaiserin war bereits vorhin die Rede. Der Bau 
war unfertig, als Beiisar in der Stadt seinen Einzug hielt; im Jahre 547 
konnte die Kirche geweiht werden, ein oktogonaler Kuppelbau, außen 
verhältnismäßig schmucklos, dafür um so reicher und reizvoller in 
der Innengestaltung. Auch zwei Basiliken, deren Bau ebenfalls zur 
Zeit der ostgotischen Herrschaft begonnen worden war, fanden ihre 
Vollendung: San Apollinare Nuovo und San Apollinare in Classe, dem 
alten Hafen der Stadt.

Und schließlich ist die 545 gestiftete Kirche San Michele in Affri- 
cisco zu nennen, deren Apsismosaik zu den glänzendsten Exponaten 
des Berliner Bode-Museums gehört. Ein jugendlicher, bartloser Christus 
ist mit dem Siegeskreuz zwischen den Erzengeln Michael und Gabriel 
im Hauptbild dargestellt, darüber im Fries der bärtige Christus als 
Weltenrichter, umgeben von Erzengeln und Engeln. In der Unnahbarkeit 
und Erhabenheit seiner Gestalten unterscheidet sich das Mosaik von 
San Michele durchaus von Vorgängern und darf als eines der ersten 
Zeugnisse dezidiert byzantinischer Malerkunst angesprochen werden. 
Sein Meister ist wohl auch nicht in Ravenna, sondern in der Hauptstadt 
zu suchen.

Als am 28. Juni 548 Theodora nach 21-jähriger Ehe starb, war 
trotz aller voraufgegangenen Kämpfe und Entbehrungen die politische 
und militärische Lage des Reiches alles andere als hoffnungsvoll. Nicht 
nur daß die Perser im Osten und die Goten im Westen die byzantinischen 
Streitkräfte bedrängten, fielen in Illyrien und Thrakien die Slawen ein 
und drangen bis an die Befestigungsanlagen von Konstantinopel vor. 
Die Defensivkräfte, die dem Kaiser zur Verfügung standen, waren 
schwach; es fehlte an Geld und an Truppen, und deren Zuverlässigkeit 
war zudem durch Verschwörungen und Insurrektionen gelähmt. Zum 
Glück für das Reich erlagen jedoch auch dessen Hauptgegner zuneh­
mender Erschöpfung. Zum Oberbefehlshaber auf dem italienischen 
Kriegsschauplatz war der Eunuch Narses ernannt worden, ein Armenier 
von ungewöhnlicher Tatkraft, die sich mit diplomatischer Verschla­
genheit paarte. Mit neu gesammelter Streitmacht schlug er 552 die 
Goten an der Via Flaminia aufs Haupt; ihr König Totila fiel in der 
Schlacht. Aber erst zwei Jahre später konnte Italien als endgültig pazi-



ΐδ4 j. Irmscher

fiziert angesehen und in Gestalt der reaktionären Pragmatica sanctio 
die byzantinische Verwaltung eingeführt werden so, wie es Justinian 
schon 15 Jahre früher beabsichtigt hatte. Mehr noch als das: Innere 
Auseinandersetzungen in der spanischen Westgotenherrschaft ermög­
lichten es, zu intervenieren und die Mittelmeerküste bis hin zu den 
Säulen des Herkules in Besitz zu nehmen. Im Osten war gegen eine hohe 
Tributleistung schon seit längerem ein Waffenstillstand mit den Persern 
eingehandelt worden, der endlich 562 in einen 50-jähiigen Frieden um­
gewandelt werden konnte; das umstrittene Lazenland fiel dabei den 
Byzantinern zu, die sich freilich auch diesmal zu beträchtlichen Zahlun­
gen gegenüber ihren persischen Partnern verpflichten mußten.

So war, als das Leben Justinians zur Neige ging, sein Ziel, das 
Imperium Romanum wiederherzustellen, in wesentlichen Stücken 
erreicht. Im Osten galten, aufs Ganze gesehen, die alten Grenzen; 
im Norden allerdings hatte sich nicht einmal die Donaulinie in ihrer 
gesamten Ausdehnung halten lassen; Gallien, Britannien und der 
größere Teil der Pyrenäenhalbinsel hatten dem Reichsverband nicht 
wieder eingegliedert werden können. Aber auch der verbliebene Gebiets­
stand, wie ihn die Karten aufzeigen, war nicht unangefochten; agile 
Nachbarn — Langobarden, Gepiden, Heruler, Slawen, Bulgaren, 
Anten, Hunnen und andere mehr — bedeuteten ständige Bedrohung, 
welche die byzantinische Staatsmacht mit verschiedenen Mitteln abzu­
wehren versuchte: indem sie Geldzahlungen leistete, die freilich nur 
die Begehrlichkeit anreizten; dadurch, daß sie Barbarenfürsten glän­
zende Titel verlieh oder sie durch Heiraten mit der Oberschicht des 
Reiches zu verbinden suchte, und nicht zuletzt durch diplomatische 
Intrigen, welche die Völker gegeneinander ausspielten. Eine solche 
Politik erforderte ungeheure Finanzmittel, die nur über eine durchorga­
nisierte Steuerverwaitung und mittels erbarmungslosen Drucks auf 
die Bevölkerung zu beschaffen waren. Dabei erwuchsen der Zentral­
gewalt unlösbare Probleme aus dem bereits angeführten Umstande, 
daß die Großgrundbesitzer, in deren Händen der überwiegende Teil 
des bebauten Landes lag, sich weitestgehend zu verselbständigen und 
die Masse der von ihnen abhängigen halbfreien Kolonen ausschließlich 
in ihrem eigenen Interesse zu exploitieren suchten.

Der Erhaltung und Weiterentwicklung der Produktivkräfte des 
Landes galt die besondere Aufmerksamkeit der kaiserlichen Regierung, 
ging es doch darum, die ständig gefährdete Handelsbilanz aktiv zu 
halten. Seine beherrschende Stellung als Mittler des Warenaustauschs 
zwischen Ost und West hatte Konstantinopel nach wie vor inne, wenn­
gleich infolge der langwierigen Kriege der Wirtschaftsverkehr mit 
Italien hinter dem Orienthandel zurückstand. Namentlich aus den 
Werkstätten Syriens und Ägyptens führte Byzanz Stoffe, Geschirr und 
Schmucksachen, aber auch Wein aus, während es neben Pelz- und 
Lederwaren chinesische Seide, und zwar in beträchtlichen Mengen, 
importierte. Da dieser Seidenhandel bislang fast ausschließlich durch 
persische Vermittlung ging, was ihn verteuerte und politisch anfällig 
machte, war es verständlich, daß man sich einerseits um neue Handels-



bas Zeitalter Justinians 185

Straßen bemühte — etwa den Seeweg durch den Indischen Ozean — und 
andererseits dem Geheimnis der Seidenerzeugung auf die Spur zu 
kommen suchte, ein Bemühen, das von Erfolg gekrönt war und die 
Herausbildung eines Staatsmonopols ermöglichte.

Daß Gebrauchs- und Kunsthandwerk in Blüte standen und durch 
die Repräsentationsbedürfnisse der herrschenden Klassen — der 
Großgrundbesitzer wie der Reichsbeamten und des hohen Klerus — 
gefördert wurden, ist verständlich. Wir wiesen bereits auf das Mosaik 
als typisch byzantinisches Produkt hin ; hinzu treten Gewandstickereien, 
Holzschnitzereien, wie sie namentlich in Ägypten gepflegt wurden, 
und Elfenbeinarbeiten — ich hebe besonders die sogenannten Konsu­
lardiptychen hervor, Doppeltafeln, mit denen der Konsul zur Erhöhung 
des eigenen Ruhms seine Freunde zu beschenken pflegte. Und nicht 
zuletzt ist der Buchmalerei zu gedenken, in der hellenistisch-alexandri- 
nische Vorbilder fruchtbar weiter entwickelt wurden, um selber als 
Vorbilder für spätere Epochen zu dienen. Als bedeutendste Denkmäler 
religiöser Thematik nenne ich die sogenannte Wiener Genesis mit 
ihren Darstellungen voller Dynamik, in denen auch die Elemente der 
Landschaft zur Geltung kommen, ferner den Kodex von Rossano mit 
Evangeliumsszenen auf abstrakt purpurnem Hintergrund, schließlich 
das Evangeliar der Biblioteca Laurenziana zu Florenz, das der Mönch 
Rabula 586 in einem mesopotamischen Kloster zum Abschluß brachte. 
Als markantestes Beispiel weltlicher Thematik endlich sei auf die Arznei­
mittellehre des griechischen Arztes Dioskurides Pedianos (1. Jahrhun­
dert) hingewiesen, von der die österreichische Staatsbibliothek eine illu­
minierte Handschrift besitzt, die höchstwahrscheinlich bereits dem 
beginnenden 6. Jahrhundert zugehört. Daß man angesichts der Zeit­
tendenz des Sammelns und Bewahrens der Pflege des Buches besondere 
Aufmerksamkeit schenkte, ist leicht zu verstehen.

Am 11. November 565 starb Justinian nach einem erfüllten Leben, 
und mit ihm ging eine Konzeption zu Grabe, die Jahrhunderte hindurch 
das politische Denken des Orbis terrarum beherrscht hatte. Scheinbar 
war der Versuch gelungen, das Imperium Romanum zu restaurieren : 
Sein Gebietsstand war im wesentlichen wieder erreicht, das Recht als 
der Hauptinhalt der Staatsideologie war kodifiziert in Zusammenfassung 
der Leistungen der klassischen römischen Jurisprudenz, und das Latei­
nische wurde als Sprache der Verwaltung und des Militärs auch im 
seit jeher hellenischen Osten verwendet. Aber trotz solch äußerlicher 
Erfolge läßt sich nicht übersehen, daß das Justinianische Restaurations­
werk neu ins Leben zu rufen sich bemüht hatte, was nach historischer 
Gesetzmäßigkeit überholt und nicht wiederholbar war. Der Kaiser 
selbst wollte als römischer Imperator gelten, aber indem er die Herr­
scherfunktion aus der christlichen Ideologie heraus bestimmte, wurde 
er zum Prototyp des byzantinischen, d. h. mittelalterlichen Basileus. 
Das Corpus juris, das seinen Namen durch die Jahrhunderte trug, 
könnte den Eindruck hervorrufen, als sei die klassische Sklavenhalter­
ordnung zu seiner Zeit noch in voller Geltung gewesen; in Wirklichkeit 
jedoch war die Sklavenklasse schon seit Jahrhunderten nicht mehr



186 J. Irmsehef

die bestimmende Kraft des Produktionsprozesses, die Existenz des 
Kolonen aber, die jene Funktion Zug um Zug übernommen hatten, 
ist das Korpus bemüht zu ignorieren. Die Weltreichsidee, die einstmals 
auf dem römischen Sendungsbewußtsein aufgebaut werden konnte, 
bedurfte jetzt der Stützung durch die christliche Missionsidee; aber 
gerade in christlichen Denominationen schufen sich Völker der Ökumene, 
die sich ihrer selbst bewußt geworden, die Organisationsform zur Aner­
kennung ihrer Eigenständigkeit. Die Literatur — weniger die bildenden 
Künste — ging darauf aus, alte Formen und alte Inhalte neu zu beleben, 
und ihre Träger nahmen es bewußt in Kauf, daß die aus solcher Repri- 
stination erwachsenden Werke den Volksmassen unverständlich blieben, 
die im Begriff standen, sich ein eigenes, von den zeitgenössischen Gelehr­
ten zumeist verachtetes Schrifttum zu schaffen, das die Verände­
rungen des ideologischen Überbaus in den fortentwickelten sprachlichen 
Formen wider spiegelte. Und selbst das Lateinische vermochte seine 
Vorzugsstellung nicht zu bewahren; Justinian bediente sich in seiner 
späteren Gesetzgebung vorzugsweise des Griechischen, das binnen 
weniger Jahrzehnte die einstige Amsprache völlig verdrängen sollte, 
während gleichzeitig die Sprachen der dem Reiche einverleibten Völker 
ihr Recht als literarische Idiome anmeldeten und praktizierten.

So ist das Justinianische Zeitalter allenthalben gekennzeichnet 
durch Kompromisse, die ausgelöst sind durch den Versuch, der fort­
entwickelten sozialökonomischen Basis einen ihr nie mehr entspre­
chenden Überbau zu oktroyieren. Der Historiker der griechisch- 
römischen Sklavenhaltergesellschaft muß diese Epoche in sein Augen­
merk einbeziehen, weil in ihr in voller Bewußtheit die Antike noch 
einmal zum Leben erweckt werden sollte; recht eigentlich zugehörig 
aber ist das Justinianische Zeitalter zur byzantinischen, d. h. zur mittel­
alterlichen Geschichte, da in ihm die wirtschaftlichen und gesellschaft­
lichen Grundlagen und — wider den Willen ihrer Träger — die 
Ideologien vorbereitet wurden, die das griechische Kaisertum der 
Feudalepoche bestimmend ausprägten.

Das Justinianische Restaurationswerk hat seinen Schöpfer nur 
wenig überdauert. Die Eroberungen in Italien und Spanien gingen 
zum größten Teil bald wieder verloren und mit ihnen die erstrebte 
Universalmacht. Die Slawen überfluteten das Reichsgebiet, wur­
den seßhaft und veränderten entscheidend seine ethnische Sub­
stanz. Die wirtschaftliche und finanzielle Erschöpfung des Staates 
verschärfte den Klassenkampf, der sich bald in Auseinander­
setzungen der Zirkusparteien, bald in religiösen Kontroversen äu­
ßerte; auf den Trümmern des zentralistischen Absolutismus entflammte 
der Bürgerkrieg, der die römische Verwaltungs- und Heeresorga­
nisation endgültig zerbrach. Es bedurfte eines ganzen Jahrhunderts, 
ehe der byzantinische Staat sich neu zu formieren und zu konsolidie­
ren vermochte — die Kontinuität in weitestem Umfange während 
und dennoch eine neue Qualität verkörpernd.

Berlin. 3 . Irmscher.


