
ΠΑΣ(Ι : ΔΑΙ)ΤΑ

Βο ΧΙ-το годиште на нашево списание (стр. 172) ce имавме 
обидено да му ce доближиме на автентичниот текст на 4-иот и 
5-иот стих од 1-та песна на Хомеровата Илијада, задржувајќи ce 
главно на зборот πασι во изразот οίωνοϊσί τε πασι, како што стои 
во сите ракописи на Илијадата без искључок, и споредувајќи го 
со читањето δαϊτα (нам. πασι), како што имал предложено хеле- 
нистичкиот граматичар Зенодот, според традицијата што ни ja 
запазиле граматичарот Атенеј и схолијастот Евстатиј1). Сметајќи 
го читањето δαϊτα за Зенодотова конјектура, Атенеј и по него 
Евстатиј продолжуваат веројатно еден критички став на грама- 
тичарот Аристарх2) или можеби уште постар3) и укажуваат дека 
зборот δαίς кај Хомера не бил ншсогаш употребен за обележување 
јадењето и храната („гозбата“) на животните, забележувајќи дека 
Зенодот не го знаел ова и погрешно го употребил зборот δ /ϊτα  на 
вопросното место и определувајќи ce со тоа, и двајцата, за тради- 
ционалната лекција πασι. Така постапувале и повеќето понови 
издавачи на Илијадата4) иако некои гледале дека од содржинска, 
стилска и поетска гледна точка лекцијата δαϊτα на она место по- 
добро одговара одошто традиционалното πασι5).

Појдувајќи од овој факт и потсетувајќи дека кај некои стари 
автори од класичната епоха имаме неколку места, особено кај

*) Athen. I 12 E—F :. . .  καί έπί μόνων τών άνθρώπων δαϊτας λέγει ό 
ποιητής, έπι δέ θηρίων ούκέτι . άγνοών δέ ταύτης τής φωνής τήν δύναμιν Ζη­
νόδοτος έν τή κατ’ αύτόν έκδόσει γράφει οίωνοΐσι δέ δαϊτα τήν τών γυπών καί 
τών άλλων οιωνών τροφήν οΰτω καλών, μόνου του άνθρώπου χωροΰντος τό ϊσον 
έκ τής πρόσθεν βίας. Eustath., Comm. in Hom. Iliad., р. 19, 45ѕ.: εί δέ Ζηνό­
δοτος άντί του πασι γράφει δαϊτα, σφάλλεται^ φησι* δαϊτα γάρ έπί μόνων άν­
θρώπων "Ομηρος τίθησιν.

δ) Види K. Lehrs, De Aristarchi stud. Homer., p. 96.
a) Според мнението на Е. Schwartz, цитирано кај Р. Cauer, Grundfragen 

der Homerkritikz, Leipzig 1921, стр. 57; cf. Id., o. c., стр. 61 (фусн. 7).
4) Како на пр. P. Mazon (avec la collaboration de P. Chantraine . . .  P. 

Collart. . .  et R. Langumier), Introduction à Г Iliade, Paris „Les Belles lettres“ 
1948, p. 22: „ . . .  Quelques-unes des variantes attribuées à Zénodote nous ont 
paru s’imposer2 | (2· En revanche, nous n’avons pas cru devoir, A 5, préférer 
à la leçon de toute la tradition οίωνοϊσί τε πασι la lecture οίωνοϊσί τε δαϊτα, 
qu’ Athénée attribue à Zénodote et que Γ on a voulu justifier par des rapproche­
ments comme Eschyle, Suppliantes 800 etc.).“

5) Како на np. W. Leaf, The Iliad2, Vol. I (London 1900), ad loc. (p. 4).

2 Ziva Antika



18 М. Д. Петрушевски

класичната трагичарска тројка Ајсхил, Софокле и Еврипид6), што 
можеме да ги сметаме како реминисденции на ова познато место 
од Илијадата, сакавме уште еднаш да подвлечеме дека читањето 
на Зенодота не само што не е без никаква основа, ами дека има 
дури и извесна предност над традиционалното πασι, зашто или 
зборот δαιτα  или δεΐπνον одн. δείπ να  или δόρπα во врска со спом- 
натиот τόπος можел да ce наоѓа во една многу постара традиција 
од онаа што ни ja запазиле подоцнешните папируси и ракописи 
на Илијадата или нејзини цитати кај старите класични и покла- 
сични автори.

Водејќи пак сметка и за она што ни кажуваат Атенеј и Евстатиј, 
одн. граматичарот Аристарх, или пред овега можеби некој од перИ'* 
патетичарите7), за значењето и употребата на зборот δαίς кај 
Хомера, мислевме дека и ние, како толку други пред нас, можеме 
да ja сметаме лекцијата δαιτα не само како проста поправка и 
конјектура на Зенодота, нам. содржински послабото читање πασι, 
ами како една лекција и верзија без малу равноправна со πασι, иако 
ja нема во ниеден од старите ракописи на Илијадата, која отвара 
можност за едно ново третирање на проблемот за автентичноста 
на овој толку познат и расправан Хомеров текст.

Затоа ce обидовме да ги измириме, ако ce може, овие два 
спротивни става: стилската и содржинска слабост на традицио- 
налниот израз πασι одн. подобрата содржинска и поетска страна 
на верзијата δαιτα и познатата забелешка и факт дека δαίς не 
било употребено во Хомеровата поезија во врска со животни, 
но секогаш за луѓе и богови, кои кај Хомера и инаќу, во опишу- 
вањето на нивните разни животни односи и потреби, малу ce разли- 
куваат од лугето, та си позволивме да ja оснажиме лекдијата на 
Зенодота поврзувајќи ja со спомнатите реминисценции, особенб 
кај класичните трагичари, но не во нејзината првобитна форма, 
со зборот δαιτα, ами само содржински, определувајќи ce за еден 
друг Хомеров синонимен збор, кој би бил употребен кај Хомера и 
во врска со животни, каков што е зборот δεΐπνον или δόρπα, од 
кои последниот е употребен кај Хомера и во плурал, додека од 
првиот немаме документиран плурал ни во Илијадата нд во Оди- 
сејата.

Ако ja земеме, макар и за момент, конјектурата δόρπα (шш 
δείπνα) за возможна и поверојатна од „конјектурата" δαιτα на

e) Aisch., Supplie. 800 ѕ.: κ υ σ ί ν  δ’έπειθ’ ε λ ω ρ α  κάπιχωρίοις
δ ρ ν ι σ ι  δ ε ΐ π ν ο ν  ούκ άναίνομαι πέλειν. 

Sophocl., Ajax 830: ριφθώ κ υ σ ί ν  πρόβλητος ο ί ω ν ο ϊ  ς θ’ ε λ ω ρ. 
Id., Antig. 205 s. . . .  καί π ρ ο ς  ο ι ω ν ώ ν  δ έ μ α ς

καί π ρ ο ς  κ υ ν ώ ν  έ δ ε σ τ ό ν  αίκισθέν τ’ ίδεΐν. 
Euripid., Ion 505 s. : πτανοΐς έξώρισε θ ο ί ν α ν

θ η ρ σ ί  τε φ ο ι ν ί α ν  δ α ι τ α .
Id., Hec. 1078 s.: σφακτά κυσίν τε φ ο ι ν ί α ν  δ α ΐ τ ’ άνή- | 

μερόν τ’ ούρείαν έκβολάν.
7) Според Ε. Шварц (в. ja нашата фуснота 3),



Πασ(ι : δαι)τα 19.

Зенодота, со оглед и на стилската и на поетската страна на двата 
збора, од кои зборот δεΐπνον ja има предноста над δαΐτα со тоа' 
што е употребен кај Хомера и во врска со животните8) a не сама, 
со луѓето, согласувајќи ce со фактот дека традиционалната лекција 
πασι е уште помалу веројатна од веќе приведените соображенија, 
тогаш е човек склон и формата и зборот έλώρια од претходниот 
стих да ги разбере и интерпретира малку поинаку одошто досега, 
во старата формуладија со лекцијата πασι или со δα ΐτα , со која не 
ее слага во род ш  број, a со πασι дури ни во падеж. Во ново пред- 
ложената ситуација зборот έλώρια не е нужно да ce разбере како 
именка во акузатив плурал од ελωρ, ами може да ce земе како 
акузатив плурал од средниот род на изведениот посесивен адјектив 
од ελωρ —  έλώριος — што би ce слагал со предложеното δόρπα  
(или δείπ να) во род, број и падеж.

Оттука поправо и појдува М. Марковик кога сака да докаже 
дека нашата конјектура δόρπα (или δείπ να) нам. δα ΐτα , со толку- 
вањето на έλώρια како посесив од δόρπα одн. δείπνα , е неверојатна 
и непотребна, повикувајќи ce на добро познатите авторитети 
Е. Швицер (GGI 470: „Augenblicks-Plural“), Ј. Фриск (G. et, Wb., 
s. V. έλεΐν: „metrische Variante“) и П. Шантрен (Gramm. Homer3. 
I 96), кај кои e 1) формата έλώρια објаснета како плурал од ελωρ 
(во подолга форма) на -ια  од метрички соображенија; 2) дека 
„бипартитната конструкција“, т. е. поврзувањето на έλώρια со 
κύνεσσιν a на δα ιτα со οιωνοϊσι, οε среќава и кај атичките трагичари 
(како што ce гледа и од издаиието на Илијадата од W. Leaf, ad loc., 
во полза на лекцијата δαίτα) кои претставуваат според У. Лиф 
*,an apparent echo of the present passage, and δαΐτα  if a real variant 
is much older than Zenodotos“, повторувајќи ги цитатите од Ајсхил 
{Suppl. 800—01), Еврипид {Ion 505—06; Нес. 1078—79), Софокле 
{Aiax 830; cf. 3. С. Kamerbeek, Soph., Leiden, 1953, p. 179; Antig. 
205—06) и покрај нив приведувајќи ги уште Verg. Аеп. IX 485—86 и 
Apoll. Rhod. II 263—64, со други зборови дека нашето објаснение 
на έλώρια како епитет од δόρπα (или δείπ να ) не е задолжително.

Ние го разбираме колегата М. Марковиќ што не ce согласи 
со нашето објаснение и толкување на έλώρια и што не ja црими 
предложената од нас конјектура δόρπα (или δείπνα) нам. тради- 
ционалното читање πασι или нам. стилски и поетски подобрата 
верзија δαΐτα , што му ce припишува на Зенодота, па сепак не 
можеме да ce согласиме со него дека δαΐτα е автентичниот текст на 
ова спорно место, и ќе ce обидеме, во понатамошната дискусија 
околу овој проблем, повторно да му ce доближиме уште повеќе 
на Хомеровиот автентичен текст водејќи повеќе сметка и за тради- 
ционалното πασι, a не само за δαΐτα , и настојувајќи да ги објасниме 
и двете верзии.

8) Во супшосг тоа вреди само за зборот δεΐπνον кој е употребен во В 
383 за јадењето на коњите,

2!



20 М. Д. Петрушевскн

Редот и начинот на изложувањето во нашата спомвѓата куса 
белешка од Ж. A. XI 172 беше навистина таков што мораше 
да предизвика реакција, но суштината на проблемот не лежи во 
тоа. Не е битно дали зборот έλώρια ќе го разбереме како именка 
или придавка, иако признаваме дека човек можеше така да ja раз- 
бере нашата белешка судејќи по редот и Начинот на нашето изла- 
гање. Суштината на проблемов лежи во следниот (5.) стих, кај 
што имаме две верзии зад οίωνοισ ί τε: πασι, како што читаме во 
сите запазени папируси и ракописи, и δαΐτα, како што читал 
Зенодот според кажувањето на Атенеј и Евстатиј. Уште од најстари 
времиња па cè до нашите дни граматичарите и филолозите ce 
определувале или за едната или за другата лекција, прогласувајќи 
ja cera едната верзија за конјектура на Зенодот, сега другата лекција 
за поправка, за „лоша конјектура“ на Аристарх9). Некои филолози- 
издавачи, како напр. веќе спомнатиот У. Лиф10), во текстот ja 
усвојуваат лекцијата од ракописите πασι, a под текстот, во кри- 
тичниот апарат и во коментарот, ce изјаснуваат во прилог на 
верзијата δαΐτα, со што ce потврдува нашиот став дека проблемот 
не е дефинитивно решен и дека текстовата критика во врска со ова 
Хомерово место уште не го рекла својот последен збор.

Определувајќи ce за лекцијата δαιτα М. Марковиќ ja прима и 
аргументацијата на Наук11), Амајс—Хенце12), Лиф и на останатите 
застапници и бранители на спомнатата верзија, меѓу кои Виламовиц 
е најостар и најексклузивен13). Ние ќе ce обидеме да го образложиме 
напшот став, овој пат со повеќе аргументи и примери од самиот 
Хомер, но само во принцип, a не и нашите интерпретации и ковѓјек- 
тури конкретно, т. е. онака како што тие беа изнесени во нашата 
белешка, држејќи ce за принципот дека филологот е должен, кога 
ce застапува за една лекција или верзија на еден определен текст, 
да ги објасни и сите други лекции, како тие настанале и зошто ce 
определил за дадената или, ако не може да ce опредеди ни за една 
од две или повеќе лекции, да образложи зошто и да предложи, 
евентуално, едно трето, ново решение. Критичарот е должен да

9) Според мислењето на A. Nauck во Bull, de VAcad, impér. de sciences 
de S t. Pétersbourg, 12 (1868), стр. 428 ss. (цитирано според P. Cauer, o. c., 
стр. 57, фусн. 6); cf. Id. во Mélanges Gréco—Rom. III p. 9 ss., IV p. 428 ss.— 
B. и U. von Wilamowitz-Moellendorf, Homer. Unters. (Berlin 1884), стр. 20 и 385.

10) W. Leaf, 1. c. (p. 4) : „ . . .  The argument against it in Athenaeus (of- 
ten ascribed, though whithout ground, to Ar.), that H. never uses δαίς except of 
human banquets, is not even based on fact, s e e ü 4 3 . O n  t h e  w h o l e  δ α ΐ τ α  
s e e m s  i n t r i n s i c a l l y  a b e t t e r  r e a d i n g ,  b u t  w e  h â v e  n o  r i g h t  
t o  l e a v e t h e  u n i f o r m  t r a d i t i o n  o f t h e  M S S  (подвлеченото e 
наше — M. Д. IL).

n ) Спор. ja нашата фуснота 9 и в. ja следната фусн. 12.
12) Bo Anhang zu Homers Ilias (Schulausgabe) von K. F. Ameis, 3. um- 

gearb. Aufl. besorgt von Dr. C. Hentze, Leipzig (B. G. Teubner) 1896, I. Heft, 
d p . 38.

ls) Bo Homer, Unters., 1. c. (cnop. ja фусн. 9),



Πασ(ι : δαι)τα 21

води сметка за целата традиција на текстот и за сите различни 
лекции на едно определено место, израз или збор.

Новото во нашето предложено решение не лежеше само во 
интерпретацијата на έλώρια и во конјектурата δόρπα (или δείπνα), 
ами пред cè во пристапувањето кон спомнатиот текст и во тоа што 
сакавме еднаш да излеземе од дилемата πασι или δαΐτα. Има уште 
еден начин да ce најде задоволително решение кога имаме две или 
повеќе различни лекции: да не ce согласиме со ниедна од дадените, 
ами да го решиме спорното место или „компромисно“, како што 
тоа го прават некои издавачи (спор. го цитираниот пример на 
У. Лиф), или со помошта на „дивинаторната“ критика, преку 
конјектура. Во конкретниов случај ние не можевме да ce опреде- 
лиме ни за традиционалната лекција πασι, зашто е таа навистина 
слаба и безбојна од стилска и поетска гледна точка, ни за подобрата 
верзија δαϊτα, зашто неа ja нема во ракописите и зашто не можеме 
никако да ce согласиме со становиштето, што го застапуваше и 
Виламовиц, дека δαΐτα била автентична верзија a πασι. „лоша“ или 
Uyûaba „конјектура“ на Аристарх, па ни за компромисното решение 
на Лиф, зашто само во сосем ретки случаи можеме да имаме две 
автентични верзии, меѓу кои речиси никогаш не може да ce дојде 
во дилема која од нив е последната одн. најавтентичната. Случајот со 
πασι и δαΐτα не е таков. Во овој случај компромисот во сушност 
значи резервираност и неопределување ни за едната ни за другата 
лекција дефинитивно. A автентична во нашиов случај може да биде 
само едДа верзија: или една од двете цитирани или ни една од нив, 
но една трета која дава можност да ги разбереме и двете, да ги 
објасниме причините за нивната појава.

На ова место сметаме за потребно да ги спомнеме и другите 
забелешки на М. Марковиќ во врска со нашиот кус прилог, a тие 
ce содржат во последниот пасус од неговата статија Miscelanea, 
објавена во Годишникот на Филозофскиот14) факултет на Универ- 
зитетот во Мерида (Венесуела) „Humanidades“, год. III, том III, 
№ 9—1961, стр. 75—77, кој гласи (стр. 77):

„No hacen falta otros argumentos (e. g., la gran distancia 
del supuesto calificativo έλώρι,ος, dei sustantivo que determina, 
etc.) para refutar la lecciôn de Petrusevski. Por consiguiente, 
queda δαΐτα (documentado también en Iliad. XXIV 43 como 
comida de animales) como lecciôn la mas plausible“.
Kora ce решивме да го цитираме целиот последен пасус од 

неговата куса статија, тоа го сторивме најмногу поради фактот 
што во тој пасус има најмногу негово (т. е. од самиот автор Μ. М.; 
пред тоа главно ce наоѓаат цитати и мисли од поранешни автори) 
и што е типичен и со определувањето на М. Марковиќ за читањето 
δαΐτα, a не за традиционалното πάσι, иако во целата негова статија

14) Поправо на Хуманитарно-педагошкиот факултет („Facultad de Hu­
manidades y Educaciôn“, Universidad de los Andes — Mérida — Venezuela).



Ά Μ. ;Д. Петрушевски

има нешто типично што го характеризира методот на авторот, 
на неговата научна работа. . ^

Треба да кажеме уште веднаш, пред да завлеземе во суштината 
нанашата дискусија, во одбрана на ова или она мислење, дека иние, 
како што можеше тоа впрочем да ce види и од нашата белешка во 
Ж· A. XI 172, кога би имале да избереме една од двете лекции, 
ако не би знаеле ништо повеќе за нив, за Хомеровиот стил, за 
ракописната традиција и за „спорот" меѓу Аристарх и Зенодот, 
одн. за податокот од Атенеј (I 12 E-F) и од Евстатиј (19, 45ѕ.), без 
ceicâKBO двоумење би ce определиле за читањето на Зенодота (спор. 
го вториот пасус на нашата белешка).

Нам ни е мило што во дадениов случај и М. Марковиќ ce 
определи за лекцијата δαΐτα, кое и од содржинска и од поетска 
страна е секако една поубава верзија, a не за πασι, „безбојниот“ 
атрибут на οίωνοΐσι. Самиот факт што човек настојува да ce осло- 
боди, од традицијата, да кажеме поточно, од лошата традиција и 
консервативизмот многу значи и во животот воопшто, a особено 
во науката, кај што пред cè ce бара вистината, вистинската состојба 
на работите во едно определено време и простор, без рглед на 
сѓавот, на поранешната состојба и на ангажираноста на научните 
„авторитети44 во оваа или оиаа смисла.

Па сепак определувањето за верзијата δαΐτα нам. за тради- 
ционалниот текст πασι, не може да ce смета, во дадениов случај, 
како полно раскрстување со традицијата и со консервативизмот, 
зашто лекцијата на Зенодота е толку позната и популарна, штр 
започнала веќе одамна да не ce чувствува повеќе како Зенодотова 
конјектура, ами стекнала право на граѓанство без малу како тради- 
ционален текст. Само крајните и доследните консервативци го 
задржуваат тука традиционалниот збор од ракописите πασι. Вака 
постапуваат цовеќето издавачи држејќи ce за ракописната традиција, 
додека преведувачите, кои имаат повеќе разбирање за стилот, 
за убавиот израз, за поетската и естетската страна на текстот, 
ce определуваат во доста голем број за лекцијата δαιτα15).

Ние веруваме дека зборот δαιτα на она место поточно и по- 
добро ja погодува смислата и од поетска страна повеќе му одговара 
на текстот. Па сепак, кога би требало да редигираме едно издание 
на Илијадата, кој знае дали би можеле да ce решиме, зборот δαΐτα  
да го внесеме во текстот на Илијадата на вопросното место. Иако 
признаваме дека М. Марковиќ доста ни помогна да ce ослободиме 
од некои неважии детали во разрешувањето на проблемот за автен- 
тичноста на изразот во 5-иот стих од I-та песна на Илијадата, 
сепак можеме да кажеме дека со ставањето зборот δαΐτα  во. текстох, 
т. е. со натерувањето на проблемов во стариот колосек, ни нам 
лично a ни на нашата наука воопшто не и донесе ни еден ,ποηοβ 
ипоуверлив аргумент за автентичноста на зборот δαΐτα  на .волрос-

дѕ) Спор; го преводбт на Т. Маретиќ: ,;Пљен и птицама т ό-з



Πασ(ι : δαι)ΐα 23

Ηοτο место, иако веруваме дека смисловно δαΐτα одговара повеќе 
одошто πασι.

Ќе повториме уште еднаш дека филологот или критичарот, 
кога ce определува за една од две или повеќе верзии на еден кон- 
кретен текст, е должен да приведе нови и поуверливи аргументи во 
полза на усвоената верзија, или ако тоа не може да го стори, тогаш 
да бара едно ново, поинакво решение и да приведе една пообраз- 
ложена аргументација во прилог на тоа ново решение.

Појдувајќи точно од овој принцип и ce обидовме да најдеме 
ние едно трето решение, кое и од содржинска и од поетска страна 
би Hè задоволило повеќе одошто πασι или δαΐτα, Забелешката на 
Атенеј, во која податокот за Зенодотовата верзија може да биде 
позајмен од некој многу постар автор, и схолијата на Евстатија 
во врска со неа, како и третирањето на оваа контроверзија кај 
Лерс16), а и забелешката во Хомерскиот речник на X. Ебелинг17), 
па и коментарите на ова место кај разните издавачи, а особено кај 
Амајс-Хенце18) и Лиф19), и покрај спротивните тврдења и „утврду- 
вања“ на Наук, Ремер20), Шварц21) и други, не уверија дека δαΐτα 
на она место ја нема нужната „квалификација“ да ce смета за автен- 
тичен Хомеров текст, зашто, покрај другото, ова би било навистина 
и единственото Хомерово место кај што зборот δαίς би бил упо- 
требен, макар и фигуративно, за јадењето на животните. Стихот Ω 
43: (. . .  λέων δ’ ώς . . . )

εΐξας είσ’ επί μήλα βροτών ΐνα δαΐτα λάβησ^ν,
како што ce гледа и од Лерс (1. с.) и од Ебелинг (1. c.;cf. Ί .  Πανταζίδης, 
Λεξικόν 'Ομηρικόν, Άθήναι 1888, s. ν. δαίς) не само што би можело, 
ами е и поубаво и единствено правилно да ce интерпунгира зад 
μήλα, зашто тогаш и зборот βροτών не е безбоен и „необичен“22),

16) K. Lehrs, о. с., р. 95: „ Δ α ί ς ,  n o n  d i c i t u r  d e  b e s t i i s ,  s e d  
s o l o  d e  c i b o  h o m i n u m . . . “ Cf. p. 164: „ . . .  In usu vocabuli δαίς, ut 
in aliis multis apparet quaedam sermonis Homerici castitas, verbo, quod quasi 
natura sua quoddam humanae mansuetudinis signum impressum habebat (cf. δαίς 
έ'ί'ση), quod ad deorum venerationem spectabat (δαίς θεών) suam vim et quendam 
dignitatis locum conservantis. Posteriores nec sentiebant haec nec purgato Ho­
mero utebantur. . . “

17) Lex. ‘ Homericum, s. vi δαίς (стр. 269 b): „ . . . 43 (λέων) εϊξας είσ’ 
επί μήλα, βροτών hcc δαΐτα λάβήσιν, ubi non post βροτών interpungendum Α- 
then. I 12 e . . .  cf. Eust. 19, 45, Lehrs Ar. 87.161, Suid. s. ν. δαίτη . .

18) 1. c. (спор. ja фусн. 12).
* 19) o. с., стр. 3—4

20) Карактеристичен и поучен е примерот на A. Roemer, кој во 1885 
(во неговиот спис Über die Homerrezension des Zenodot, стр. 33) ce потсмевал 
со „убавата“ лекција δαΐτα, a 16 години подоцна (во статијата Aristarchea 
Rhein. Mus; 65 од 1911, стр. 334 ѕѕ.) ja признава δαΐτα како „првобитна и 
0динствено правилна лекција“ (cf. P. Cauer, 1. с.).

21) Е .чSchwartz, Adversaria, Göttingen 1908, стр. 7 s. (cf. P. Cauer, 1. c.).
' ” 22) B. Amëis—Hentze, Homers Ilias*, II. Bd. 4. Heft, стр. 99, ad loc.:

„ — βροτών ein u n g e w ö h n l i c h e r  Zusatz zu μήλα, aber im Munde des 
Gottes begreifliches“ (подвлеченохо e наше — M. Д. П.). . .



U M. Д. Петрушевски

туку употребен во една нормална и полна смисла во врска со 
δαΐτα  како негов посесивен додаток и еден синонимен и перифрас- 
тичен израз за μήλα одн. μήλον (μήλα =  βροτών δαΐτα би била един- 
ствената правилна логичка врска и објаснение)23).

Затоа тука немаат право и грешат и М. Марковиќ, и пред 
овега У. Лиф, и Амајс-Хенце24;, a пред сите Хајне25), кој прв указал 
на стихот Ω 43, кај што зборот δαΐτα би бил употребен за јадењето 
и храната на животните, мислејќи дека βροτών е директно поврзано 
со μήλα и дека интерпункцијата (запирката) треба да стои зад βροτώ ν, 
a не пред него и зад μήλα, како што гласел, по секоја веројатност, 
текстот и автентичната мисла на Хомер.

А. Наук26) е, како што ce гледа, најмногу „заслужен“ за затвр- 
дувањето на една заблуда, уште од „откритието“ на X. Г. Хајне27), 
дека βροτών во Ω 43 не треба да ce поврзе со δαΐτα, веројатно и 
поради неговата заинтересираност за сопствената конјектура 
βοών нам. βροτών на ова место28). Дали смееме за љубов на една 
сосема ненужна конјектура да го избришеме автентичниот збор 
βροτώ ν, затоа што овој збор погрешно сме го поврзале со μήλα 
нам. со δαΐτα?

Иако знаеме кој е Наук и каков авторитет уживал некогаш 
и ужива во извесна област и уште ден-денес, сепак не можеме за љу- 
бов на неговиот авторитет да ce согласиме со еден негов очигледно 
погрешен став одн. „заблуда“, како што веќе го употребивме овој 
израз погоре. И макар што сите издавачи на Илијадата, дури и во 
последно време, на ова место ja предаваат Шрадиционалната интер- 
пункција, како што читал Хајне и Наук, без да ja примат и кодјекту- 
рата на последниов, можеби и под влијание на Амајс-Хенце и Лиф, 
ние не веруваме во исправноста на таквото поврзување одн. одде- 
лување на предадените зборови во спомнатиот Хомеров стих. 
За нас е единствено правилна онаа интерпункција KOja ни дава 
најдобра и најлогична лекција и смисла: поврзувањето на зборот 
βροτών со ΐνα δαΐτα λάβησιν т. е. запирката пред βροτώ ν a  зад 
μήλα, зашто само тогаш е стихот наполно јасен и убав a зборот 
βροτών не е во „необична“ употреба, како што видовме и погоре.

23) Во слична функција ce наоѓа истиов збор δαΐτα во стиховите σ 
278—79 од Одисејата:

αυτοί τοί γ" άπάγουσι βόας καί ί'φια μήλα, 
κούρης δαΐτα φίλοΐσι, καί άγλαά δώρα διδουσιν, 

кај што изразот κούρης δαΐτα (φίλοισι) е додаток на објектот βόας καί ΐφια 
μήλα и дополнение на глаголот άπάγουσι за цел (βόας καί ΐφια μήλα: κούρης 
δαΐτα φίλοισι μήλα : βροτών δαΐτα).

24) Anhang, VIII. Heft, стр. 115 s.
аб) Спор. K. Lehrs, ο. c., стр. 96: „ . . .  Heynius „contrarium, inquit, do­

cet locus II. Ω, 43,“ . . .  Quis paullo attentior non statim intellegit, Aristarchum 
legisse εΐξας εΐσ’ επί μήλα, βροτών ΐνα δαΐτα λάβησιν . .

ae) B. Mélanges Gréco—Rom., III, стр. 11 (cf. Ameis—Hentze, Anhang, L c.).
27) B. Lehrs, 1. c. (cnop. ja фусн. 25).
a8) Cf. Ameis—Hentze, Anhang, VIII. H., етр. 116.



Πασ(ι : δοα)τα 25

Инверзијата βροτών ίνα δαΐτα, иако ретка, во поезијата e 
сосема возможна и лесно разбирлива, особено кога ce имаат пред 
вид метричките соображенија. Ако ги земеме сите зборови од 
стихот Ω 43 како однапред дадени и ако ce обидеме со нив да 
исконструираме хексаметар таков, кај што зборот βροτών би дошол 
на едно подобро место, зад ίνα или зад δαΐτα, ќе ce увериме дека 
тоа не е возможно, и единственото место кај што зборот βροτών 
метрички, a во исто време и логички, би можел сосема убаво да 
ce вклопи во хексаметар е само она што му го дал бесмртниот 
Хомер. Значи, и тука метриката била пресудна за местото на еден 
дел од текстот.

Дека истиов овој збор βροτών можел од истите соображенија, 
од истите м е т р и ч к и  причини, да ce најде во слична или дури 
и во понеобична, но сепак разбирлива инверзија кај истиов Хомер, 
имаме сигурен и многу характеристичен и поучен пример во 
Одисејата, ι 405:

~Н μή τίς σευ μήλα βροτών άέκοντος ελαύνει;

Приведениот пример е до толку поинтересен, позгоден и попоучен, 
што и комбинацијата на зборот βροτών со μήλα е по истиот распоред 
како во Ω 43 — μήλα βροτών, a овие ce наедно и единствените два 
стиха во целата Хомерова епопеја, кај што ce наоѓаат овие два 
збора (μήλα и βροτών) во ваква комбинација. И од второво место 
ce потврдува истото она што го констатиравме и кај Ω 43: дека 
од метрички, и само од овие, соображенија било неопходно да 
сенамести зборот βροτών зад μήλα, иако е генитив, во последниов 
случај, партитивен во зависност од неопределената заменка (μή) 
τις и неговото место логички му е директно зад τις. Логичкиот 
ред на зборовите во стихот ι 405, според тоа, би требало да биде:

~Н μή τις βροτών αήλά σευ άέκοντος έλαύνει;

И овде метриката го диктира како најдобро решение на хексаме- 
тарот она што го имаме веќе кај Хомера со зборот βροτών зад 
μήλα, иако и во дадениов случај не ce работи за μήλα βροτών, ами 
за μήλά σευ (scii. Κύκλωπος Πολυφήμοιο).

Да ce вратиме на Ω 43, кај што зад βροτών ce наоѓа ίνα (δαΐτα 
λάβησιν), и да видиме дали има кај Хомера уште една ваква или 
слична инверзија, во која сврзникот ίνα дошол на второ место во 
зависната реченица, зад еден генитив што би ce однесувал на еден 
збор, именка или заменка, одн. на објектот од реченицата. Една 
речиси идентична инверзија имаме во Хомеровиот стих од Илија- 
дата Ф 539:

άντίος έξέθορε, Τρώων ίνα λοιγον άλάλκοι.

Метриката и овде го диктирала редот на зборовите така што Τρώων 
морало да дојде пред ίνα a не зад λοιγόν или зад άλάλκοι. Ако ги



26 М. Д. Петрушевски

споредиме двата стиха, Ω 43 и Ф 539, ќе видиме дека во обата имаме 
иста инверзија, само со други зборови:

Ф 539 — (άντίος έξέθορε) Τρώων ΐνα λοιγόν άλάλκοι
Ω 43 — (εΐξας είσ’ επί μήλα) βροτών ΐνα δαΐτα λάβησιν

кај што e Τρώων ΐνα λοιγόν άλάλκοι =  ΐνα λοιγόν Τρώων άλάλκοι 
без малу исто како βροτών ΐνα δαΐτα λάβησιν — ΐνα δαΐτα βροτών 
λάβησιν.

Затоа треба еднаш да ce престане со м а л т р е т и р а њ е т о  
на стихот Ω 43 и со неговата употреба како доказ дека зборот δαίς 
кај Хомера бил употребен во врска и со животни одн. да го означи 
јадењето на животните (ѕверовите и птиците). Ако и прочуениот И. 
Бекер29) овде интерпунгирал пред βροτών a не зад него, имал секако 
повеќе право да постапи така, зашто сосема добро ja беше разбрал 
полната Хомерова мисла и метричките особености на неговиот 
стих; атоа што Наук, Хинрикс30) и други „авторитети“ (меѓу кои 
спаѓаат и веќе спомнатите Хомерови издавачи и коментатори 
Амајс-Хенце и Лиф) сакаат да ja задржат „традиционалната“ 
интерпункција со запирката зад βροτών, со што ja ослабуваат ло- 
гичката врска на зборовите во стихот, даваат само „класичен“ 
пример како и големи и добри филолози и познавачи на Хомера 
можат да дадат, поради оваа или онаа причина, лош коментар 
и погрешна интерпретација на одделни места и изрази во текстот, 
пример на с х о л а с т и ч к о  приоѓање кон Хомеровиот текст, 
кон неговата мисла и стих. Поради вакво разбирање на Хомеровиот 
стих, Наук си зел дури и слобода да го „поправи“ текстот на Хомера 
со атетирање на зборот βροτών и со замена на истиов со ненужната 
и сосем произволната конјектура βοών θ’. Тоа што Амајс-Хенце, 
Лиф и др. не ja примаат и неговата конјектура a само „традицио- 
налната“ интерпункција, може да биде само едно малку попрет- 
пазливо, но секако половично, решение, зашто токмо поради неа 
(поради погрешно ставената запирка) си остана зборот βροτών 
б е з б о е н  и „необичен“ вонеговатаупотребакако„детерминатив<4 
на μήλα. Примерот со стихот ι 405 (или Ф 539) убаво ja илустрира 
причината заради која βροτών (одн. Τρώων), како и секој друг збор, 
може да го мени своето место во стихот и како треба во такви 
случаи да ce постапува.

Затоа, во крајна линија, и „утврдувањетосс дали горното 
разбирање за употребата и значењето на Хомеровиот збор δαΐτα, 
особено во врска со стихот Ω 43, му припаѓа на Аристарх или на 
некој друг хеленистички филолог или полихистор, каков што беше 
и Атбнеј — кај што го наоѓаме горното тврдење за δαΐτα, за самата 
работа не е од пресудна важност и не смее да Hè заведе до таа мерка 
што да заборавиме на Хомеровиот стих и на цравилното разби-

29) Cf. Anhang, L e .
30) Bo Bursians Jahresbericht за 1880. година стр. 209 (cf. Anhang9 1. c.).



21Πασ(ι : δαι)τα

рање и интерпретирање на неговиот текст, на неговата мисла и 
метрика.

Горнава дигресија ни ce чинеше дека е најмногу нужна поради 
расчистувањето на некои с т а р и  з а б л у д и ,  a во конкретниов 
случај беше наменета како одговор на последната забелешка на 
М. Марковиќ од крајот на неговата статија во Humanidades (A. III; 
t. III, № 9, р. 77): „ .. . Por consiguiente, queda δαΐτα (documentadö 
también en Iliad. XXIV 43 conxo comida de animales) como lecciôn 
là mas plausible4'. Еве уште еден класичен пример како само е д н а  
з a п и р к a може да направи голема збрка во еден инаку јасен 
и не многу важен, без малу дури и безначаен текст. Ce разбира 
дека во конкретниов случај, и кога би го поврзале зборот βροτών со 
μήλα, макар колку да е тоа слабо и од стилска (одн. содржинска) 
и од поетска страна, поимот негов нужно би ce јавил како неиз- 
бежно дополнување на зборот δα ΐτα  во вториот дел од реченицата, 
особено поради значењето на глаголот (ίνα) λάβγ]σί.ν „да ja земе, 
т· е. одземе, грабне44 г о з б a т a (scii, од луѓето), зашто во свеста 
тоа ce поврзува веднаш со прашањето од κοϊο, кому да му ja ïpaône. 
Тоа е уште појасно, само ако ce знае вистинското значење и ети- 
мологијата на зборот δαίς, кој не може да ce оддели од глаголот 
δαίνυμι, (одн. δαίομοα) „делам44 и од најчестиот Хомеров израз 
δαίς έΐση: атрибутот έίσ τ -го определува уште појасно првобитното 
значење на δαίς како д е л одн. π ο р ц и ј а. Би било пак смешно да 
ce мисли дека δ α ΐτα  во цитираниот стих би можело да има значење 
н а д е л  или π о р ц и ј а, ако го поврземе со субјектот од реченицата, 
кој е λέω ν ,,лавот44, a поврзан со поимот βροτών, зборот δαΐτα е во 
својата нормална употреба и значење: тоа е д е л о  т (==порцијата), 
па според тоа и р у ч е к о т  (одн. гозбата) ш то  им  п р и п а ѓ а  
на  с м р т н и т  е (=луѓето), a лавот сака да им го земе (=грабне).

Но, зборот δαΐτα во A 5 не би бил така употребен. Онде не 
станува збор за некакво поврзување со поимот βροτών или άνθρώπων 
во оваа смисла. Напротив, самите луѓе овде би биле δαίς: тие би 
биле јадењето, ручекот или „гозбата44 на грабливите птици. Атоа е 
нешто друго, т. е. токмо она што мислеше и М. Марковиќ и другите 
именувани и неименувани филолози и издавачи на Хомера дека 
ѓо имаме и во Ω 43.

Некои, како на пр. Амајс-Хенце31), сметаат дека покрај Ω 43 
можеме да го земеме и Хомеровиот стих В 383 како доказ дека и во 
врска со животните можел да ce употреби спомнатиот збор, т. е. 
:δαίς. Дали било ова сторено поради тоа што виделе дека Ω 43 
ne е сосема сигурен како пример за горното значење или што мис- 
леле дека нема суштинска разлика меѓу зборовите δαίς и ,δεϊπνον, 
ние не можеме да кажеме; само стои фактот дека во В 383 не ce 
работи за зборот δαίς ами за δειπ νον , кој има и малку поинакво 
значење и поинаква употреба и етимологија.

âl) Anhang", I. Heft, стр. 38.



η Μ. Д. Петрушевски

Кога, значи, ќе ce елиминираат и двата спомнати стиха како 
несоодветни во врска со употребата на зборот δαΐτα во A 5, овој 
стих (т. е. A 5) останува тогаш како единствен пример кај што δαίς 
значи храшЈадење на животни одн. за грабливите птици, a δαΐτα на 
тоа место го нема во ракописите и знаеме — од Атенеј и Евстатиј — 
дека е лекција (или можеби конјектура) на Зенодот. Затоа пробле- 
мот на πασι и δαΐτα во врска со стихот A 5 не можеме да го сметаме 
за решен, макар колку да е δαΐτα подобра верзија и од смисловна 
и од поетска гледна точка одошто традидионалното πάσι од ра- 
кописите.

Што ce однесува до претходната забелешка на М. Марковиќ 
во врска со оддалеченоста на зборот έλώρια, сфатен како епитет 
од конјектуралното δόρπα (или δείπνα) — ,Да gran distancia dei 
supuesto calificativo έλώριος, dei sustantivo que determina“ — треба 
да кажеме дека тоа не е некоја сериозна причина или непозната 
работа од поезијата, па ни од Хомеровата, или дека тоа не може 
ни да биде толку важно за сите оние што ги познаваат „каприците“ 
на метриката со нејзините необични и тешки инверзии, како што, 
донекаде само, и видовме во претходното наше изложение со приве- 
дените примери, та и прашањето за оддалеченоста на атрибутот 
од својата именка или на објектот од предикатот е една доста рела- 
тивна работа.

За да го илустрираме горното тврдење, ќе ce послужиме само 
со неколку примери, можеби не и најтипични, од Илијадата и 
Одисејата. Да го земеме на прво место самиот почеток на Илијадата 
(A 1—2), кај што атрибутот ούλομένην на првиот збор од 1-от 
стих μηνιν ce наоѓа во 2-от стих, зад 4 збора од кои два подолги 
(άειδε, θεά, Πηληιάδεω Άχιληος), што, изразено со метричка 
мерка, изнесува 20 м о р и  (=кратки слогови), додека έλώρια од 
нашето конјектурално δόρπα би било оддалечено с а м о  1 5 м о р и  
(или 4 збора од кои едниот е частичката τε).

Или да го земеме 31-от стих од истата песна, кај што рела- 
тивниот партицип έποιχομένην, што ce однесува на заменката 
μιν (=τήν=Χ ρυσηίδα) од 29-от стих, е оддалечен од неа 36 м о р и.

Ќе земеме само уште два примера, за да ce види уште појасно 
колку е оддалеченоста на зборовите во една поетска конструкција 
релативна работа. Во О 596ѕ.:

*Έκτορ& γάρ oi θυμός έβούλετο κυδος όρέξαι 
Πριαμίδη, ινα νηυσί . . .

кај што патронимикот Πριαμίδγ) од индивидуалното име "Εκτορι, 
на кое ce однесува како атрибут, ce наоѓа зад 6 зборови и е одда- 
лечен од него 20 м о р и .  Или во Σ 83ѕ.:

ίσον έμη κεφαλή* τον άπώλεσα, τεύχεα δ’ ί;Εκτωρ 
δηώσας άνέδυσε πελώρια, θαύμα ίδέσθαι. . .

кај што атрибутот πελώρια од именката τεύχεα е оддалечен 15 мори, 
т. е. точно толку колку и έλώρια од предложеното δόρπα (или



Πασ(ι : δαι)τα 29

δείπνα). Последниов пример е најинтересен, зашто во него го 
имаме адјективот (во посесивна форма) πελώρια кој е изведен од 
именката πέλωρ, како што би можело да ce разбере и нашето έλώρια 
во врска со δόρπα или δείπνα, како посесивна форма на адјективот 
изведен од именката ελωρ, само со таа разлика што придавката 
πελώριος, како и именката од која е изведена таа, кај Хомера ce 
наоѓа во нормална и честа употреба, a έλώρια во A4 би било един- 
ственото место каде би била употребена посевивната форма на 
изведената придавка од именката ελωρ, од која е, впрочем, само 
еднаш употребена и плуралната форма ελωρα32 *). Кога би била 
онаа форма (т. е. έλώρια) и „Augenblicks-Plural“, како што читаме 
кај Е. Швицер (1. с.), пак би била еден άπαξ λεγόμενον. Ce разбира 
дека само поради сличноста на формите не би било сосема оправ- 
дано да ja прогласуваме за посесив38), ако нема некоја друга причина 
што би го наметнувала тоа толкување.

За да не ce добие впечаток дека сета оваа долга „расправа“ 
сме ja написале со единствена дел да ja одбраниме предложената 
конјектура δόρπα (или δείπνα) нам. Зенодотовата лекција δαΐτα или 
нам. традиционалното πάσι, сметаме за потребно, на ова место, 
да изјавиме дека и ние самите не сме биле наполно уверени дека 
тоа е единственото, a денес би рекле дури, и најверојатното решение. 
За да можеме пак со поголема сигурност да ce заложиме за едно 
подобро и поверојатно решение, би требало да објасниме како 
можеле на она место (А 5) да настанат спомнатите две верзии: 
πάσι и δαιτα.

Ако им веруваме на Атенеј и Евстатиј, a не знам за ошто не 
би требало да им веруваме на нивните јасни и сосема определени 
искажувања во врска со еден исто така наполно определен, кон- 
кретен текст, тогаш δαΐτα е само една конјектура на Зенодот, 
a πάσι би бил автентичен текст. Последново, ce разбира, не смееме 
да го разбереме сосема буквално, ами така како што е, т. е. к a к о 
т р а д и ц и о н а л е н т е к с т ш т о  ce н а о ѓ а л в о р а к о п и с и т е  
уште во времето на Аристарх и пред него и што останал во рако- 
писите и подоцна како традиционална лекција, к а к о  в у л г а т а .

Според некои од поновите филолози на XIX-от и ХХ-от век, 
меѓу кои како најеминентен ce наоѓа Виламовиц, πάσι не е тради- 
ционален текст, ами лекција, па дури и конјектура, на Аристарх, 
a δαΐτα подобра лекција на Зенодот или дури и „автентичен“ 
текст, напуштен подоцна под влијание на Аристарховата „конјек- 
тура“ . И кога би ce согласиле со Наук, како што тоа го направил 
Виламовиц, дека е точен закључокот на Лерс, како да не ce согла- 
сувал Аристарх со лекцијата δαΐτα  и ce застапувал за верзијата

32) Во Илијадаша Σ 93.
зѕ) Интересно е дека и еден од схолијастите оваа форма ja сфатил како 

посесив: καί κτητικόν τό έλώριον, φ εχρήσατο άντί *ελωρ* (в. E. Maass, Scholia 
Graeca in Hom, lliad, Townleyana, ad loc. — p. 4, 11. 11—12).



30 М. Д. Петрушевски

πασι, сепак· не можеме никако да го примиме за точен и правилно 
изведен и закључокот на Наук и на Виламовиц: дека зборот πασι 
бил конјектура на Аристарх.

И кога би ce бавел Аристарх a не Зенодот со конјектурална 
критика34 *), тешко би можеле да ce согласиме со спомнатиов закљу- 
чок на Наук и Виламовиц, зашто во конкретниов случај и двајцата 
наполно ja игнорираат традицијата на ракописите кои, с и т е д о 
е д е н, го предаваат зборот πασι, значи „конјектурата44 на Аристарх, 
a ни еден од старите схолијасти не го кажува тоа и не знае за некаква 
интервенција на Аристарх на ова место. Во врска со ова место 
ни еднаш не е спомнато името на Аристарх. Ние не знаеме дури 
ни дали е лекцијата πασι онаа за која ce определил и зacтaпybaл 
Аристарх. Целата приказна за „спорот помеѓу Аристарх и Зенодот44 
е само една модерна хипотеза која започнува од Лерс и ce продол- 
жува до нашите дни.

Кој може да верува дека старите граматичари и схолијасти 
не би ja знаеле или не би сакале да ни ja кажат вистината онака 
како што била, a само „лоиште јазици44 на Атенеј и Евстатиј да ни 
гокажуваатточнообратното?Однетрпениелии л и ч н а  о м р а з а  
кон Зенодот? Како тоа да ни еден ракопис на ова место нема δαΐτα? 
Како тоа да ни еден препишувач не можел да ja одбегне строшта 
цензура на Атенеј, a naubnuom Евстатиј да ги познава работите 
само површно и добродушно да üobepyba на злонамерната интрша 
на Атенеј? Но Атенеј е многу помлад и од Аристарх, a уште повеќе 
од Зенодот. Тие не биле современици. A што да речеме за учениот 
солунски архиепископ Евстатиј?

Р а б о т и т е  не  с т о ј а т  т а к а .  Со ваков метод на текстова 
критика не можеме да ce согласиме и не го примаме, па макар да 
го примениле него abwopumeuiu какви што биле А. Наук и Улрих 
фон Виламовиц-Мелендорф. A што да речеме за начинот и тонот, 
за тешките и надуените зборови на последниов („.. .Nauck, der 
die a r i  s ta  r c h i  s e h e  s c h l e c h t e  c o n j e k t u r . ..  aus dem 
Prooemium der Ilias f ü r  a l l e  n i c h t  u n f r e i e n  k ö p f e  v e r ­
t r i e b e n  h a t . . . “, Homer. Unters. 20; или на стр. 385s. од ис- 
тата расправа: „ .. . έλώρια τεΰχε κύνεσσιν οίωνοισί τε δαΐτα behagt 
dem kritiker nicht, weil Homer δαίς nur vom menschlichen male 
sage, und um  s o l c h e r  t o r h e i t  w i l l e n  w i r d  δαΐτα in πκσι 
g e ä n d e r t 44)? Како да ce работеше за некаква многу важна 
расправа околу некој к р у п е н  п о л и т и ч к и  п р о б л е м  за 
кој треба да ce хараншраат gyxobuiüe. Па барем да беше вистина 
она што го тврдеше во врска со овој не многу значаен Хомеров 
текст. Работата е дотолку посмешна што еден инаку голем авто- 
ритет во нашата наука, „најголемиот класичен филолог на нашиот 
век44, како што ce вели во прирачниот речник на X. Ламер, нашол

34) B. Lehrs, о. с., стр. 375; cf. М. Sengebusch, Homerica diss. I, стр.
199; J. La Roche, Die homerische Textkritik im Altertum, стр. 61 и P. Cauer, 1. ç.



Πασ(ι : δοα)τα . 31

за потребно на овој не многу важен текст од Хомеровата Илијада 
два пати да ce врати, во истата расправа, и по тој повод да им држи 
лекции на оние што не ce согласуваат со неговото мислење, на 
„неслободните“ германски и негермански „глави“ и да прогласува 
за „лудост“ секое спротивно мислење и секој обид да ce „мени“ 
аВтентичното δαΐτα во πασι.

Меѓутоа, факт е дека πασι, иако поетски и стилски послаба 
лекција, ja имаат сите запазени ракописи на Илијадата како тради- 
ционален текст, како вулгата, a δαΐτα го наоѓаме само во схолиите, 
т. е. кај Атенеј и Евстатиј, одбележено како лекција или конјектура 
на Зенодот. Овој факт не може да ce собори со никаков аргумент 
и од никаков авторитет.

Кога ce задржавме на овие детали во врска со ова спорно 
место од Илијадата, тоа не го направивме само за да му читаме 
сега ние на колегата М. Марковиќ лекции од текстовата критика, 
ами за да илустрираме како можат поради пребрзото ангажирање 
за едно мислење, став или идеја, и големи филолози и авторитетни 
научници да припомогнат за зацврстувањето на едно погрешно 
мислење, на една заблуда. Затоа во ова прашање сме повеќе склони 
да ce согласиме со начинот и методот на П. Кауер35), со неговиот 
повоздржан став, но само со начинот a не и со неговите зборови: 
„Sicher ist nun πασι, eine Konjektur, und zwar eine falsche..

Πασι, може да биде само п о л о ш а  л е к ц и ј а о д  содржинска 
и поетска гледна точка, a δαΐτα малку подобра, но ни  е д н а т а  
ни д р у г а т а  не ни го п р е д а в а а т  сосема сигурно а в т е н -  
т и ч н и о т  Х о м е р о в  т е к с т .  Оние што ce застапуваат за 
мислењето дека πασι е конјектура ни еднаш не ce прашале: A како 
успеала таа л о ш a „конјектура“ да ce вовлече во сите ракописи 
од Илијадата и наполно да ja истисне подобрата и „автентичната“ 
лекција δαΐτα? Ако во кој и да е стар ракопис ja имало добрата 
верзија δαΐτα, како можела таа подоцна сосема да ce изгуби од 
сите ракописи?

Ако ce држиме за принципот дека филологот и воопшто 
научникот, кога помеѓу две или повеќе мислења, ставови или реше- 
нија не може да ce определи за ниедно од нив? може и треба да 
бара едно решение поинакво, поново, и да објасни, ако може, 
како настанале, кога ce работи за две или повеќе верзии на еден 
текст, разните лекции и како би можело да ce реконструира автен- 
тичното место, тогаш и во конкретниов пример би требало да 
постапиме на истиот начин.

Ако ce прашаме, како можело да ce дојде до лекцијата πασι во 
ракописите на Илијадата, и во најстарите, кога е таа стварно по- 
слаба и помалу веројатна верзија од лекцијата δαΐτα, која, од 
своја страна, е според тврдењето на старите схолијасти и граматици, Зб

Зб) Ibidem.



32 М. Д. Петрушевски

една конјектура на Зенодот, ќе треба да помислиме дека, во дадениов 
случај, автентичниот Хомеров текст на ова место можел да има 
нешто друго, еден трет збор, кој можел да личи по својата надво- 
решна слика, по формата, a можеби и по значењето на едната 
одн. другата предадена верзија, на πάσι и δαΐτα, и тоа формално 
можеби повеќе на πάσι a содржински на δαΐτα.

Во нашата прва белешка од XI-от број на Ж. А., предлагајќи 
ja конјектурата δόρπα или δείπνα, водевме повеќе сметка за лекцијата 
δαΐτα, a сосема малку или речиси никако за верзијата πάσι од рако- 
писите, што, мораме да признаеме, не беше сосема во ред. Ние 
денес гледаме дека решението на спорното место, на автентичниот 
израз од 5-от стих на Илијадата, не може да ce најде ако не ce земат 
пред вид и двете верзии на вопросното место, ако не ce води сметка 
и за .πάσι и за δαΐτα, кога ќе ce бара Хомеровиот оригинален 
израз, кој може на она место да биде и еден άπαξ είρημένον. Нам ни 
е денес јасно дека ни δόρπα ни δείπνα не го решаваат проблемов 
и од формална гледна точка, зашто ни едниот ни другиот збор 
не личат на πάσι по својата надворешна страна, за да можеме да ja 
објасниме појавата на традиционалната лекција πασι.

Затоа ние денес водиме сметка за обете верзии и мислиме дека 
на вопросното место можел да стои еден поредок и постар, веројатно 
ахајски, збор со значење јадење, храна, кој го немало, можеби, во 
другите одн. во сите грчки дијалекти и можел да биде заменуван 
во јонскиот и атичкиот дијалект со некој друг збор со исто или 
слично значење или со некој збор кој по форма бил сосема близок 
до него. Ние веруваме дека зборот можел да биде изведен од хоме- 
ровскиот глагол πατέομαι и да гласи παστά, т. е. еден поименичен 
неутрум плурал од претериталниот пасивен партидип (=вербалниот 
адјектив) παστός 3, од кој ja имаме негативната придавска форма 
άπαστος 2, документирана кај Хомера на неколку места36).

Дека зборот παστά одн. неговата основа не била сосема забо- 
равеДа ни подоцна, би можело да ce закључи по толкувањата на 
старите глосографи и схолијасти во врска со зборот παστάς, кој 
бил редовно изведуван од глаголот πάσαοθαι37), како да значел 
првобитно „соба одн. одделение за ручување“, „трпезарија“, a не 
од παραστάς παρστάς, како што ce изведува етимологијата на 
зборот во денешните етимолошки речници38). Старите граматичари

36) Еднаш во Илијадата, Т 346, и два пати во Одисејата: б 788 и ζ 250.
37) Schol. ad Apoll. Rhod. I 789: καλής δι5 άναστάδος] ήν ήμεΐς π α ­

σ τ ά δ α  λέγομεν. εΐ'ρηται δέ ούτως δ ι ά τ ό  έ ν  α ύ τ ή  σ ι τ ε ΐ σ θ α ι  ή μ α ς ,  
ο ΐ ο ν ε ί  πάσασθαι. cf. Hesych. s. ν. παστάδες· . . .  καί τόποι ένθα έδείπνουν 
άπό τοΰ πάσσασθαι & EM S. ν. παστάς: ήν ήμεΐς (προ)παστάδα λέγομεν* καί 
εΐρηται ούτως διά τό έν αυτή ήμας σιτεΐσθαι, παρά τό πάσασθαι. Απολλώνιος.

38) Β. на np. Boisacq или Hofmann, s, ν. παστάς.



Πασ(ι : δαι)τα 33

и лексикографи и етимологијата на зборот φάτνη одн. πάΟνη ja 
изведувале од истиот глагол π α τέομ α ί39).

По начинот на своето образување и по својата употреба 
зборот π αστός оди. супстантивизираниот неутрум παστόν и него- 
виот плурал παστά во значењето „јадење“, „храна“ би бил сосема 
во духот на грчкиот јазшс и на Хомеровиот дијалект, кај што ги 
имаме сличните образувања ποτόν „питие“, π ο τ η τ ό ν ,-τ ά  „птици“, 
βοτον, -το ΐσ ι, еден ά π αξ λεγόμ ενον (во Σ  521) „добиток“, φυτόν ,,рас- 
теиие" πρόβατον ,,овца", ξυστόν „копје“ или π ιστά  (scii, δρκία) 
супстантивизирано (=  π ίστις) „(до)верба“, итн. итн.

ЕдДа слична вербална изведенка употребена е кај Софокле: 
тоа е цитираиото έδεστόν (од Антшона 405). Цитираните изве- 
денки би можеле да бидат елиптични изрази, како што ce гледа 
оД веќе спомнатото πιστά (scii, ορκια) и од една низа слични 
изведенки, како што ce βροτοί, θνητοί (scii, άνθρωποί), κεστός (sciL 
ίμάς), μνηστή (scii, γυνή ), χυτή  (scii, γη ), στρατός (scii, λαός), Π λαγκ ταί 
(scii, πέτραι) итн. итн.

Ние, значи, денес мислиме де&а автентичниот Хомеров текст 
можел на ова место да го има зборот παστά ( : οίω νοΐσί τε παστά), 
од кој со време, можеби и поради недоразбирање на реткиот ахајски 
збор (кај Хомера би бил употребен само на ова место — значи 
еден άπαξ είρημένον!), a веројатно и поради слабата читливост на 
истиот во еден од најстарите ракописи на Илијадата, едните го 
читале πάσι, што им било формално блнско и појасно, иако псетски 
доста бледо, a другите δαΐτα, кое би можело да потекнува и од 
некој постар коментар или дури и глосем за пореткиот збор παστά, 
објаснет веројатно со еден синоним каков што е δαΐτα во лекцијата 
на Зенодота. При тоа е характеристично дека зборот πάσι го има 
почетокот од π αστά (т. е. првите три илн без малу четири букви, 
ако водиме сметка за блискоста на T со I), a кај верзијата δαΐτα 
завршокот (одн. двете последни букви -TA) и втората буква A 
ce еднакви со соодветните од παστά.

Не би можел човек лесно да ce ослободи од впечатокот дека 
и двете предадени верзии, и πάσι од ракописите и Зенодотоката 
δα ΐτα , ce поправо остатоци од една постара, заборавена и оштетена 
лекција παστά, која би можела да ce реконструира со помошта на 
обете верзии πάσι : δαΐτα, ако водиме сметка и за значењето на

8б) В. на пр. EM S. V. φάτνη: παρά τ& φαγεϊν φάγνη καί φάτνη. Δύναται 
δέ καί παρά τ& πατώ, τδ εσθίω, ώς τό πάσασθαι, πάτνη καί φάτνη. cf. Eustath. 
547, 2 SS. τής δέ φάτνης πρωτόθετον τδ φαγεϊν ή τδ πάσασθαι κατά τούς παλαι­
ούς, δ έστι γεύσασθαι (спор. кај истиот уште 658, 50 ѕѕ. и 1784, 43 ѕѕ.). —  
Кај поновите в. Н. Ebeiing, Lex Homer., s. v. φάτνη (ex πάθνη a πατέομαι ex­
plicant Benf. W. II 72, Curt. Et.4 493, Roscher Curt. Stud. I 2, 102). Ова ети- 
мологизирање кај старите е дотолку поинтересно што и словенскиот збор 
јасли ( = φάτνη) ce изведува од глаголот јадам одн. од неговата основа јад- 
со суфиксот -т1ЛО- (в. Miklosich, Et. Wb. d. slav. Spr. s. jad-), но според други 
зборот e изведен од истиот корен само со друг, попрост, суфикс (в. Pokorny, 
Idg. et. Wb. s. ed- на стр. 288 <  * ëd-s-li-).

3 Ziva Antika



34 M. D. Petrusevski

заборавената одн. оштетената и изгубената лекција (παστά =  δόρπα, 
δείπνα, δαΐτα) и за Хомеровата лексика, кај што глаголот πατέομαι 
и изведената привативна форма на неговиот претеритален партицип 
άπαστος ce наоѓаат во нормална употреба.

Дали и подоцнешниот грчки збор παστά ,,каша од варено 
жито“, „бунгур“ е во етимолошка врска со спомнатиов глагол, 
т. е. дали е истиот оној Хомеров заборавен збор, останат во едно 
потесно, специјално значење, што го имал можеби Хомеровиот 
збор άλφιτα (за којшто ce вели кај Хомера, β 290, дека е тоа μυελός 
άνδρών ,,мозокот на мажите“), или е изведенка од вербалниот 
адјектив на глаголот πάσσω, не можеме со сигурност да ce опреде- 
лиме, иако има извесна веројатност за првата етимологија.

Да кажеме на крајот и неколку зборови во врска со реминис- 
цендиите на вопросниот текст, особено кај старите трагичари. 
Најстарата реминисденција ce наоѓа кај Ајсхила (1. с.)5 каде што е 
употребен зборот δεΐπνον, кај Еврипида (11. сс.) ce употребени сино- 
нимите θοίνα и φοινία δαίς (два пати) a кај Софокла (1. с.) δέμας έ б ε σ­
τ ό V ... Ce разбира дека во античните реминисценции не можеме 
и не треба да го бараме автентичниот збор, ами само поимот и 
содржината, што е предавана со разни синонимни изрази. Тоа што 
го имаме кај Еврипида зборот δαΐτα двапати спомнат, со епитетот 
φοι,νίαν и двата пати, не мора да значи дека онде бил предаден 
автентичниот збор. Тоа впрочем не би требало никој ни да го 
очекува од една сосема слободна поетска парафраза. Не би било 
ни од методска гледна точка сосема во ред да ce очекува, лексиката 
и фрасеологијата кај Хомера и во драмата да ce поклопат. Тоа е 
дури отежнато и со различната метричка форма во обата поетски 
рода. Па сепак, содржински тие ja  потврдуваат верзијата δαΐτα, но 
само содржински a не и формално. A изразот παστά, за кој ние 
веруваме дека е автентичен, иако би бил на она место еден άπαξ 
λεγόμενον кај Хомера, ни ги објаснува и двете верзии, како од содр- 
жинска така и од формална гледна точка: πάσί, παστά δαΐτα, 
одн. πασ(^ : δαι)τα*).

Скопје. М. Д. TJeülpymebcKU.

RÉSUMÉ

M. D . Petrusevski: ΠΑΣ(Ι : ΔΑΙ)ΤΑ

Dans le tome XI de notre revue (p. 172) nous avons soutenu l’hypothèse 
que la version de Zénodote δαΐτα (dans l’Iliade A 5), du point de vue du sens, a 
toutes les chances d’être plus près du texte authentique de l’Iliade, ce qu’on ne saurait 
dire de la leçon traditionnelle πάσι, vu que les réminiscences de cet endroit homé­

*) Co задоволство можам да одбележам дека до иста комбинација и 
решение имал дојдено и мојот бивш професор Милан Будимир, за што можев 
да ce известам, во приватен разговор со него, откога статијава беше веќе 
наполно оформена и кабрана.



Πασ(ι : δαι)τα 35

rique, que nous rencontrons dans les oeuvres des poètes postérieurs et, surtout, 
chez les trois grands tragiques de Г époque classique, confirment le texte homérique 
de la version Zénodotienne en citant ou le mot δαΐτα ou bien un synonyme de celui-ci 
(δεΐπνον, θοίνα etc.)· Nous avons cru, en outre, faire un pas plus en avant en sup­
posant que le texte primitif de F Iliade pouvait avoir une version un peu différente 
de celles que nous a conservées la tradition littéraire de P antiquité, à savoir avec 
un synonyme de δαίς, peut-être δόρπα ou δείπνα.

D ’ un coté c’ était F affirmation d’ Athénée et le fait, comme nous allons voir 
plus bas, que le mot δαίς chez Homère n’ a pas une seule fois pris la signification de 
„nourriture, repas de bêtes“, qui nous avaient fait recourir à la conjecture δόρπα ou 
δείπνα (pour δαΐτα), et de F autre le fait que nous étions tombé d’ accord avec 
ceux des philologues, Zénodote étant à la tête de tous, qui croyaient πάσι moins 
conforme et faible du point de vue logique et du style.

D ’ autre part le mot έλώρια, qui est un άπαξ είρημένον chez Homère, 
par sa forme p o s s e s s i v e  (cp. la scolie de F endroit cité dans Dindorf—Maass, 
Scholia Graeca in Hom. Iliad. Townleyana, ad loc. : κ α ί  κ τ η τ ι κ ό ν ,  φ έχρήσατο 
άντί έλωρ) nous amena à F hypothèse qu’ il pouvait être vraiment un attribut 
possessif d’ un substantif à F acc. pl. n., c.-à-d. de notre conjectural δόρπα (ou δείπνα) 
et non de δαΐτα, qui est un acc. sg. f. Ce serait donc une expression έλώρια δόρπα 
„repas gagné de la proie“, qui se rapporterait non seulement aux chiens mais aussi 
aux vautours.

Notre conjecture δόρπα pour δαΐτα et F interprétation de έλώρια ont pro­
voqué une réaction rapide et une critique défavorable de la part de notre collègue 
M. Marcovich de Mérida (Venezuela). En ce qui concerne F interprétation de έλώρια, 
il la rejette comme superflue en rappelant F autorité de Schwyzer (GG 1 470: „Augen- 
blicks-Plur.“), de Frisk (GetWh., s. έλεΐν: „metrische Variante“) et de P. Chantraine 
(Gramm. Homér. I 96: „On a habituellement πτολίπορθος, mais au quatrième 
pied πτολιπόρθιος en t 504 et 530; άεθλον, άεθλα, mais au quatrième pied άέθλίον, 
άέθλια θ 08, ψ 537 etc. . .; Αίτωλός, mais Αίτώλιος en Δ 399, E 706. . .“) et 
affirmant que la forme pl. en -ta est employée metri causa.

M. Marcovich rejette aussi notre conjecture δόρπα (ou δείπνα) en se décla­
rant définitivement pour la version Zénodotienne δαΐτα. Il dit notamment: „No 
hacen falta otros argumentos (e. g., la gran distancia del supuesto calificativo έλώρια, 
del sustantivo que determina, etc.) para refutar la lecciôn de Petrusevski. Por consi- 
guiente, queda δαΐτα (documentado también en Iliad. XXIV 43 como comida de 
animales) como lecciôn la mas plausible“ .

Si nous avons décidé de traiter de nouveau la question de F authenticité du 
vers 5 de F Iliade surtout par rapport aux versions δαΐτα ou πάσι, ce n’ était point 
avec F intention de défendre notre conjecture δόρπα (voire δείπνα) ni F interprétation 
de έλώρια que nous avions proposées. C’ était d’ abord le désir d’ avouer que la 
critique de M. Marcovich nous a aidé de reconnaître les défauts de nos hypothèses 
et F intention de reprendre la solution du problème sur des principes plus solides; 
d’ autre part, nous avons constaté aussi le faible de la position de notre critique qui 
s’ est trop appuyé sur les autorités, même lorsqu’ il ne les a pas nommées, et qui est 
arrivé là d’ où nous étions parti: en embrassant la version δαΐτα et proclamant πδίσι 
inauthentique, comme F avaient déjà fait U. v. Wilamowitz—Moellendorff et d’ 
autres prédécesseurs.

Voici maintenant nos réserves et nos objections à la leçon δαΐτα :
1° L’ affirmation que le mot δαίς est employé chez Homère au sens de „repas, 

nourriture de bêtes“ n’ est pas tout à fait juste. Le vers Ω 43, cité par M. Marcovich et 
avant lui par W. Leaf (dans son édition de F Iliade de 1900, ad loc.) et Ameis—Hentze 
(dans leur Anhang, ad loc.) et avant tous par Chr. G. Heyne (cp. A. Lehrs, De Arist. 
stud. Hom., p. 96) pour démontrer F affirmation citée, n’ y peut nullement servir. 
Il est mieux et plus logique de lire avec E. Bekker, H. Ebeling, A. Lehrs et autres:

(Ω 43) εΐξας εΐσ’ επί μήλα, βροτών ΐνα δαΐτα λάβήσιν

avec la virgule après μήλα et non pas après βροτών, malgré tous les éditeurs de 
F Iliade, anciens ou modernes (cp. les réserves d’ Ameis-Hentze, ad loc. : „ β ρ ο τ ώ ν  
e i n  u n g e w ö h n l i c h e r  Z u s a t z  z u  μ ή λ α ,  aber im Munde des Gottes

3



36 M. D. Petrusevski

begreifliches“). Dans le vers cité, nous avons en effet une inversion βροτών ΐνα 
δαΐτα λάβησιν au lieu de ΐνα δαΐτα βροτών λάβ., dictée par la métrique, d’ une 
manière presqu’ identique à celle du vers Φ 539:

άντίος έξέθορε, Τρώων ΐνα λοιγόν άλάλκοι

où nous avons Τρώων ΐνα λοιγόν άλάλκοι pour ινα λοι,γον Τρώων άλ., dicté 
toujours par la métrique. D ’ autre part le même ordre des mots μήλα βροτών, 
imposé par les mêmes raisons métriques, se lit dans F Odyssée, i 405 :

μή τις σευ μήλα βροτών άέκοντος ελαύνει;

Il est un fait très bien connu que personne jusqu’ à présent ne se soit douté (dans les 
vers cités Φ 539 et i 405) de 1’ existence des inversions. Partant de F analogie entre 
les vers cités et le vers en question, nous insistons sans présomption sur la ponctuation 
proposée par E. Bekker et les autres, qui est, du point de vue logique, irréprochable 
et incontestable.

Voilà pourquoi les données d’ Athénée et son affirmation sur F emploi du 
mot δαίς chez Homère se trouvent tout à fait justifiées, le lien étymologique avec 
δαίνυμι étant évident.

2° La contestation de notre interprétation du mot έλώρια pour des raisons 
de d i s t a n c e  entre F attribut hypothétique έλ . et son substantif (le conjectural 
δόρπα ou δείπνα) n’ est pas, à ce point de vue, complètement correcte, vu F état 
réel de la syntaxe et de la métrique homériques. P r o c h e  et l o i n  sont des notions 
relatives, comme on peut le voir deces quelques exemples choisis tout fortuitement.

Prenons d’ abord le début de F Iliade: L’ adjectif ούλομένην (du 2e vers) 
qui se rapporte au substantif μήνιν (le premier mot du poème) en est éloigné de 
20 unités métriques (morae), tandis que F hypothétique δόρπα n’ en serait éloigne 
que de 15 de son attribut hypothétique έλώρια. Si nous prenons le 31e vers du même 
chant, le participe relatif έποίχομένην, qui se rapporte au pronom μιν ( =  τήν =  Χρυ­
σή ίδα) du 29e vers, en serait éloigné de 36 morae. Une situation semblable se trouve 
dans O 596s., où le patronymique Πριαμίδη se rapportant au nom individuel 'Έκτοpi 
en est éloigné de 20 unités métriques. Ou bien dans Σ 32s., où F attribut πελώρια est 
éloigné de 15 morae de son substantif τεύχεα, c.-à-d. autant que έλώρια de F 
hypothétique δόρπα. Le dernier exemple est intéressant aussi par la proximité for­
melle de πελώρια (dérivé de πέλωρ) et έλώρια (dérivé de έλωρ) exception faite de 
F emploi normal de πελώριος et de πέλωρ tandis que έλώρια et έλωρ se trouvent, 
dans un usage plus restreint chez Homère. En parlant plus précisément, έλώρια est 
même un άπαξ λεγόμενον dans la poésie homérique.

3° Le retour de M. Marcovich à la version δαΐτα, quoique celle-ci soit meil­
leure que le traditionnel πάσι du point de vue du sens et du style, de la même manière 
que notre conjecture δόρπα (ou δείπνα) au lieu de δαΐτα, n’ est pas tout à fait 
correct, parce qu’ on n’ y tient pas compte de la tradition des manuscrits, qui ont 
tous, sans exception, πάσι. Si δαΐτα était authentique, comment πάσι pouvait-il 
s’ introduire dans tous les mss.?

Partant de la question ainsi formulée nous avons abouti à la révision de notre 
opinion antérieure et à la conclusion que F on ne saurait trouver une solution cor­
recte du problème en vue qu’ en tenant compte de toutes les deux versions, de δαΐτα 
ainsi que de πάσι, en donnant une interprétation satisfaisante de la naissance de ces 
deux versions apparaissant très éloignées du point de vue de la forme et du sens.

Enfin, nous sommes arrivé à 1’ idée que le texte primitif a dû avoir pourtant 
quelque chose de tout à fait différent qui ne serait ni δαΐτα ni πάσι, mais un mot 
neutre qui, d’ après la forme et F écriture, pourrait paraître très semblable à πάσι et, 
d’ après le sens, être un synonyme de δαΐτα (voire δόρπα ou δείπνα). Ce pourrait 
être un άπαξ είρημένον chez Homère, selon toute apparence un ancien mot achaïque 
qui était hors d’ usage chez les Ioniens et les autres Grecs. Nous croyons qu’ il pou­
vait être un dérivé du verbe homérique πατέομαι qui est bien représenté dans F Iliade 
et F Odyssée et dont nous avons 1’ adjectif dérivé άπαστος, usité quatre fois chez 
Homère.

Il nous reste donc à faire un dernier pas pour découvrir le mot supposé : C’ est 
le neutre plur. de l’ adjectif verbal παστός, 3 — παστά, dont le dérivé privatif άπαστος



Π ασ(ι : δαι)τα 37

jouit d’ un usage normal chez le Poète, comme nous avons vu plus haut. L’ existence 
d’ une pareille formation chez Homère serait en plein accord avec les suivants dérivés 
verbaux: ποτόν „boisson“, ποτητόν „oiseau“ (littér.: „volant, volatile“), βοτόν 
(sous la forme unique βοτοΐσί dans Σ 521) „(menu) bétail“ (littér.: „pâturant“), 
φυτόν „plante“ , πρόβατον „mouton“, ξυστόν „lance“, πιστά (scii, ορκια) „foi, 
confiance“ etc. etc. Un pareil dérivé verbal se trouve employé chez Sophocle dans 
une des réminiscences mentionnées ; c’ est έδεστόν dans le vers 206 d’ Antig. (καί προς 
κυνών έ δ ε σ τ ό ν  αίκισθέν τ’ ίδεΐν), cité chez Μ. Marcovich (ρ. 77). Les dérivés 
cités seraient des expressions elliptiques comme le confirment le cité πιστά (scil. 
ορκια) et une série de dérivés comme βροτοί, θνητοί (scil. άνθρωποι), κεστός (scii, 
ίμάς), μνηστή (scil. γυνή), χυτή (scil. γή), στρατός (scil. λαός), Πλαγκταί (scil. 
πέτραι) etc. etc.

La conscience d’ un mot παστόν,-τά „repas, nourriture“ (littér.: „tout ce que 
F on peut manger“, „le manger“) n’ était pas complètement perdue chez les Grecs 
même à F époque postclassique, ce qu’ on peut voir de F étymologie du mot παστάς 
chez les grammairiens, les scoliastes et les glossateurs postérieurs, tel le scol. d’ Apoll. 
Rhod. I 789: καλής δι’ άναστάδος] ήν ήμεΐς π α σ τ ά δ α  λέγομεν. ε ΐ ρ η τ α ι 
δ έ  δ ι ά  τ ό  έ ν  α ύ τ ή  σ ι τ ε ΐ σ θ α ι  ή μ ά ς ,  ο ί ο ν ε ί  π ά σ α σ θ α ι  (cp. 
Etym. Magn. s. π α σ τ ά ς *  ήν ήμεις (προ)παστάδα λέγομεν καί ε ϊ ρ η τ α μ  
ο ύ τ ω ς  δ ι ά  τό  έ ν  α ύ τ ή  ή μ ά ς  σ ι τ ε ΐ σ θ α ι ,  π α ρ ά  τό π ά σ α σ θ α ι .  
Απολλώνιος) et Hésych. s. π α σ τ ά δ ε ς* . . .καί τ ό π ο ι  έ ν θ α  έ δ ε ί π ν ο υ ν *  
ά π ό τ ο ΰ π ά σ σ α σ θ α ι .

Le texte primitif d’ Homère aurait donc pu avoir, à F endroit cité (A 5), pro­
bablement le mot παστά qui était devenu, avec le temps, moins clair et peu lisible 
dans le manuscrit le plus ancien de F Iliade. Pourtant les trois initiales pouvaient 
être à peine visibles (ΠΑΣ); la quatrième (T), qui était moins claire, les copistes 
F ont lu comme I, tandis que la cinquième (A) pouvait être complètement effacée ou 
bien confondue avec la suivante (Δ) de Διός.

Est-ce que Zénodote pouvait connaître ce texte le plus ancien? Ou avait-il 
peut-être une autre version de F Iliade dans laquelle le άπαξ είρημένον homérique 
παστά était remplacé par un mot plus usuel et plus connu, comme δαΐτα? Ou δαΐτα 
était un glossème pour παστά, qui, avec le temps, était devenu moins clair. Ou bien 
δαΐτα serait une leçon erronée du peu lisible παστά, dans lequel Zénodote pouvait 
encore lire les deux finales (TA de Π Α ΣΤΑ ) et la deuxième (A), tandis que la 
première (Π) et la troisième (Σ) n’ étaient plus lisibles dans son manuscrit.

Quoi qu’il soit, toujours est-il que les deux versions existantes, la traditionnelle 
πάσι et la leçon de Zénodote δαΐτα, renferment tous les éléments de la leçon sup­
posée Π Α Σ Τ Α  (πάσι — les trois lettres initiales et δαΐτα la deuxième et les 
deux finales), se qui rend probable le rétablissement de la version primitive 
ΠΑΣΤΑ de ΠΑΣ (Ι+ Δ Α Ι) TA.


