
K R I T I K A  I  B I  B L  I  O G R A F I  J  A

GESCHICHTE DER TEXTÜBERLIEFERUNG DER ANTIKEN UND 
MITTELALTERLICHEN LITERATUR. BAND I: Antikes und mittelalterliches 
Buch- und Schriftwesen. Überlieferungsgeschichte der antiken Literatur. Zürich 
1961, Atlantis Verlag, str. 623, DM 39.

Moglo bi se učiniti da se u ovom zborniku, sastavljenu od priloga sedmorice 
specijalista, samo sažimaju dosadašnja paleografska, tekstološka i metodološko- 
teoretska istraživanja i osvježavaju se najnovijom literaturom. Sve to doista se 
nalazi u knjizi. Ali ne samo to. Usporedba, na primjer, s Maasovom Textkritik 
(Leipzig I9604), Pasqualijevom Storia della tradizione e critica del testo (Firenze 
19522) ili Dainovim Les manuscrìts (Paris 1949) otkriva u punijem svjetlu metodičku 
novinu naše Geschichte der Textüberlieferung, koja u mnogočemu ne može nadomje­
stiti specijalna istraživanja navedenih knjiga, ali ih nadmašuje neisključivošću u nekim 
temeljnim pitanjima i sistematičnošću građe. D aje ova knjiga tematski šire zamišljena 
od spomenutih, pokazuju i naslovi priloga, koje ću redom navesti: nakon B o d m e -  
r o v a  uvoda Die Bedeutung der Textüberlieferung (str. 17—24) slijedi H u n g e r o v  
članak Antikes und mittelalterliches Buch- und Schriftwesen (25—147), S t e g m ü l -  
1 e r ο Va Überlieferungsgeschichte der Bibel (149—206), zatim E r b s e o v a  Über­
lieferungsgeschichte der griechischen klassischen und hellenistischen Literatur (207—283) 
s I m h o f o v i m  dodatkom Zur Überlieferungsgeschichte^ der nicht christlichen 
griechischen Literatur der römischen Kaiser zeit (285—307); Überlieferungsgeschichte 
der lateinischen Literatur des Altertums obradio je B ü c h n e r  (309—422), Überlie­
ferungsgeschichte der byzantinischen Literatur B e c k  (423—510) i, na koncu knjige, 
prije kataloga i kazala, R ü d i g e r  Die Wiederentdeckung der antiken Literatur im 
Zeitalter der Renaissance (511—580). U II svesku bit će obrađena srednjovjekovna 
latinska, provansalska, francuska, talijanska, iberoromanska, sjevemogermanska, 
engleska i njemačka književnost.

Kako su autori komponirali svoje priloge? K. Büchner, da izdvojim samo 
jedan primjer, u prvom dijelu rasprave (str. 311—374) iznosi po epohama filološke, 
izdavačke, književne i opće kultumopovijesne okolnosti, u kojima su književna djela 
pisana, prenošena u rukopisima i komentirana, a u drugom dijelu (375—422) na 
glavnim primjerima latinskih pisaca iz antike prikazuje sliku povijesti tekstova i 
njihove sterne. Slično postupaju i drugi autori: ili poput Büchnera ili uplećući povijest 
tekstova u raspravljanje o povijesti tradicije (Überlieferungsgeschichte)*). Za cjelo­
vitost djela doista su neophodni Hungerov i Rüdigerov članak, prvi na početku,

*) Termin Überlieferung prevodim uobičajenim izrazom tradicija, pridržava­
jući uza nj ona općenitija značenja koja također pokriva, kao npr. u vezama: 
rukopisna tradicija, književna t., ili djelomičnog preuzimanje i izdavanje rukopisa, a 
samo katkad: opće vijesti o rukopisu. Kod Überlieferungsgeschichte odlučio sam 
se za prijevod povijest tradicije. Kasnije ću pokazati, kakvo značenje autori knjige 
daju tom terminu i kako mislim da bi trebalo shvatiti razliku između njega i 
posebna termina transmisija. Napominjem već ovdje da transmission u Daina ima 
samo jedno, sasvim određeno značenje, Posquali trasmissione upotrebljava promi­
scue uz tradizione, a kod ponekih engleskih i francuskih autora naziva se njime 
čas ono što se obično ubraja u rukopisnu tradiciju, čas u užem smislu pojedinačne 
osobitosti i mijene teksta.



408 Kritika i bibliografija

drugi na kraju ove dragocjene knjige. Hunger sažeto i veoma pregledno obrađuje 
u I dijelu (str. 27—71) materijale za pisanje, zatim oblik, opremu, širenje i čuvanje u 
bibliotekama antičke knjige, a u II (str. 72—147) grčku i latinsku paleografiju. Ori­
ginalno sažimajući kompleksnu problematiku renesanse, Rüdiger (513—580) osvrće se 
na srednji vijek, utvrđuje društvene pretpostavke za rad humanista (precizno uoča­
vanje ekonomskih i općedruštvenih korijena istraživalačkom radu u ovom razdoblju 
posebna je vrednota članka!); govori o mjestima gdje su se otkrivali znatniji rukopisi 
i o njihovim otkrivačima i obrađivačima (osobito Petrarki), o pojmu „humanist“ 
i „humanistički“ , o latinskom jeziku kao sredstvu javnog ugleda i moći, o spašavanju 
i prevođenju grčke književnosti ; na kraju analizira pojam recepcija, u njegovoj pasiv­
noj komponenti primanja antičke baštine i aktivnoj, stvaralačkoj. Na sve se članke 
na žalost ne mogu osvrtati, ulaziti u većinu detalja još manje. Značajnim problemima 
i bezbrojnim dragocjenim pojedinostima knjiga upravo vrvi. Unatoč tome pisana 
je u mnogim partijama upravo elegantnim stilom, na koji nismo naučeni u djelima 
ovakve vrsti. Temeljna je vrednota knjige dah povijesti, koji je cijelu prožima. Auto­
rima je uspjelo da i sitne pojedinosti i krupne tekstološke probleme podlože kultur- 
nopovijesnoj i društvenoj atmosferi, da sudbinu i osobitosti pisanog teksta osmisle 
povijesnim kontekstom.

Usporedbe sa sličnim ili približno sličnim djelima neminovno se nameću. 
Ne mislim ovdje, dakako, na mnoštvo specijalnih istraživanja, makar bila i opsežnija. 
Ne mislim ni na starija, po problematici bliska djela (npr. Havet, Birt, Sabbadini, 
Kantorowicz), ni na Wilamowitza, čija je kritička metoda označila novu epohu u 
tekstologiji. Pomišljam na već spomenute Maasa, Pasqualija, Daina. što ih spaja s 
našom knjigom, u čemu se razlikuju? Maas je izradio veoma sažetu, egzaktnu siste­
matizaciju metode K. Lachmanna, koji je u prvoj polovici 19. st. začeo i god. 1850. 
u izdanju Lukrecija razvio svoju metodu o redukciji pisanih kodeksa na jedan arhetip. 
Bogata mislima o tekstološkoj problematici i metodologiji, Dainova se knjižica 
uglavnom ograničava na grčku rukopisnu tradiciju, koje je autor najkompetentniji 
poznavalac u Francuskoj. Pasquali je u mnogočemu najbliži našoj knjizi. Uza sve 
bogatstvo materijala i istančanost metode, kojom je stvorio najingenioznije do sada 
tekstološko djelo našeg stoljeća, Pasquali se ipak pretežno bavi — kako je dobro 
zapazio Maas (v. Predgovor II izdanja Textkritik, Oxford 1949) — specijalnom 
povijesti tradicije2) i kontaminiranom tradicijom. Umjesto tradicije ovdje bi bilo 
umjesno kazati : transmisija. Ne zalažem se za terminološko razlikovanje tradicije 
i transmisije iz formalnih razloga. Važna je unutarnja, bitna distinkcija koju ti termini 
treba da označe. Bit ću jasniji! Talijanski je autor izraz tradizione stavio u naslov 
svog djela i upotrebljava ga, kako već rekoh, u tekstu promiscue uz trasmissione. 
Naglašavajući načelno da je povijest teksta dio povijesti duha, on ipak pretežno 
istražuje pojedinačne povijesti tekstova i općenite zaključke izvodi većinom u ruko- 
pisno-tehničkom, ne u općeduhovnom smislu. U tome je bitna razlika između Pas- 
qualijeve i naše knjige. Metodološki možda najviše zainteresiran od ostalih, Büchner 
(str. 315) iznosi i svoj i stav ostalih autora kad naglašava da se za različitosti u teksto­
vima, ako su one nastale već u antici, ne možemo više odlučivati samo na temelju 
mehaničkih koruptela i metodom füijacije kopija. Treba duboko prodrijeti u sudbinu 
tekstova, a sudbina im je u cijelom opsegu zavisna od vremena u kojem su nastajali. 
Pojedinačna povijest teksta može i mora biti oplođena ispitivanjem općih okolnosti. 
Jedno i drugo istraživanje nužno se nadopunjuju i prožimaju. Maasov termin spe­
zielle Überlieferungsgeschichte i Büchnerov einzelne Textgeschichte dva su izraza za 
isti pojam, transmisiju teksta (povijest transmisije). Ako je Lachmann otvorio epohu 
recenzije teksta, a Wilamowitz epohu povijesti teksta (osobito u izdanju Euripidova 
Herakla i izd. bukoličara), očit je zadatak našeg vremena — složimo se još jednom 
s Büchnerovom konstatacijom (str. 312) — „diesen letzten Schritt von der Textge­
schichte zur Überlieferungsgeschichte bewußt zu tun“ . Dva prilaza k istom cilju ne 
mogu se, prema tome, nazivati istim imenima. Da se oba vida istraživanja, i povijest 
teksta (Textgeschichte) i povijest tradicije (Überlieferungsgeschichte), moraju sliti 
u jedan tok, samo je po sebi razumljivo.

2) Maasov izraz (spezielle) Überlieferungsgeschichte ne smije se nikako iden­
tificirati s istim terminom u knjizi, koju prikazujem.



Kritika i bibliografija 409

A što to zapravo znači? Znači spoznaju o svjesnu, temeljitu i dosljednu uno­
šenju p o v i j e s n o g  f a k t o r a  u tekstološka istraživanja, kako ga je svojim 
rezultatima o značenju aleksandrijskih filologa Wilamowitz inaugurirao, Pasquali 
u nekoj mjeri nastavio, a autori naše knjige primijenili ga na dosad neuobičajeno 
uspjeli način.

Iz gornjih aspekata gledano, potpuno je jasno, zašto Dain istim pojmovima 
obrađuje i grčku i rimsku rukopisnu tradiciju, zašto u biti identificira razvoj jedne i 
druge. Metodološki i terminološki radi se u njega doista samo o transmisiji. Neodrži­
vost njegove teze dokazivali su već Havet i Pasquali. Ni što se tiče problema Valerija 
Proba iz 1. st. n. e., čije je značenje Leo pod silnim dojmom Wilamowitzovih rezultata
0 aleksandrijskim filolozima pretjerano istakao, nema dovoljno argumenata, koji 
bi nas utvrdili u uvjerenju da bi s Probom započelo novo poglavlje u povijesti antičke 
kritike teksta. I Prob je samo jedan među drugima u lancu, koji započinje Elijem 
Stilonom (usp. Büchner 335 i d.).

Francuska škola (Dain, Hemmerdinger), pouzdavajući se u mogućnosti 
stematologije, zastupa tezu po kojoj se, što se tiče npr. grčkih klasika, na vrh genealo­
škog stabla rukopisa može postaviti aleksandrijsko izdanje. Ono se čuvalo i obnavljalo 
u službenim i normativnim prijepisima po bibliotekama (npr. aleksandrijsko izdanje 
Homera), pa su ti „prearhetipi“ tokom vremena iz Aleksandrije preko Atene doprli 
u Konstantinopol. Za vrijeme tzv. drugog helenizma u Bizantu 9. stoljeća n. e. (Fotije
1 njegov krug) rukopisi su iz majuskule transliterirani u minuskulu (v. Dain, o. c. 
97 i d.). Za latinsku rukopisnu tradiciju bili bi mjerodavni arhetipi, stvoreni u 4. ili 5. 
st. n. e. Teza se, dakle, temelji na striktnom pridržavanju tzv. vertikalne ili zatvorene 
rukopisne tradicije. Više nego igdje upravo bi ovdje jedini adekvatan termin bio: 
transmisija. Već je Pasquali, šire gledajući i uspoređujući na neobično bogatu mate­
rijalu, jakim argumentima dokazivao veću vjerojatnost tzv. horizontalne ili trans­
verzalne tradicije. Uostalom, od Pasqualija i potječu termini horizontalna ili trans­
verzalna tradicija, otvorena i zatvorena recenzija. Ako se uzme u obzir da su u antici 
i izdavači i zainteresirani čitaoci redovito kolacionirali rukopise, recensio kao rezultat 
stematologije ne može se primijeniti na odnose u antičkoj tradiciji rukopisa, nego 
samo na rekonstrukciju srednjovjekovnih egzemplara (v. Erbse 210 i d., i za ilustraciju 
teze vrlo prikladan problem Hipokratova zbornika, str. 240—41; Büchner 374). 
Nasuprot Dainu — koji pod povijesti teksta razumijeva, zapravo, samo mjerodavne 
egzemplare u bibliotekama — mora se s mnogo razloga isključiti mogućnost da bi 
jedno „izdanje“ u nizu duga vremena tako lako potisnulo sva ostala. Zar je moguće 
da su antičke biblioteke sadržavale samo one pisce, na kojih su djela naišli učenjaci 
9. st. n. e? Na koncu, činjenica da u latinskom postoji mnogo više „otvorene“ tra­
dicije nego u grčkom, koja se ne može svesti na jedan arhetip s varijantama, pokazuje 
da izraz arhetip uopće nije adekvatan za antički svijet.

Ovdje bih završio. Ako se iz mojih redova samo naslućuje, kolike brojne 
probleme autori knjige, idući tragom prethodnika ili u opoziciji prema nekima, 
začinju, rješavaju ili otvaraju mogućnosti za intenzivnija proučavanja, zadatak sam 
ispunio.

Marburg!Lahn. V. Vratović.

F. LOCHNER—HÜTTENBACH, Die Pelasger. (Arbeiten aus dem Institut 
für vergleichende Sprachwissenschaft, hrsg. von Wilhelm Brandenstein, 6). Wien, 
Gerold & Co. 1960. VI, 190 str. 8°, 100 Schill.

Izučavanje predgrčkog jezičnog sloja u egejskom području u posljednjim je 
decenijima tako napredovalo da se ime pređgrčkih Pelazga danas gotovo uvijek 
veže za rezultate suvremenog istraživanja, a prava historijska i lingvistička realnost 
o kojoj nam ime Pelazga u grčkoj književnosti svjedoči nekako je posve potisnuta i 
pala u zaborav. Pri tom je vrlo važno pitanje tko su bili stari Pelazgi, gdje su i kada 
živjeli i kojim su jezikom govorüi. Velika je zasluga autorova što je čitavu jednu 
opsežnu radnju posvetio tim pitanjima i pokušao pokazati što se o Pelazgima može


