ELLENI, BARBARI E TERATOLOGISMO NELLA
TRADIZIONE GRECA

Secondo il Jithner {Hellenen und Barbaren, cap. 1) in Omero ¢
lasciata fuori considerazione ogni differenza nazionale, perché il poeta
era costretto a ritrarre gli stranieri e particolarmente i Troiani solo
valendosi della conoscenza generale. Non aveva dunque nessuna infor-
mazione diretta sugli usi, sulla lingua e la razza dei Troiani, ma solo
nozioni imprecise attraverso la leggenda. La spiegazione del Jithner
non é sufficiente; Panatisi va diretta alla posizione di Omero rispetto
allo straniero dei suoi poemi. La lotta che il poeta ci racconta ha un
carattere cavalleresco, sicché nella battaglia non domina mai Podio al
nemico, ma la brama di vittoria a dimostrazione della propria valentia
e del proprio coraggio. E se un eroe manifesta il suo odio per l'avver-
sario straniero, ne e cagione il risentimento per la morte di un amico
0 per l'offesa al proprio valore. Quando Achille infuria senza pieta
sui Troiani e alza le sue espressioni d'odio per i nemici e per Ettore in
specie, lo spinge la sete di vendetta per la morte dell'amico piu caro.

Per questo carattere di cavalleria gli stessi tipi di guerrieri che
troviamo nel campo greco sono trasportati in quello avversario. Basta
prendere in esame i duelli tra gli eroi principali per accertarsene. Tratto
tipico, rincontro tra Glauco e Diomede (lliade, VI, 119 e seg.), il rico-
noscimento di antichi vincoli di ospitalita e lo scambio dei doni fra
1due guerrieri, che troveranno altrove di che far prova del loro valore.

Ma l'esempio piu significativo € senza dubbio la monomaGhia
fra Ettore e I'Aiace Telamonio (VII, 225 e segg.). E lo scambio di
parole precedente al duello: ,,Aiav &1,0ysvéc Tehapmvie, Koipave Aawv*.
Cosi si indirizza Ettore al suo avversario; e le parole con cui gli araldi
mettono fine alla contesa (279—81);

LUNKETL, TOde @ilw, moAepileTe, Pndé paxeabov*
AUQOTEPW YAP OQ®I QIAET VeQEANYEPETA ZelC*
auUew &’ aixuntd, TO ye O Kai idpev amavrteg”.

Il rifiuto di Aiace di ritirarsi prima che ne dia I'esempio lo
sfidante, ma specialmente il discorso con cui Ettore conclude I'epi-
sodio sono tutti permeati di generosita cavalleresca.



132 E. Sequi

,OQpa TIC WO €imNov Axalov 16 TAOWY Te*
Muév €uapvacBnv ep1dog méEpL Bupofopoto,
No’ adT’ év @AdtnTl Siétpayev dpduroavte™ (VII, 300—303).

sono gli ultimi tre versi del discorso con cui Ettore propone lo scambio
delle armi.

Arriviamo di conseguenza airidentificazione dei Greci e dei
Troiani (con i loro alleati) tanto nel campo morale che in quello fisico.
C'e identita nella religione, e gli dei troiani sono gli stessi onorati dai
Greci, tanto che Zeus con tutti gli dei & immaginato a banchetto ,,pet
auopovag Aibromnags.

| riti religiosi sono eguali e cosi i funebri: Sarpedonte sara onorato
nella natia Licia di una tomba e di un cippo (XVI, 453—57), supremo
onore funebre per i Greci come per gli stranieri asiatici. Cé identita
nella lingua, tanto che non avviene mai che due guerrieri avversi non
si capiscano. Ancora: le armi di Ettore sono le stesse di Achille, e la
spada battuta su incudini tracie di cui va ornato Eleno (XIII, 576—7)
sarebbe arma pregiata di qualunque Greco. Il priamide Licaone,
adoperando Tarte di un Greco, piega i giovani rami di un fico per co-
struirne gli ,,avtuyec* d'un cocchio (XXI, 37—8) e i pepli istoriati,
lavoro di donne fenicie, che Paride aveva portato da Sidone (VI, 260),
potrebbero adornare le ricchezze domestiche di un principe ellenico.

Gli attributi dati agli alleati dei Troiani non li distinguono
affatto dalle genti greche, quand’ anche attributi vi siano. Ché per lo
pit c'é localizzazione geografica o ricordo puro e semplice senza alcuna
determinazione. O sono i Liei ammirati come numi ,,dai forniti ban-
chetti e dalle tazze ricolme* (XII, 310) o i Lelegi amanti della guerra,
abitanti nella citta di Pedaso, vicino al fiume Satnioente (XXI, 86).
E i Paflagoni sono detti ,,ueyarntopeg (XII, 656) e gli Abii giustis-
simi. E Zeus volge lo sguardo ,.e¢’ inmonoAwv OpriKov*.

La conoscenza geografica € ristretta solo ai popoli dell'Asia
Minore, e se v'é accenno a popoli piu lontani, come per gli Etiopi
(I, 423), non se ne determina neppure la regione. Inutile insistere su
questa identita anche troppo evidente.

*
*

Venendo ad un' esame della divinita, ci accorgiamo che come il
contatto del Greco con lo straniero s'€ risolto in una identificazione
dei due elementi, cosi la divinita a contatto con Tumanita dell'lliade,
¢ avvicinata ed eguagliata all'uomo. Se ne distingue per doti, umane,
come la forza, la saggezza e specialmente la fulgida bellezza, elevate
a un grado molto superiore all'umano. Ma il dominio di Zeus sugli
altri dei assomiglia in grandi proporzioni a quello di Agamennone
sui guerrieri ellenici; e il tono dei discorsi fra i numi non disdirebbe
sulla bocca degli eroi troiani e greci.

Come esempio evidente del perfetto antropomorfismo basta
vedere Diomede avventarsi a ferire Ciprigna, che andra dolorante a



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 233

farsi curare la ferita (V, 330 e segg.); oancor meglio vedergli toglier di
combattimento lo stesso dio della mischia, lo stesso Ares (V, 855 e segg.).

Grandissimo € anche il numero degli eroi nati da un dio e da un
uomo. L'elemento teratologico nell'lliade manca completamente.

A questo punto vogliamo vedere se ancora sussiste qualcosa che
possa notare una pur lieve distinzione fra Greci e non Greci; qualcosa
possiamo realmente trovare; ma si tratta pitu di sfumature che di
differenze vere e proprie. La differenza linguistica € notata a
proposito dei Cari: ,,Ndotng ad Kapov Aynoato BopBapogmvwv,
dice Omero nel catalogo degli alleati (11, 867). E I'unica qualificazione
linguistica di un popolo che si trovi nell'lliade, e vien naturale doman-
darsi perché in questa unificazione assoluta di popoli sia notata la
differenza del linguaggio a proposito dei Cari: differenze somatiche
o d'altro genere non appaiono, ma solo la linguistica. Si spiega pensando
che Omero ebbe viva I'immagine di queste genti, che dal litorale occi-
dentale dell'Asia Minore e dalle isole antistanti, da Lesbo specialmente,
prima che l'invasione ionica li cacciasse all'interno, infestavano il
mare con la loro audace pirateria e con la crudelta guerriera, onde
spesso erano assoldati da stati stranieri. Piacerebbe supporre che nella
fantasia del poeta erano rimasti vivi almeno quei suoni inintellegi-
bili, barbari nel senso originale della parola, che costrinsero i Cari ad
ampliare con nuovi segni l’alfabeto greco quando lo adottarono.

Una caratterizzazione etica dei popoli combattenti in difesa di
Troia é data piu di una volta dalla mancanza di ordine e di disciplina.
Una prima distinzione tra l'ordinato insieme dei guerrieri greci e l'ac-
cozzaglia avversa mista di molte genti é il diverso modo con cui gli
eserciti muovono alla battaglia (lll, 1—9): I'esercito troiano muove
gridando fortemente come stormo d'uccelli, col rumore che fanno le
gru quando portano la strage al popolo dei Pigmei; mentre dalla parte
opposta i Greci avanzano silenziosamente e con sereno coraggio, pronti
all'aiuto vicendevole.

La stessa distinzione la ritroviamo nel 1V libro (429—38): in
contrapposto al silenzioso avanzare dei Greci riverenti ai duci, lo
schiamazzo dei Teucri & paragonato al belar di gregge rinchiuse nello
ovile. Ancora questa idea della disciplina cui quasi naturalmente fossero
educati i Greci, in contrapposto con la confusione ed il disordine dei
nemici, & fatta risaltare (come notd gia il Lessing nel ,,Laokoon?)
nel libro VII (427 e segg). Priamo non permette che i suoi levino i pianti
durante il pietoso ufficio di sepoltura ai morti, mentre i Greci non
hanno bisogno del divieto di Agamennone per mantenere un dignitoso

silenzio. Si potrebbe pensare anche ad una definizione dell'indole piu
espansiva degli Orientali dell'’Asia Minore nei rispetti della natura
piu contenuta dei Greci.



234 E. Sequi

Un dato che a prima vista farebbe pensare alla determinazione
di un uso barbaro é la poligamia di Priamo (Vili, 304—59; XXI, 88
e 95; XXII, 48). Ma possiamo notare con lo Zahn che le molti mogli
di Priamo sono un'eccezione anche fra i Troiani (gii stessi figli del re,
Ettore ad esempio, hanno una sola moglie) e sono una giustificazione
a posteriori del gran numero di figli di cui si vanta il re troiano. Del
resto, possiamo riflettere che in questo Priamo € awvicinato a Zeus:
come il sommo dio greco ha molte mogli e una fra tutte, Era, alta in
onore, cosi Priamo prepone Ecuba alle molte consorti.

Secondo lo Stengel le parole in cui esce Achille uccidendo Lica-
one e particolarmente l'accenno al rito troiano del'offerta di cavalli
al fiume Scamandro (XXI, 130—33) sarebbero le espressioni di mera-
viglia del guerriero acheo di fronte alla stranezza del rito barbaro,
mentre sono da ritenersi semplicemente come una delle tante espressioni
di violenza cui arrivano gli eroi omerici contro gli stessi dei. Giacché
il rito esisteva in Grecial).

Esaminando I'Odissea ci troviamo in un ambiente ben diverso
da quello dell'lliade. Il bisogno di espansione coloniale ha dato inizio
ai viaggi di scoperta; la conoscenza dei popoli € piu ampia, come piu
largo & l'orizzonte geografico. Si passa cosi dal carattere cavalleresco
dell'epos troiano a quello avventuroso del ritorno d'Ulisse. Nel complesso
ancora nell'Odissea manca quel senso dello straniero di cui € evidente
I'assenza nell'lliade, ma vi si riscontrano piu copiosamente tracce di
impressioni imprecise di diversita etiche e fisiche.

Sussiste senza dubbio una forte unificazione tra Greci e non
Greci, e la riscontriamo in molti luoghi.

Anche gli dei dell'Odissea sono gli stessi per i Greci e per gli
stranieri: Poseidone & presso gli Etiopi ad una ecatombe (I, 22—25)
come Zeus nell'lliade. E cosi per il linguaggio, per gli usi, per la deter-
minazione geografica sussiste in linea di massima l'identificazione
iliadea. Gli Etiopi sono determinati solo come abitanti ai confini della
terra; l'egizia Tebe € notata per le grandi ricchezze di che vanno
orgogliose le sue case (1Y, 126—7). Sidone e i suoi abitanti sono ricor-
dati senza nessuna qualificazione (1Y, 84 e 618). E i Ciconi, ex-alleati
di Troia, per la loro abilita nella battaglia dal cocchio e a piedi (IX,
49—50); e cosi, infiniti altri esempi potremmo riportare.

Ma quelle tracce differenziali fra ellenico e non ellenico che nella
Iliade ricorrono cosi raramente o come semplici sfumature etiche,
nell'Odissea si fanno piu frequenti e realistiche anche nell'ambiente
fisico degli uomini. Si giunge in certo qual modo ad una embrionale
divisione tra mondo greco e mondo non greco ; ma & necessario compren-
dere nel mondo greco anche i popoli in diretto contatto e scambio¥

*) Pausania infatti dice (VII, 7, 2, ecc.): ,,To 3¢ apxatov Kai kabieoav € TNV
Aivnv 1@ Mooedwvt (mmoug oi Apyeiol KEKOOUNMEVOUC XOAIVOTC::



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 235

con la Grecia. L'umanita é scissa in due parti (cfr. anche Zahn):
civile e incivile; pia ed empia. Ma appunto perché sono questi i
principali valori di separazione e non troviamo la civilta o la pieta
solo fra i popoli greci, ma in tutto il mondo in relazioni commerciali
e culturali con la Grecia, la differenza non € ancora etnica, ma generale,
morale.

Troviamo pero gia elementi che concorreranno alla formazione
della coscienza nazionale, che all'epoca dell'lliade non esiste ancora
e si sviluppera pienamente solo con la guerra persiana. Poiché le lotte
precedenti fra i Greci e le popolazioni delle coste dell'Asia Minore non
potevano dare il senso di un contrasto profondo con i popoli non elle-
nici. Erano quasi sempre lotte per il possesso di territori, come le tro-
viamo fra le stesse singole citta greche. La guerra persiana é tutt'altra
cosa poiché non si trattera piu di sole questioni materiali, come alla
epoca eroica: anche il pretesto della guerra troiana € in fondo un pre-
testo materiale. Con la guerra persiana sara in pericolo la stessa liberta
delle genti elleniche, e trattandosi di un principio di vita per gli stati
greci, con l'unione materiale si raggiunge anche quella spirituale e sorge
la completa coscienza nazionale e l'inimicizia verso lo straniero, che
si approfondisce sempre piu, poggiando sul senso gia notevole di una
differenza naturale tra Greci e barbari, espressa nei diversi contrasti,
come, ad esempio, la cultura e la rozzezza.

Nell'Odissea un primo accenno dell'avversione del Greco verso
lo straniero lo troviamo in due punti a proposito dei Fenici. Nel libro
X1V (289 e segg.). Ulisse racconta ad Eumeo che un Fenicio, ,,anatriia
€idWC TPOKTING | 8¢ 84 TOAG KAK’ AvBpamototy  Exmpysv, l'aveva
indotto a seguirlo sulla nave con lintenzione di venderlo. Egual-
mente per gli inganni fenici lamenta Eumeo la schiavitu (XV, 415
e segg.). Anche in Grecia era ammessa la rapina, ma si vedeva in essa
ancora qualcosa di cavalleresco, perché s'operava a mano armata e
talvolta a rischio della vita. Invece i metodi dei Fenici basati sull'astuzia
dovevano riuscire odiosi ai Greci. Questo senso di odio contro un
popolo straniero si generalizzera poi attraverso l'osservazione di altri
popoli e si rafforza fino ad arrivare alla piu larga concezione di una
particolare condizione naturale nazionale rispetto al mondo non greco.

Pi0 di una volta troviamo l'accenno alla diversitd linguistica,
contrassegno di una definizione nazionale corrispondente (I, 180—3.
Mente naviga verso ,,aA\oBpooug avBpwmouc, I, 302: altrettanto €
detto di Menelao. XIV, 43; Ulisse ,mAdlet’ em’ GAN0BPOWY  AvEPGY
dnuov te moAw te*). Queste le poche differenze antropiche che si hanno
nell'Odissea,

Naturalmente negli Inni troviamo ben pochi accenni e qualifi-
cazioni dirette di popoli non greci, considerata la natura dei compo-
nimenti, che sono dei puri ,kAéa 8eqv, dove l'uomo non compare.
Mu cerchiamo di mettere in luce il poco che se ne puo ricavare.



236 E. Sequi

Si potrebbe pensare che la scarsita di menzioni di terre straniere
sia indizio di una conoscenza geografica ancora piu imprecisa di quella
deiriliade e dellOdissea; ma a darne prova contraria stanno la preci-
sione e la padronanza elegante con cui ¢ trattata la geografia greca,
che ci fanno certi che i viaggi d'esplorazione e di commercio erano
attivi. La Troade & compresa nel mondo greco, sia perche forte era la
tradizione omerica (Anchise € ancora di una bellezza divina (Ad Afro-
dite, 55) come poteva vederlo il poeta dellTliade), sia perche ormai i
coloni greci vedevano i boschi dellTda a non grande distanza dalla
costa. Latona vi si spinge nella sua peregrinazione (Ad Apollo Delio, 34)
e Afrodite vi cerca Anchise (Ad Afrodite, 66). Certamente non v'é
ancora una coscienza nazionale molto sviluppata, se l'unica volta che
si da un appellativo barbarico ad un popolo, si tratta di una gente
di stirpe ellenica rimasta addietro nel progresso della civilta: Apollo
nel suo lungo viaggio visita anche ,, ... ®Aeydwv avdpov TOAIY OBPICTAWY"
(Ad Apollo Pizio, 100). Ma gia I'ambiente dove si aggirano gli dei e
dove svolgono la loro attivita e ambiente greco. Latona, per esempio,
nella lunga peregrinazione in cerca di una dimora dove dare alla luce
il figlio, non esce mai dal mondo greco e si ferma a Deio, dopo aver
compiuto un preciso periplo dell'Egeo (Ad Apollo Delio, 29—44).
Latona dunque € una divinita degli Elleni, perche sceglie la sua sede
solo in Grecia, mentre lo Zeus dell'lliade e il Posidone dell'Odissea
scendono ai sacri banchetti fra gli Etiopi. Altrettanto diciamo di Apollo,
il quale attraversa nel suo viaggio tutte le regioni dela Grecia, senza
spingersi oltre la Tessaglia (Ad Apollo Pizio).

Una differenza etnica possiamo gia riconoscerla nella diversita
linguistica, che negli Inni appare cosciente. Nell'lliade o nell'Odissea
non si accenna mai a diversita di linguaggio né si sente il bisogno di
giustificare il comprendersi di genti diverse. Se qualche volta c'e I'accenno
alla differenza di lingua, € verso tutto un popolo straniero, verso uo-
mini ,,aGA\\oBpoouc dove si dirige il navigante; ma nei frequenti dia-
loghi fra stranieri si perde la coscienza della diversita linguistica insieme
con quella della differenza etnica.

Negli Inni la necessita di giustificazione del comprendersi di
due stranieri é gia viva. Nell'Inno ad Afrodite, quando la dea mutatasi
in fanciulla dice ad Anchise di esser figlia di Otreo, signore ,,®puying
guteL,xntoto®, sente il bisogno di spiegare la sua conoscenza della
lingua troiana:

»FAQOoaV y* OUETéPNV Kai NETépnV odga 01da,
Tpwa¢ yop HeYEpw ME TPOQOC TpEé@ev_ (113— 116).

Il dialogo tra una giovinetta frigia e un principe troiano deve

essere giustificato.

* *

Via via che si avanza dall'lliade nell'Odissea e negli Inni, riesce
sempre piu difficile basare una ricerca della concezione del mondo
non greco solo su dati antropici. Ancora piu difficile riuscira nei cog-



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 237

fronti di Esiodo e dei Ciclici, dove solo con grande stento possiamo
ricercare cosa sia rimasto della identificazione iliadea tra Greco e non
Greco, tra umano e divino, prescindendo dai valori teratologici che
hanno preso sempre piu grande importanza. Pochi sono i caratteri
differenziali corrispondenti alla realta umana. Vana riesce la ricerca
per quelche riguarda la Teogonia esiodea; e anche per gli ,,’JEpya Kai
nuépal” possiamo dire altrettanto; qualche elemento di pitl lo troviamo
nei frammenti.

La conoscenza geografica € molto piu vasta; la Troade é incor-
porata nella geografia greca sia per il persistere della tradizione omerica,
sia perché ormai la conquista coloniale rendendola un paese greco,
disperdeva il ricordo degli antichi abitatori non ellenici; e gli abitanti
ne sono identificati ai Greci (Catalog. fragm. 136: Locro signoreggia sul
popolo dei Lelegi che Zeus dette a Deucalione, scelti dalla calda terra).
Anche gli altri popoli dell’Asia Minore mantengono le loro caratteri-
stiche di Greci nella rappresentazione di Esiodo : Licaone, per esempio,
principe di Licia, & chiamato ,,avtifeoc” (Catal. 68). Talvolta anche
gli altri paesi stranieri sono ricordati come dimora di popolazioni
anch’esse con le caratteristiche dei Greci. Cosi Febo s’invaghisce di
una principessa di Achemenia {Catal. 44) come potrebbe invaghirsi
di una fanciulla greca.

L’orizzonte geografico si stende dalla Persia (Fragm. 44) agli
Etiopi e ai Liguri (Fragm. 222); dalla Libia (Fragm. 84) alla Sicilia
(Fragm. 85). E in Sicilia sono ricordate Siracusa e I’Etna e 1’Ortigia nei
pressi di Siracusa. C’¢ anche il ricordo del mare Tirreno e dei Tirreni
(Fragm. 86—87). Grave mancanza I’essere i frammenti riportati
da qualche scrittore molto piu tardo o da qualche scolio, cosicché
gran parte delle determinazioni esiodee di questi popoli si sono perse,
e non sappiamo come fossero notate le differenze etiche e fisiche. Ma
certamente non potevano mancare attributi corrispondenti alla maggiore
coscienza etnica di Esiodo. Anzi possiamo parlare di nascente coscienza
nazionale, se dobbiamo credere a Strabone, il quale ci riferisce da Apol-
lodoro che Esiodo usava gia il nome di Elleni e di Panelleni per tutti i
Greci (Cfr. Kinkel, pag. 106).

Negli ,,’Epya Kaifuépal® troviamo una caratterizzazione somatica
di un popolo non greco: ,,NeH’invemo il sole si volge sul popolo e sulle
cittd degli uomini bruni, e tardi risplende agli Elleni“ e detto ai versi
525—28. Siamo piu vicini alla coscienza di una diversita etica e fisica
tra i Greci e gli altri popoli; non c¢’é ancora coscienza nazionale vera
e propria, ma ci sono molti elementi che ne preparano la via alla defi-
nitiva formazione.

E nonostante la forte persistenza della tradizione unificatrice
di Omero nei riguardi dei Troiani e dei Greci, notiamo una sfumatura
etnica proprio in un ricordo di Troia. Al verso 653 degli ,,Erga® sono
rappresentati i Greci che partono ,,EAAGS0¢ €€ 1epni¢ Tpoinv ¢ KaAMI-
yo~aika* : Troia € una citta dalle belle donne come qualunque citta
ellenica; ma mentre la citta di Priamo & data con un attributo pura-



238 E. Sequi

mente umano, ,,KaAAlyovoika“, alla Grecia € aggiunto un‘attributo
divino, ,,sacra®.

L'antropomorfismo della divinitd é ridotto a pochi elementi.
Abbiamo ancora molti figli di Zeus e di una donna mortale (Cfr. Fragm.
22 e 23); ed é ricordata la comunanza di banchetti e di raduni fra gli
immortali e i mortali (Fragm. 204). E ancora gli dei sono accomunati
ai re venerandi nel lasciarsi persuade redai doni (Fragm. 236). Ma
I'elemento antropomorfico & assai ridotto, mentre domina in ogni
occasione l'idea di una somma potenza degli dei, manifestantesi in
forme teratologiche.

Analoghe osservazioni possiamo ripetere in un‘esame dei fram-
menti degli Epici.

Nelle ,,Kompia™ e nella ,,’1Aag pikpd* torniamo un po' indietro
rispetto ai frammenti di Esiodo. L'orizzonte geografico € infatti piu
ristretto e compare a un dipresso il mondo dell'lliade. Gli dei sono gli
stessi per Greci e stranieri. Infatti Zeus manda la guerra troiana, vedendo
troppo densa la popolazione sulla terra, e la manda tanto a danno dei
Greci che dei loro nemici (,,Konpia“ Fragm. 1). Le Ninfe, le , xapitec”
e l'aurea Afrodite cantano dolcemente ,,kat’ dpog moiumiddkov “16n;*
(Id., Fragm. 4). La Dardania & detta ricca di puledri, ,.cdmwiove (llias
parva, Fragm. 1) come Omero chiamava Troia (Cfr. IL V, 551 e Od.
X1V, 71); e la nutrice di Astianatte € qualificata come una bella Greca,
»eomhokapog”  (llias parva, 18). La figurazione degli dei ha ancora
qualcosa di umano. Zeus prende Ganimede a Laomedonte, ma sente
il bisogno di compensare il padre e gli dona una vite dalle foglie e dai
grappoli d'oro, opera di Efesto (Il. p., 6). Afrodite & ammirata per
qualita umane, per le vesti meravigliose trapunte di fiori (Cypria, 3).

Nel primo dei due frammenti pervenutici della ,,Aavai¢“ la cono-
scenza dei territori stranieri & gid piu certa e ne @ ricordato I'ampio
regale fiume Nilo (Kinkel, pag. 78).

Continuando la ricerca in questo senso, arriviamo ad Eumelo,
Asio, al poeta della Foronide e a Museo. Sembra che la loro concezione
dello straniero e del divino, per quel poco che appare dagli scarsi fram-
menti, possa essere considerata, se non identica, per lo meno molto
vicina, contemporanea.

I loro dei sono comuni ai Greci e agli stranieri dell'Asia Minore.
Eumelo fa nascere Zeus in Lidia (Kinkel, fragm. 18, p. 195). Asio
racconta che Anceo, figlio di Poseidone, regno sui Legegi e che dalla
figlia del fiume Meandro di Caria gli nacquero Terilao, Enido, Sano
e Aliterse (Fragm. 7, p. 204—5). La rappresentazione della divinita
€ ancora assai antropomorfa. In Museo troviamo il racconto di Zeus
allattato da una capra (Teogonia, 7). | beni degli dei sono beni parte-
cipabili agli uomini; ancora in Museo troviamo un frammento, che
non sappiamo a quale opera assegnare, dove egli dice dolce il ricercare



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 239

1....000 Bvntoiov evelyav aBAvatol, OeIAV TE Kai £€0OA@V  TEKUOP
EVOpPYEC™.

Non possiamo giudicare l'estensione della conoscenza geografica,
perché troppo poco appare dai resti esistenti. Sono molto ricordati i
paesi dell’Asia Minore, come si ¢ gia visto, ma di questo non si deve
tener conto, perché le colonie greche erano ormai fiorenti sulle coste
asiatiche. Il senso nazionalistico di una particolare condizione privi-
legiata nei confronti dello straniero non era certamente ancora molto
sviluppato. E vediamo che Eeta preferisce al proprio regno di Corinto
I'abitare nella Colchide (Eumelo, Corintiaca, 2); e il merito della sco-
perta dell'uso del ferro, téxvn moAuvpntiog¢ ‘Heaiotolo”, & attribuito
ai montanari frigi abitatori dell'lda (Foronide, 2).

Un sensibile passo avanti lo avvertiamo in Epimenide e Aristea.
La conoscenza dei paesi stranieri ¢ favorita da viaggi assai piu frequenti
e audaci. Epimenide sente la necessita di sfatare l'inveterata credenza
di un ombelico in mezzo alla terra o al mare e afferma che se esiste, &
noto solo agli dei, ma inconoscibile ai mortali (Fragm., 6, pag. 234).

Avristea cerca un campo per la sua poesia nei lontani paesi del
settentrione orientale e parla degli Issedoni, degli Arimaspi e degli
Sciti (Fragm., 2—05, pag. 245). La divinita non ¢ ancora staccata dall'uomo
e Selene & qualificata con un attributo umano, ,ukopog” (Epim. 13).

L'elemento teratologico compare perd abbondante, tanto nella
rappresentazione della divinita come in quella dell'uomo.

Ancora in Parnasi le divinitd greche sono le stesse onorate dagli
stranieri. E troviamo Smirna, figlia del re degli Assiri, innamoratasi
del padre per la vendetta di Afrodite, irata del non esserne onorata
(Fragm. 25).

Maggiore conoscenza geografica ¢ rivelata dai viaggi di Eracle.
Ne ¢ ricordata la navigazione alla volta di un'isola iberica, Eriteia
(fragm. 7), e la sua malattia in Lidia con la guarigione ottenutavi dal
fiume Ilio (fragm. 17). Erammentata anche l'argentea corrente del
Sibro licio (fragm. 18).

Ancora piu decise sono le definizioni di paesi o di popoli stranieri
in Cherilo di Samo. Siamo ormai dopo la guerra persiana (cfr. 1) e la
conoscenza del mondo non greco & molto piu larga. Si conosce anche
la produzione del suolo di terre straniere: i pastori Saci, di razza scita,
abitavano l'asia produttrice di frumento, ,mupogdpov*; ed & definita
anche la vita di questi pastori (fragm. 3) ,,unAovopot,.... vop&dwy Aamot-
Kot, avBponwv vouidwv. E presente la diversita linguistica come deter-
minazione etnica e in un frammento (4, pag. 268) sono ricordati gli
abitanti dei monti Solimi, ,yAwooav pev @oivicoav AmMo  OTOUATWY
agiévteg. C'¢ anche il tentativo di localizzare i ricordi del mito, e il
fiume dove & morto Fetonte, I'Eridano, é figurato nella Germania
(fragm. 14).

Cosi in Antimaco di Colofone la maggiore conoscenza di terri-
tori e di paesi fa spostare il leggendario legno di Licurgo dalla Tracia
in Arabia (fragm. 70).



240 E. Sequi

Osservando il mondo antropomorfico deir Iliade non ci aspettiamo
che subito dopo, nella produzione letteraria, compaia una vita cosi
ricca di teratologia nelle sue manifestazioni. Dalla concezione comple-
tamente antropomorfica e dall” assoluta mancanza di elementi apotro-
paici dell'lliade passiamo a tutta un'altra concezione, dove il valore
teratologico € predominante.

Gia nell'Odissea troviamo copiose tracce di un mondo fantastico
perduto nell'lliade. Di figurazioni di forze naturali brutalmente mani-
festantisi in mostruose concezioni ne abbiamo in gran numero. Dalla
magia di Circe, che trasforma in animali immondi i compagni di Ulisse
(libro X), figurazione letteraria di mitiche forze insidianti a che si avven-
turasse nelle regioni sconosciute e misteriose al di la dei mari greci,
alle mostruose trasformazioni di Proteo e alla sede fantastica del signore
dei venti, nell'isola natante, I'Eolia. Compaiono giganti immani: Tizio
si distende col suo corpo smisurato ,,en’ ewéa tiéNeBpa (XI, 576—7);
altrettanto smisurata € la grandezza di Oto e di Efialte (e di Orione
per riflesso), che sovrappongono monte a monte per scalare il cielo
(X1, 308—316).

Troviamo esseri semiferini e mostruosi come gli empi Ciclopi,
diversi nel fisico e nel morale dall'altra gente ,,che mangia pane“.
E nella figurazione di abitanti di terre sconosciute ci si serve di ricordi
preesistenti e si rappresentano i popoli lontani in ambiente semidivino,
dove l'imprecisione della conoscenza da origine alla elaborazione fanta-
stica di teratologia che li avvolge e li confonde col mito.

Polifemo, rappresentante di tutto un popolo di giganti smisurati,
caratterizzato nella sua empieta, nella sua crudelta, nella sua completa
amoralita ancor piu che nella persona fisica (riproduzione sensibile,
del resto, della bruttura morale) rendera piu facile al poeta la rappre-
sentazione di brutali popoli fantastici: ne abbiamo una chiara prova
confrontando la rappresentazione dei Ciclopi con quella dei Lestrigoni :
lo spirito ¢ identico. Gia al primo metter piede sulla terra di Lestri-
gonia ci troviamo in una natura selvaggia come nell” isola dei Ciclopi
(X, 98): ,,évBa pev oUTE Powv ouT’ AGVOPWVY @OIVETO épya“.

| tre esploratori spediti da Ulisse, appena arrivati alla citta, si
imbattono in una donna ,8onv T’ &peog kopuerve (X, 113) che li fa
inorridire come gia i compagni la vista di Polifemo. La grandezza
della moglie di fa noto l'aspetto di Antifate, il re lestrigone che ha
la stessa brutalita del Ciclope e prepara ai Greci la medesima
fine: ,,a0tix’ éva papyog £tdpwv @mAicoato deimvov* (X, 116).
L'accorrere del gigantesco popolo dei Lestrigoni alle grida di Antifate
ci riproduce l'accorrere dei Ciclopi ale urla di Polifemo accecato. E
tanto Polifemo che i Lestrigoni scagliano massi enormi divelti dai
monti sulle navi dei Greci. Come Polifemo ¢ il tipo del Ciclope, il
rappresentante di tutto I'empio popolo dei Ciclopi, cosi anche i Lestri-
goni sono tipicizzati nell'orrenda coppia regale, nella crudelta sanguinosa
di Antifate e nella grandezza smisurata della moglie. L'unica differenza
& nel modo di vivere: i Lestrigoni sono sudditi di un re e abitano in una



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 237

fronti di Esiodo e dei Ciclici, dove solo con grande stento possiamo
ricercare cosa sia rimasto della identificazione iliadea tra Greco e non
Greco, tra umano e divino, prescindendo dai valori teratologici che
hanno preso sempre piu grande importanza. Pochi sono i caratteri
differenziali corrispondenti alla realta umana. Vana riesce la ricerca
per quelche riguarda la Teogonia esiodea; e anche per gli ,,Epya Kai
nuépai# possiamo dire altrettanto; qualche elemento di pitl lo troviamo
nei frammenti.

La conoscenza geografica € molto piu vasta; la Troade é incor-
porata nella geografia greca sia per il persistere della tradizione omerica,
sia perché ormai la conquista coloniale rendendola un paese greco,
disperdeva il ricordo degli antichi abitatori non ellenici; e gli abitanti
ne sono identificati ai Greci (Catalog. fragm. 136: Locro signoreggia sul
popolo dei Lelegi che Zeus dette a Deucalione, scelti dalla calda terra).
Anche gli altri popoli dell'Asia Minore mantengono le loro caratteri-
stiche di Greci nella rappresentazione di Esiodo : Licaone, per esempio,
principe di Licia, & chiamato ,,avtifeoc4 (Catal. 68). Talvolta anche
gli altri paesi stranieri sono ricordati come dimora di popolazioni
anch'esse con le caratteristiche dei Greci. Cosi Febo s'invaghisce di
una principessa di Achemenia {Catal. 44) come potrebbe invaghirsi
di una fanciulla greca.

L'orizzonte geografico si stende dalla Persia (Fragm. 44) agli
Etiopi e ai Liguri (Fragm. 222); dalla Libia (Fragni. 84) alla Sicilia
(Fragm. 85). E in Sicilia sono ricordate Siracusa e I'Etna e I'Ortigia nei
pressi di Siracusa. C'e anche il ricordo del mare Tirreno e dei Tirreni
(Fragm. 86—87). Grave mancanza l'essere i frammenti riportati
da qualche scrittore molto piu tardo o da qualche scolio, cosicché
gran parte delle determinazioni esiodee di questi popoli si sono perse,
e non sappiamo come fossero notate le differenze etiche e fisiche. Ma
certamente non potevano mancare attributi corrispondenti alla maggiore
coscienza etnica di Esiodo. Anzi possiamo parlare di nascente coscienza
nazionale, se dobbiamo credere a Strabone, il quale ci riferisce da Apol-
lodoro che Esiodo usava gia il nome di Elleni e di Panelleni per tutti i
Greci (Cfr. Kinkel, pag. 106).

Negli ,,"Epya kai nuépai#troviamo una caratterizzazione somatica
di un popolo non greco: ,,NeH'invemo il sole si volge sul popolo e sulle
cittd degli uomini bruni, e tardi risplende agli Elleni4 ¢ detto ai versi
525—28. Siamo pil vicini alla coscienza di una diversita etica e fisica
tra i Greci e gli altri popoli; non c'e ancora coscienza nazionale vera
e propria, ma ci sono molti elementi che ne preparano la via alla defi-
nitiva formazione.

E nonostante la forte persistenza della tradizione unificatrice
di Omero nei riguardi dei Troiani e dei Greci, notiamo una sfumatura
etnica proprio in un ricordo di Troia. Al verso 653 degli ,,Erga4 sono
rappresentati i Greci che partono ,,EANGS0¢ €€ 1epr¢ Tpoiny £¢ KaAAi-
yovaikad4: Troia & una citta dalle belle donne come qualunque citta
ellenica; ma mentre la citta di Priamo & data con un attributo pura-



238 E. Sequi

mente umano, ,.koAAMyOvaika®, alla Grecia € aggiunto un‘attributo
divino, ,,sacra*.

L'antropomorfismo della divinita e ridotto a pochi elementi.
Abbiamo ancora molti figli di Zeus e di una donna mortale (Cfr. Fragm.
22 e 23); ed é ricordata la comunanza di banchetti e di raduni fra gli
immortali e i mortali (Fragm. 204). E ancora gli dei sono accomunati
ai re venerandi nel lasciarsi persuade redai doni (Fragm. 236). Ma
I'elemento antropomorfico & assai ridotto, mentre domina in ogni
occasione l'idea di una somma potenza degli dei, manifestantesi in
forme teratologiche.

*
*

*

Analoghe osservazioni possiamo ripetere in un'esame dei fram-
menti degli Epici.

Nelle ,,Kompia' e nella ,,'IAtd¢ pikpa* torniamo un po' indietro
rispetto ai frammenti di Esiodo. L'orizzonte geografico € infatti piu
ristretto e compare a un dipresso il mondo dell'lliade. Gli dei sono gli
stessi per Greci e stranieri. Infatti Zeus manda la guerra troiana, vedendo
troppo densa la popolazione sulla terra, e la manda tanto a danno dei
Greci che dei loro nemici (,,Konpia“ Fragm. 1). Le Ninfe, le , xapitec”
e l'aurea Afrodite cantano dolcemente ,,kat’ dpo¢ moAumidakou *18ng
(Id., Fragm. 4). La Dardania & detta ricca di puledri, ,eunwov* (llias
parva, Fragm. 1) come Omero chiamava Troia (Cfr. 1. V, 551 e Od.
X1V, 71); e la nutrice di Astianatte e qualificata come una bella Greca,
,€0mhokapog” (llias parva, 18). La figurazione degli dei ha ancora
qualcosa di umano. Zeus prende Ganimede a Laomedonte, ma sente
il bisogno di compensare il padre e gli dona una vite dalle foglie e dai
grappoli d'oro, opera di Efesto (ll. p., 6). Afrodite & ammirata per
qualita umane, per le vesti meravigliose trapunte di fiori (Cypria, 3).

Nel primo dei due frammenti pervenutici della ,,Aavaic” la cono-
scenza dei territori stranieri & gia piu certa e ne é ricordato I'ampio
regale fiume Nilo (Kinkel, pag. 78).

Continuando la ricerca in questo senso, arriviamo ad Eumelo,
Asio, al poeta della Foronide e a Museo. Sembra che la loro concezione
dello straniero e del divino, per quel poco che appare dagli scarsi fram-
menti, possa essere considerata, se non identica, per lo meno molto
vicina, contemporanea.

I loro dei sono comuni ai Greci e agli stranieri dell'Asia Minore.
Eumelo fa nascere Zeus in Lidia (Kinkel, fragm. 18, p. 195). Asio
racconta che Anceo, figlio di Poseidone, regnd sui Legegi e che dalla
figlia del fiume Meandro di Caria gli nacquero Terilao, Enido, Sano
e Aliterse (Fragm. 7, p. 204—5). La rappresentazione della divinita
€ ancora assai antropomorfa. In Museo troviamo il racconto di Zeus
allattato da una capra (Teogonia, 7). | beni degli dei sono beni parte-
cipabili agli uomini; ancora in Museo troviamo un frammento, che
non sappiamo a quale opera assegnare, dove egli dice dolce il ricercare



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 239

ooa Bvntoiov evelgav dBavatol, OEIAOV TE KOl £€00AQOV  TEKUOP
EVOpPYEC™.

Non possiamo giudicare I'estensione della conoscenza geografica,
perché troppo poco appare dai resti esistenti. Sono molto ricordati i
paesi dell’Asia Minore, come si & gia visto, ma di questo non si deve
tener conto, perché le colonie greche erano ormai fiorenti sulle coste
asiatiche. Il senso nazionalistico di una particolare condizione privi-
legiata nei confronti dello straniero non era certamente ancora molto
sviluppato. E vediamo che Eeta preferisce al proprio regno di Corinto
I'abitare nella Colchide (Eumelo, Corintiaca, 2); e il merito della sco-
perta dell'uso del ferro, téxvn moAupntio¢ ‘Heaiotolo”, & attribuito
ai montanari frigi abitatori dell'lda (Foronide, 2).

Un sensibile passo avanti lo avvertiamo in Epimenide e Aristea.
La conoscenza dei paesi stranieri € favorita da viaggi assai piu frequenti
e audaci. Epimenide sente la necessita di sfatare l'inveterata credenza
di un ombelico in mezzo alla terra o al mare e afferma che se esiste, &
noto solo agli dei, ma inconoscibile ai mortali (Fragm., 6, pag. 234).

Aristea cerca un campo per la sua poesia nei lontani paesi del
settentrione orientale e parla degli Issedoni, degli Arimaspi e degli
Sciti (Fragm., 2—5, pag. 245). La divinita non éancora staccata dall'uomo
e Selene & qualificata con un attributo umano, ,ukopoc* (Epim. 13).

L'elemento teratologico compare perd abbondante, tanto nella
rappresentazione della divinita come in quella dell'uomo.

Ancora in Parnasi le divinita greche sono le stesse onorate dagli
stranieri. E troviamo Smirna, figlia del re degli Assiri, innamoratasi
del padre per la vendetta di Afrodite, irata del non esserne onorata
(Fragm. 25).

Maggiore conoscenza geografica ¢ rivelata dai viaggi di Eracle.
Ne & ricordata la navigazione alla volta di un'isola iberica, Eriteia
(fragm. 7), e la sua malattia in Lidia con la guarigione ottenutavi dal
fiume llio (fragm. 17). E rammentata anche l'argentea corrente del
Sibro licio (fragm. 18).

Ancora piu decise sono le definizioni di paesi o di popoli stranieri
in Cherilo di Samo. Siamo ormai dopo la guerra persiana (cfr. 1) e la
conoscenza del mondo non greco &€ molto piu larga. Si conosce anche
la produzione del suolo di terre straniere: i pastori Saci, di razza scita,
abitavano l'asia produttrice di frumento, ,mupogopov*; ed € definita
anche la vita di questi pastori (fragm. 3) ,,unAovopoi,.... vopddwv amot-
Kol, avepwnwv vopipou“. E presente la diversita linguistica come deter-
minazione etnica e in un frammento (4, pag. 268) sono ricordati gli
abitanti dei monti Solimi, ,yA®cocav pev @oivicoav @Gmo  OTOMATWY
dgiévtec. C'e anche il tentativo di localizzare i ricordi del mito, e il
fiume dove & morto Fetonte, I'Eridano, & figurato nella Germania
(fragm. 14).

Cosi in Antimaco di Colofone la maggiore conoscenza di terri-
tori e di paesi fa spostare il leggendario legno di Licurgo dalla Tracia
in Arabia (fragm. 70).



240 E. Sequi

Osservando il mondo antropomorfico dell- lliade non ci aspettiamo
che subito dopo, nella produzione letteraria, compaia una vita cosi
ricca di teratologia nelle sue manifestazioni. Dalla concezione comple-
tamente antropomorfica e dall’ assoluta mancanza di elementi apotro-
paici dell’lliade passiamo a tutta un’altra concezione, dove il valore
teratologico & predominante.

Gia nell’Odissea troviamo copiose tracce di un mondo fantastico
perduto nell’lliade. Di figurazioni di forze naturali brutalmente mani-
festantisi in mostruose concezioni ne abbiamo in gran numero. Dalla
magia di Circe, che trasforma in animali immondi i compagni di Ulisse
(libro X), figurazione letteraria di mitiche forze insidianti a che si avven-
turasse nelle regioni sconosciute e misteriose al di la dei mari greci,
alle mostruose trasformazioni di Proteo e alla sede fantastica del signore
dei venti, nell’isola natante, I’Eolia. Compaiono giganti immani: Tizio
si distende col suo corpo smisurato ,.en’ evvéa méredpa* (XI, 576—7);
altrettanto smisurata € la grandezza di Oto e di Efialte (e di Orione
per riflesso), che sovrappongono monte a monte per scalare il cielo
(X1, 308—316).

Troviamo esseri semiferini e mostruosi come gli empi Ciclopi,
diversi nel fisico e nel morale dall’altra gente ,.che mangia pane“.
E nella figurazione di abitanti di terre sconosciute ci si serve di ricordi
preesistenti e si rappresentano i popoli lontani in ambiente semidivino,
dove I'imprecisione della conoscenza da origine alla elaborazione fanta-
stica di teratologia che li avvolge e li confonde col mito.

Polifemo, rappresentante di tutto un popolo di giganti smisurati,
caratterizzato nella sua empieta, nella sua crudelta, nella sua completa
amoralita ancor piu che nella persona fisica (riproduzione sensibile,
del resto, della bruttura morale) rendera piu facile al poeta la rappre-
sentazione di brutali popoli fantastici: ne abbiamo una chiara prova
confrontando la rappresentazione dei Ciclopi con quella dei Lestrigoni :
lo spirito € identico. Gia al primo metter piede sulla terra di Lestri-
gonia ci troviamo in una natura selvaggia come nell” isola dei Ciclopi
(X, 98): ,,£vB0 pév o0TE Bocv ouT’ GVdP®V @QaiveTo Epya*.

| tre esploratori spediti da Ulisse, appena arrivati alla citta, si
imbattono in una donna ,,6onv T’ dpeoc Kopuerv* (X, 113) che li fa
inorridire come gia i compagni la vista di Polifemo. La grandezza
della moglie di fa noto I’aspetto di Antifate, il re lestrigone che ha
la stessa brutalita del Ciclope e prepara ai Greci la medesima
fine: ,,a0tiY’ éva pdapyac Etdpwv  OmAicoato deimvov* (X, 116).
L’accorrere del gigantesco popolo dei Lestrigoni alle grida di Antifate
ci riproduce I’accorrere dei Ciclopi ale urla di Polifemo accecato. E
tanto Polifemo che i Lestrigoni scagliano massi enormi divelti dai
monti sulle navi dei Greci. Come Polifemo & il tipo del Ciclope, il
rappresentante di tutto I’empio popolo dei Ciclopi, cosi anche i Lestri-
goni sono tipicizzati nell’orrenda coppia regale, nella crudelta sanguinosa
di Antifate e nella grandezza smisurata della moglie. L’unica differenza
é nel modo di vivere: i Lestrigoni sono sudditi di un re e abitano in una



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 241

citta, mentre i Ciclopi conducono una vita pastorale, libera da leggi.

Un altro popolo avvolto nella nebbia fantastica dell'ignoto ¢
quello dei Lotofagi, di cui Omero non rivela neppure la dimora, e solo
da Erodoto sapremo che un popolo mangiatore di loto abitava sulle
coste della Libia. In Omero € una popolazione misteriosa che si ciba
di un frutto, assaggiando il quale si dimenticano patria e parenti (Od.
IX, 84—97). Una minaccia anche questa, per gli audaci esploratori
delle prime navigazioni, di non far piu ritorno. Cosi I’ignoto si concre-
tizza nella notte squallida dei Cimmeri favolosi, mai illuminati dai raggi
del sole (XI, 14—19). E qualcosa di parallelo avviene per i Feaci: aiuto
immaginario al navigante, compenso alle minacce sovrastanti.

Ancora piu ricchi di teratologia fantastica sono gli Inni omerici.
La forza degli dei € elevata al massimo, e Deio teme che Apollo la
sprofondi con un calcio sotto gli abissi del mare (Ap. Delio, 70 e segg.).
Anche il tono comico che nell’lnno ad Ermes sembrerebbe avvicinare
la divinita all’'uomo nella rappresentazione di questo dio in fasce,
ladruncolo e affarista, che & perfino allettato dell’odore della carne
e se ne astiene a fatica per rispetto alla propria divinita (130—33),
trova modo di esplicarsi teratologicamente; e la comicita del dio, che
entra in casa come nebbia attraverso la toppa, ha pure qualcosa di
sovrannaturale. Del resto, il tono caratteristico di questo solo inno,
spiegabile oltre che con la tradizione scherzosa del dio, appunto con
I'indipendenza degli Inni tra di loro, € compensato in quel poco di
antropomorfico che gli rimane dalle narrazioni di prodigiose meta-
morfosi abbondanti negli altri.

La figura di Titone, cui ,;Ho¢* ottiene I’eternita, ma non puo
evitare la fuggevolezza della gioventu, innalza la divinita sull’'uomo
piu di quanto non fosse gia nell’Odissea, poiché nella sua eterna decre-
pitezza riconosciamo I'impossibilita umana di elevarsi alla perfezione
dei numi.

Dalla Dragonessa immane uccisa da Apollo (Ap. Pizio, 122) si
coglie il pretesto per I’estesa narrazione del mostruoso concepimento
di Era, Tifone (127—192). 1l poeta si mantiene nell’irreale in tutte le
rappresentazioni di metamorfosi divine: Apollo si muta in delfino e
balza sulla nave dei naviganti cretesi, e a Crisa opera una nuova tra-
sformazione in astro splendente, sprizzante luce e scintille fino al cielo;
e da astro ancora in uomo (220—272). Altrettanto possiamo dire dei
prodigi che Dioniso opera sulla nave dei pirati tirreni : il vino sgorgante
sul ponte, la vigna fiorente di grappoli in cima all’albero, ai cui piedi
si attorciglia I’edera e gli scalmi s’inghirlandano. Infine I’apparizione
del truce leone e dell’orsa villosa e la trasformazione dei pirati in delfini
(Dioniso e i Tirreni). Nella comparsa delle due belve é definita I’origine
straniera del dio; come sempre, €& da ricercarsi fuori dalla Grecia, €
specialmente nell’oriente, la provenienza di quelle divinita nel cui
culto compaiono le belve.

Lo sviluppo cui era arrivata la concezione teratomorfica ci €
dato vedere in modo ancora migliore nella figurazione di Pan, eh’e

16 Ziva Antika



242 E. Sequi

detto ,,tepatwmov €5¢080a, aiyimodny, SIKEPWTA, TOAUKPOTOV, NMOULYE-
Mota“ (a Pan, 36.37). La determinazione é fisica e morale, anzi gli
elementi etici e fisici hanno lo stesso valore determinativo.

Fenomeni sovrannaturali ci appaiono nell'lnno a Demetra I'ap-
parire di Ades fuori da una spaccatura della terra coi cavalli immor-
tali (16—18) e l'immagine della dea che alleva meravigliosamente il
figlio di Celeo, tenendolo nelle fiamme come un tizzo rovente (239—40).
Come nell'lnno ad Atena il suo balzare armata dal cervello di Zeus e
in quello ad Ermes l'accenno alle le tre sorelle alate pro-
fetesse (552).

Nell'Inno ad Afrodite la figura della dea al cui arrivo le belve
si umiliano obbedienti e si uniscono in amore, ci da l'idea della forza
sovrannaturale della dea e ci fa pensare insieme ad un influsso della
mitologia orientale nel culto di Afrodite?.

Come nell'Odissea appaiono popolazioni semifantastiche, cosi
negli Inni c'é l'accenno ad una regione fantastica quasi estremo limite
del mondo nell'esclamazione in cui esce nell'lnno a Dioniso (28—29)
T, Apxdc” dei pirati tirreni: ,,...; Aiyuntov dgietal, 1 dye Kompov,
N €é¢ 'TnepBopéoug 1 EKAOTEPW™.

Abbiamo visto come sempre piu profondo appaia il valore dell’
elemento mitologico nell' Odissea e negli Inni, distaccando nettamente
I'uno e gli altri dall'antropomorfismo dell'lliade e suscitando una nuova
vita gia ricca di elementi teratologici nella figurazione della divinita.
Tanto pit grave quindi riesce la perdita della produzione epica susse-
guente all'omerica, dove avremmo trovato la continuita dello sviluppo
degli elementi non umani in contrasto con quelli umani, fino ad arri-
vare alla concezione erodotea. Ma cercheremo di seguire questo mondo
teratologico in evoluzione in Esiodo e nei frammenti che ci sono rimasti.

Esiodo ha una grande ricchezza di elementi irreali e con lui tutti
gli epici.

Gia nella Teogonia € ricca la messe di elementi teratologici,
come del resto c'era da aspettarsi in un poema del genere. Ma anche
il fatto stesso che Esiodo abbia cantato la genesi divina & un indizio
della grande distanza che corre dall'lliade alla concezione esiodea.
Il poeta dell'lliade non poteva cantare un soggetto come la Teogonia,
con una concezione della divinita cosi antropomorfica come la sua.
Neppure nell'Odissea il mito vive di teratologia tanto intensa come
quella donde Esiodo ricava le ragioni del suo poema. Nella Teogonia
@ un mostruoso cozzarsi di forze brutali in un assestamento donde
escono gli dei della religione greca. Le violenze della natura trovano
riscontro nelle violente manifestazioni divine, nei mostruosi concepi-
menti delle divinita primigenie. E un mondo interessantissimo di esseri
senza specie definita, di una mostruosa iperumanita. Non si pud fare

2 1l Baumeister ammette di trovarsi in piena mitologia orientale e paragona
[Afrodite delFinno in parola alla Rea di Frigia. Il Romagnoli {Omero Minore tra-
dotto da E. R.) pensa anche alla Circe dellOdissea, senza uscire per questo dalla
mitologia orientale, ché anche Circe & una dea delle belve.



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 243

distinzione netta tra mostruosita morale e fisica, perché questa é data
quasi sempre in funzione di quella. La forza bruta della terra é raffi-
gurata nei concepimenti di ,,I'n“, che genera senza aiuto d'amore il
Cielo, le alte montagne e il mare; ricordo anche nella tradizione di
immani cataclismi tellurici. 1 Ciclopi, simili in tutto agli dei, forti e
destri, ma da un solo occhio, sono il frutto della terra e del mare vio-
lento (139). Altri mostri terrigeni sono Cotto, Briareo e ,,Fonc¢” dalle
cento braccia e dalla cinquanta teste (147) e Tifone dalle cento teste di
drago (821). E tutto un accalcarsi di esseri favolosi: , Xpuodwp*, il
cavallo alato, genera Gerione a tre teste ed Echidna dal corpo meta
di fanciulla e meta di serpente spaventoso, generatrice a sua volta di
Cerbero, ,,mevinkovtaképalov e della Chimera atroce con una testa
di cane, una di capra e una di serpente (287 e segg.). Dall'unione di
LKnto® e di ,,®opkuc* nasce il seprente custode nelle sue spire dei
,mayxpbosa prida* sotterranei.

Negli ,,Erga” le misteriose lontananze al limite dell'oceano avvol-
gono le isole fortunate, dimora della generazione degli eroi di Tebe e
di Troia, trasformati in semidei, lieti dei raccolti copiosi che loro pro-
duce tre volte I'anno la terra.

Nei frammenti esiodei, se siamo da un lato in un mondo assai
piu vicino all'uomo rispetto a quello della Teogonia, come comporta
I'argomento dell'opera, siamo perd in un ambiente ancora piu saturo
di elementi fantastici soprannaturali.

Le generazioni prodigiose sono ancora piu frequenti. Zeus si
muta in toro spirante croco dalla bocca per unirsi a Europa, e dall'unione
nascono Minosse, Sarpedone e Radamante (fragm. 52); o da un saggio
della sua potenza mutando in uomini e donne le formiche di Egina,
dove era rimasto unico superstite (fragm. 96), ,,Alakog™.

Esseri spaventosi sono a servizio della divinita, ed Era si fa sempre
precedere da Argo, eternamente vigile, con i suoi quattr'occhi mai
domi dal sonno (fragm. 5).

MeravigUose metamorfosi abbondano per opera degli dei.
Eracle ottiene da Posidone la facolta di assumere qualunque sembianza,
e da serpe inesorabile si trasforma in aquila, da formica in ape splen-
dida (fragm. 31).

La madre di Mennone ottiene da Zeus che le sorelle del figlio
ucciso da Achille siano convertite in uccelli, i quali, tornando ogni anno
ad azzuffarsi sul suo cenere, ne plachino i mani col loro sangue (fragm.
49). E le lacrime delle sorelle di Fetonte sono cambiate in Elettro (fragm.
209). ,,Kawic“ ottiene da Posidone, che le si era unito, d'esser mutata
in uomo (254). Apollo, irato con Mida, ne rende le orecchie asinine
(fragm. 45), e Mercurio muta in pietra Batto perché ,8ixopufoc*
(fragm. 167).

Le figlie di ,,Mpoito¢“ impazziscono per non avere accolto il
sacerdozio di Dioniso (fragm. 184).

Si accenna ad esseri fantastici come i ,,lMuypaiouc” (fragm. 82),
i ,Katouvdaioug* (fragm. 81). Si determina anche la figura fisica di

16*



244 E. Sequi

altri popoli fantastici nel nome stesso con cui sono chiamati, e abbiamo
gli ,/Hpiku\a-“ e i ,Mxkpokepxhou;* (fragm. 82); o si determina il
carattere morale dei Satiri ,,00Tidavav, aunxavoepycov o dei Cureti
amanti dello scherzo, danzatori (fragm. 42). E esaltata come divina
anche la forza meravigliosa della musica in Zeto e Anfione, che alzano
le mura di Tebe col suono della cetra (fragm. 57). E di Tiresia si favoleggia
una vita lunga sette generazioni.

Lo stesso mondo sovrannaturale rivive negli Epici. Gli esseri
mostruosi abbondano; e la loro mostruosita consiste in una caratte-
rizzazione fisica: quasi sempre nella grandezza smisurata o nel numero
straordinario delle braccia di cui é fornito il gigante. Ritroviamo nel
Ciclo la nascita da ,,00:av0;*“ e da ,,Fq“ dei centobraccia insuperabili
per grandezza e forza. Compaiono anche i Ciclopi da un occhio solo
in mezzo alla fronte. Lo scrittore della Gigantomachia narra di Zeus
che, trasformatosi in cavallo, genera da Fibra Chirone ,,E.tmokévtaupog*
(Scol. Laur. ad. Ap. Rodio I, 554). L'autore delle Ciprie parla di Sarpe-
done, l'isola preziosa abitata dalle Gorgoni ,,aLa méhwpa“. Le meta-
morfosi si ripetono frequentemente. Nemesi si trasforma anche in
pesce per sfuggire all'amore di Zeus (Ciprie, tragm. 6). E come nei
Cataloghi di Esiodo Ermes muta Batto in pietra, in un frammento
degli Epigoni (Kinkel, 2) divengono pietra la volpe Teumesia e il cane
inseguente.

Nei Nosti sono rappresentati il supplizio di Tantalo (fragm. 10)
e la forza magica di Medea che ,,rade“ la vecchiezza di Esone bollendo
molti farmachi negli aurei lebeti (fragm. 6).

Molto interessante riesce la caratterizzazione morale di due
diavoletti menzogneri e disturbatori, i Cercopi, nel poemetto attribuito
dagli antichi ad Omero.

Negli Epici successivi ci manteniamo nello stesso mondo ricco di
teratologia, ma il tono non & cosi violento come in Esiodo: si calma e
diventa, diremmo, pit umano. Valori fantastici ne abbiamo ancora
parecchi, e le concezioni prodigiose si ripetono. Demodoco narra il
nascere di un grande leone dalla spuma di cui Selene aveva empito una
cesta (Kink. pag. 212); in Museo ritroviamo il mito del cervello di
Zeus che s'apre per lasciarne balzare Atena (fragm. 8). Compaiono
ancora esseri di natura soprannaturale e ferina: le Arpie dello speco
di Creta nei ,,Navmaktia“ (fragm. 3) e quelle custodi del gregge di
Acusilao nella Teogonia (fragm. 14) di Epimenide. Nella Teogonia di
Museo (fragm. 13) appare un essere di quattro occhi, forse I'Argo che
abbiamo visto in Esiodo, non identificabile con sicurezza per una lacuna
del frammento.

Pisandro, a quanto riferisce Pausania (I1—37—4) rende ancor
pit paurosa I'ldra figurandola con molte teste.



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 245

Apollodoro ci riferisce (I1l, 14—A—1) una metamorfosi narrata
in Paniasi (fragm. 25), che si risolve a sua volta in una prodigiosa gene-
razione. Smirna, innamoratasi del padre per Tira di Afrodite, riesce,
aiutata dalla nutrice, ad unirsi a lui sconosciuta. E quando il padre
accortosi dell'inganno, l'insegue con la spada, ottiene dagli dei d'essere
trasformata in albero. Al decimo mese l'albero si spezza e ne nasce il
figlio di Smirna e del padre suo, ,,"AdwVIC*.

Un prodigio ancora narra Epimenide nel sonno eterno cui Zeus
condanna Endimione, poiché aveva osato innamorarsi di Era; c'é
riferito da uno Scolio {Scolio Laur. ad A. Rod. cfr. Kink. 17).

* *

Mentre, dunque, nell'lliade mancano assolutamente valori apo-
tropaici, posteriomente essi si manifestano intensamente; il fatto farebbe
pensare ad una formazione posteriore di questi valori nella religione
greca; ma l'arte figurativa e venuta attraverso gli scavi a levarci dal
dubbio; e, del resto, la maturita e la pienezza con cui sono trattati gli
elementi teratologici impediscono di pensare a un improvviso sviluppo
posteriore all'lliade.

L'epos omerico non ci mette in diretto contatto che colla concezione
religiosa del poeta; nella rappresentazione della divinita egli ha compiuto
un' opera grandiosa di unificazione e semplificazione, caratterizzandole
e definendole nettamente. La concezione religiosa di Omero e una con-
cezione olimpica, panellenica, che sara poi accettata lentamente dai
Greci, ma ben lontana dalla religione popolare del suo tempo: & un
ordinamento delle forme di divinita esistenti, che perdono il loro carat-
tere teratologico per assumere quello antropomorfico dell'lliade,

La religione donde Omero ha tratto la sua c'é rivelata dalle sco-
perte degli scavi e segnatamente dall'abbondante materiale rinvenuto
a Creta nel cosiddetto antro Ideo, che, quantunque di produzione
locale, ha purtuttavia tutti i caratteri della religione preomerica. E una
religione incomposta, non ordinata, dove i miti s'intrecciano o si con-
fondono per il ricordo di miti precedenti. 1 monumenti migliori sono
gli scudi ed alcuni ornamenti dell'antro nominato. Un simbolismo po-
tente regna in tutta la concezione della divinita e si attua in forme tera-
tologiche, sintetiche, le quali poi nella concezione omerica olimpica
si scinderanno in varie personalita antropiche, rappresentanti dei vari
attributi e delle varie essenze racchiusi nella divinita primitiva.

Cosi negli scudi cretesi detti di Astarte-Anaitis, che il Milani
riporta ed interpretad, compare una dea nuda in forma umana di

donna; nel primo scudo é eretta su di un leone e posa le braccia sul
capo di altri due in un campo sparso di virgulti, e nella cui parte inferiore

s) L. A. Milani, 1bronzi delVantro Ideo ecc. — Studi e Mat. vol. I, p. I. pagg.
1—33; 1899.



246 E. Sequi

sono presentati due animali leonini, due sfingi; nell'altro e fiancheggiata
da due sfingi e tiene due archi nelle mani. E Rea, o ,,['a*, sintesi
dominatrice di tutte le forze naturali e soprannaturali; rappresentate
le forze terrestri dai leoni nel mondo animale, e quelle celesti, sotterranee,
intellettuali e umane dagli sfingi alati. Da questa sintesi deriveranno
nella concezione olimpica di Omero diverse dee: ed Era, e Demetra
ed Afrodite. E nella rappresentazione dell'lliade gli animali favolosi
come gli sfingi, scompaiono nel comune processo di eliminazione del
non umano.

Nello scudo detto del leone alla forma umana di Rea € sostituito
un simbolo dendromorfo, il pino.

Interessantissima € la rappresentazione della stessa dea nella
cosiddetta Gemma di Cassel; la parte inferiore del corpo, ricoperto
dalla veste, accenno all'aspetto ctonico della dea, fa contrasto col
petto nudo e col capo in forma di uccello, su cui posa una corona a
branche lunate, esprimenti il suo aspetto celeste.

A meglio definire il carattere ctonico della parte inferiore, di
sotto alla tunica escono due branche rappresentanti le radici della dea-
pianta madre. Altre rappresentazioni simboliche di Rea ricorrono nelle
altre gemme insulari preelleniche, ma interessante € la rappresentazione
dell'ipostasi vegetale di Rea nei manici di specchi micenei, riportati
dal Perrot (VI, fig. 386,7—38): le due Kore terrestri di Rea sono figu-
rate sorgenti e ancora non divise dall'albero materno. E ancora in un
anello d'oro di Micened) sono caratterizzate le tre Kore divine di Rea
nella loro metamorfosi nei rami della pianta madre, come Driadi o
ninfe silvestri. L'aspetto di tutto il corpo, dei capelli, del busto e delle
vesti € asciutto e legnoso ed alle estremita delle braccia escono rami
d'albero. Cosi nell'ago crinale emblematico della terzatomba del ,,k0kAoc*
miceneo, Rea & rappresentata simbolicamente nelle sue tre nature:
antropomorfa, zoomorfa e dendromorfa. Infatti la parte superiore del
corpo, umana, continua in basso con una veste a coda di uccello e da
origine in alto ad una pianta fruttifera.

Altre rappresentazioni simboliche conosciamo dalle stesse sco-
perte di Creta. Zeus, per esempio, che nel primo scudo dell'antro Ideo
e espresso nel mondo umano come il piu gagliardo eroe, in atto di
abbattere come Erade i piu forti animali terrestri, il leone e il toro,
fiancheggiato da due ministri alati, negli scudi 11-111-1V € rappresentato
come il primo animale terrestro, il leone, espressione di Zeus animale;
e nel 1V scudo ai ministri alati del primo corrispondono i Cureti, mitici
e realistici. Nel V e VI invece si vuol esprimere Zeus celeste e volatile
e il simbolo ne ¢ il piu forte lottatore celeste, I'aquila fiancheggiata da
due serpenti demoniaci, corrispondenti, nel mondo animale, ai mini-
stri alati sovrannaturali del | e ai Cureti realistici del IV.

4 L. A. Milani, op. cit,, in Studi e Mat., parte Il, pagg, 206—7. Tsountas,
Rev. Arch. 1900, tav. S.



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 241

Nell'anello d'oro principale di Micene5 compare un altro simbolo
di Zeus divinita quadruplice: la doppia bipenne: il dio padre celeste
figlio di se stesso (Kronos—Zeus) e il dio solare figlio di se stesso
(Zeus—Apollo). Idea che ci e resa chiaramente nelle monete di Tenedo,
dove alla concezione antica della bipenne nel rovescio corrisponde nel
dritto la concezione antropomorfica in Zeus bifronte, da una parte
vecchio e barbuto, dall'altra giovane e imberbe.

Un simbolismo fortissimo teratologicamente espresso lo troviamo
nella prima tavoletta cretese di Siteias (Milani, id.). Vi & presentato
un simulacro di dea armata nella sua triplice natura femminina, celeste
e lunare. Nella parte inferiore la figura termina a coda spiegata d'uccello
(zoomorfica) e a tronco d'albero elaborato (fitomorfica) ed esprime la
sua natura terrestre, femminea; la parte superiore a testa d'uccello
irradiata € la natura celeste:, e l'origine lunare ce la da la parte centrale
coperta dallo scudo tondo col crescente lunare. E I'Atena che Omero
definira ,, tpitoyévery, pur trasferendo la ragione dell'attributo dalla
triplice paternita all'origine marina, tritonica.

Il simbolismo teratomorfico esaminato riceve conferma da pro-
duzioni figurative di altre localita greche. Zeus nei crateri piu antichi
di Olimpia & sempre rappresentato simbolicamente barbuto e imberbe,
associato ai grifi e ai ,,3paxovrec propri del suo culto6.

Tutto questo € sparito nella concezione disciplinata e antropomor-
fica della religione dell'lliade, ma sussiste nell'arte figurativa, diretta
manifestazione della credenza popolare, e si manifesta nella produzione
letteraria post-omerica, pur assumendovi forme diverse.

In questa il fondamento della rappresentazione fisica della divi-
nita & realisticamene antropomorfico, e Zeus, Atena, Era, Afrodite
e gli altri dei sono rappresentati non pit simbolicamente, ma realisti-
camente. Il simbolismo sussiste nella ricchezza teratologica degli ele-
menti divini, nelle manifestazioni degli dei e nei valori apotropaici
della rappresentazione degli dei minori, dei ,,mpomoAot degli altri dei.

La divisione e Il'ordinamento degli attributi delle divinitd sono
assai progrediti rispetto ai monumenti ora esaminati. Ma in tutte le
manifestazioni prodigiose di dei e semidei e nella caratterizzazione
fisica o morale di dei minori e di semidei ritroviamo la teratologia
simbolica del materiale figurativo precedente.

Abbiamo visto quanta ricchezza di valori teratomorfici si trovi
a cominciare dall'Odissea, negli Inni, in Esiodo e nei Ciclici. Ora cono-
sciuto il mondo religioso preiliadeo, ci rendiamo conto della loro esistenza
e possiamo anche affermare che la concezione antropomorfica di Omero
e posteriore rispetto a quella teratomorfica della produzione susseguente.

0 V. opere citate alla nota 4.

°) Furtwéngler, Bronzen von Olympia (taf. 44, n. 783—4; taf. 49 b). Un esempio
ce lo riporta anche il Milani (op. cit. tav. 11, 6—7—8): sopra un cratere dorico & appli-
cato un emblema di Zeus fra sei protomi di drago o di grifo, simboli animali e demo-
niaci dei Cureti O Dattili.



248 E. Sequi

La concezione religiosa dell'lliade & gia molto piu olimpica di
quella della produzione letteraria preerodotea. | resti della prima reli-
gione greca manifestantisi attraverso le minori divinita demoniache,
oppure attraverso le figurazioni di ministri sovrannaturali degli dei
maggiori, scomparsi neiriliade, ricompaiono nella concezione poste-
riore. Cabiri, Cureti, Coribanti, Dioscuri, Dattili, Telchini, Molonidi,
che compaiono ora come demoni, ora come uomini con caratteri sacerdo-
tali non umani, nell' lliade sono spariti. Ed & logico sia cosi perché
la loro rappresentazione fisica e morale comportava l'introduzione
neH'antropomorfismo del poema di forme apotropaiche.

Tutti questi esseri assumono carattere quasi sempre demoniaco
nella mitologia e forme corrispondenti al loro carattere. La derivazione
di tale carattere la troviamo nell'oscura lontanissima origine. Esisteva
in un tempo remotissimo in Europa, o per lo meno nella zona mediter-
ranea, una popolazione di tipo negrita, la quale ando via via scompa-
rendo di fronte al prevalere delle nuove razze. In Grecia, la razza pre-
ellenica trovo insieme con gli ultimi resti del tipo negrita precedente
I'eredita delle sue forme religiose ed i suoi idoli, naturalmente foggiati
sul tipo negroide.

La razza posteriore, erede di questi idoli, li accolse nella reli-
gione indigena, ma attribui loro i caratteri e le qualitd demoniaci e
mostruosi dovuti all'impressione che produce sempre una razza di tipo
etnico differente su di un‘altra. Si accettarono questi idoli, ma si circon-
darono di un carattere di stranezza e di mistero, che s'andd sempre
piu accentuando nella mostruosita della loro rappresentazione.

Tutto cio e superato nell'lliade, ma rimane piu forte che mai nella
produzione posteriore, e letteraria e figurativa. L'eredita spirituale
della razza negrita va perdendo sempre piu le divinita superiori per
cedere via via il passo agli dei indigeni della nuova razza conquistatrice.

Quelli che erano ,,dvak”ec peydAol Beoi” si riducono ad assumere
nella loro decadenza caratteri di malignita o ufficio di ministri del culto.

Nella rappresentazione fisica, corrispondente all'immagine morale,
si aggiunge alla stranezza loro propria la teratologia delle rappresen-
tazioni simbolistiche della prima religione ellenica. E mentre la rappresen-
tazione degli dei maggiori va perdendo sempre piu la stranezza della
figurazione fisica simbolica per assumere il carattere sempre pit antro-
pico, realistico, olimpico, negli dei primitivi ridotti a ministri degli
dei maggiori 0 a demoni ,,fdokavol” o ,£popor”, il simbolismo primi-
tivo favorisce il carattere teratologico della figurazione; e aggiungendosi
anche, col diminuire della loro potenza e del loro timore, il dispregio
e l'odio, si giunse a rivestirli di forme sempre piu orrende, riprodotteci
dall'arte in immagini variatissime. Inoltre degli antichi dei ridotti a
demoni minori si ando allargando il numero con tendenza a generalizzare
un dato tipo in un'intera schiatta, fino a farne delle popolazioni.



Elleni, barbari e teratoiogismo nella tradizione greca 249
*’*

Quando poi la produzione letteraria si trovo di fronte alla rappre-
sentazione di popoli stranieri sconosciuti, si attribuirono loro i caratteri
demoniaci di queste schiatte di dei e si localizzarono nei lontani paesi
ignoti misteriose genti con caratteri teratologici.

Nell-lliade abbiamo gia ripetuto come manchi assolutamente
ogni valore apotropaico mostruoso; pure, una traccia, unica, la ritro-
viamo.

Nel terzo libro (2—7) sono ricordate le gru che portano strage
al popolo dei Pigmei. E una prova di piu dell'esistenza di una tradizione
popolare ben diversa da quella dell'lliade. C'era nella tradizione il
ricordo di un popolo di pigmei, di nani, come indica I'etimologia stessa
della parola, perpetuamente in lotta con le gru; popolazione ridicola
per la piccolezza e per la serieta della lotta contro gli uccelli. In Omero
caratteristiche fisiche non appaiono, ma & sottintesa nella strage cui
sono esposti almeno la loro piccolezza. E I'arte figurativa che serve da
illustrazione. L'esempio migliore ¢ I'opera di Ergotimos, il vaso Francois:
i pigmei sono parte a piedi, armati di mazze e di ricurvi bastoni unci-
nati, parte a cavallo di caproni, armati di frombole e di ampie tasche
per le pietre; la lotta e piena della serieta di una scena eroica ed € appunto
questo che ne suscita la comicita. Nell'lliade altre tracce di questo
ambiente iperumano non troviamo. Ma come appare una volta il ricordo
dei pigmei, cosi sussistevano nella leggenda popolare contemporanea
le credenze delle forme mostruose o irreali gia rammentate. | pigmei
ricompaiono di frequente nella produzione figurativa, specialmente
vascolare. In quella letteraria li ritroviamo solamente in Esiodo, ma la
rara menzione € dovuta certamente alla perdita delle opere degli epici
omeridi.

Esiodo parla dei pigmei e insieme di altre popolazioni prodi-
giose, gli , Hpikvvec” e i ,,Makpoképarai“ (fragm. 82 K. riferito
da Strabone, | p. 43), e da questo potremmo avanzare l'ipotesi che la
rappresentazione somatica del pigmeo fosse gia deformata come ci
appare dall'arte figurativa posteriore (cfr. le pitture vascolari riportate
dall'Inghirami: Vasifittili, 1, 100—357—358) e cioé di un tipo formal-
mente identico ormai ai Cabiri, agli Efesti e ai ,,Mataikor* che i Fenici
portavano sulla prora dei triremi. Il tipo, insomma, che Ctesia, benché
gia al IV secolo, ci descrivera nel suo scritto sull'India (11, 250): statura
piccolissima, grande fallicita e steatopigia, aspetto generale turpe e
lunga chioma.

L'identita formale dei pigmei, Cabiri, Efesti e ,,Mdtoakor” fenici
ci conferma sempre piu la loro origine da un'antichissima razza, che
sopra abbiamo chiamato negroide, estesa a tutta il Mediterraneo, o se
non a tutto, almeno a quello orientale?). Forse non éneppure arrischiato

Nelle ceramiche del Kabeirion di Tebe (riportate in Athenische Mitthe
lungen 1888, Taf. XI1). Compaiono in lotta con le gru alcuni pigmei con tutti i carat-
teri somatici della razza negra.



250 E. Sequi

pensare alla reale esistenza in tempi remoti di una razza di statura
inferiore, la cui rappresentazione si confuse con quella degli idoletti
demoniaci. Invasioni successive attribuirono alla schiera dei demoni
mansioni speciali di spiriti maligni o propizi per ogni sorta di attivita
umana; e cosi Cabiri, Telchini, Cureti, Efesti, Dioscuri sono altrettante
denominazioni di dei speciali favorevoli o no: gli ,.épopoi,“ contro i
»Backavor.”. La malignita concorse alla determinazione fisica mostruosa,
e i demonietti sono tutti rappresentati con carattere fallico pronuncia-
tissimo, in atteggiamento adeguato all'odio e alla derisione della credenza
popolare. Naturalmente la rappresentazione fisica dei ,,Baokavor €
adoperata uguale per gli ,.épopor*, data la convinzione che a proteg-
gersi dalla malignita dei primi bastasse opporre loro un simulacro
identico. L'arte figurativa fittile ci € documento di queste figurazioni.

Dopo un'invasione posteriore, la concezione religiosa fu ancora
modificata, e agli dei introdotti dagli invasori se ne aggiunsero alcuni
elevati al grado di dei maggiori dalla primitiva funzione di dei speciali.
Cosi dai demoni scherzevoli del vino si trassero i due ,,ueydlot Bsoi*,
i Cabiri, padre efiglio; e dagli ,,épopor del focolare sorse un loro sommo
rappresentante, ,,"Heaiotoc. | demoni donde provengono gli dei
maggiori sono eliminati, come nel caso dei Cabiri, 0 permangono come
gli Efesti protettori dei focolarig.

Piu spesso dei demoni primitivi se ne forma una schiera di ministri,
di ,mpomorot“ 0 ,dtakovor degli dei maggiori. Ci spieghiamo cosi
I'origine dei Cureti di Zeus (cfr. 1V scudo dell'antro ldeo cretese) e dei
Cabiri di Dioniso e d'Efesto, dei Telchini di Apollo e d'Era.

Questo mondo, che compariva senza dubbio copiosamente nella
letteratura postomerica, siamo costretti a ricostruirlo oltre che dalle
figurazioni vascolari, solo dai frammenti scarsi pervenutici. IC ureti
li troviamo in Esiodo e nella Foronide. In Esiodo (Catal. fragm. 42)
e data ai Cureti comune origine colle dee Ninfe9 e coi satiri. | Cureti
dunque sono ,,8z0i* ; ma la loro divinita é ridotta gia a ben poco e sono
dei ,,@ihomaiypoveg opxnotrpec: le loro attribuzioni sono solo la
giocondita dello scherzo e della danza.

Nella Foronide (fragm. 3) dalla condizione divina sono scesi a
guella umana e sono semplici flautisti di Frigia.

Il ricordo dei Dattili Idei ricorre poco piu frequente. Essi hanno
gia perso i caratteri divini e sono stati identificati agli abitanti di
Creta, e si attribuisce loro la scoperta dell'uso del ferro; leggenda in
relazione con la fioritura artistica dei primi tempi ellenici di cui Creta
era stata il centro. Di Esiodo sappiamo solo da Plinio (N. H. VII, 56)
che credeva inventori del ferro i Dattili Idei. Della Foronide invece

8 Cfr. Tidoletto panciuto con fallicita e steatopigia sviluppatissime posto
davanti a una fornace, nel ,,miva&* corinzio pubblicato da O. Benndorf (Festschrift,
1898, pag. 75).

9 Confermando in cio resistenza di ninfe con caratteri demoniaci e figura-
zioni teratomorfiche o brutali, come le ninfe cabiriche, rivelata da alcune pitture
vascolari, spiegate in questo senso dal Romagnoli (Ninfe e Cabiri, in Ausonia 1907).



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 251

sono riportati sei versi e mezzo da uno scoliasta {Scoi. Laur. ad Ap. Rod.
I, 1129): sono nominati tre dattili ,,eondrapor Bepdmovteg Opeing
Adpnoteing. KEAUIC Aapvapeveldg Te péyag Kai UMEPPlog *AKPWV,
i quali trovarono primi Tarte di Efesto nelle valli montane. Il nome
stesso ne dice la leggendarieta di fondatori; hanno un aggettivo che
dovrebbe indicare una qualita addirittura soprannaturale: ,,yontec6s;
ma che non sono dei ce lo dice chiaramente il poeta chiamandoli ,,dvdpeg
opéotepor. Ancora sono ricordati i Dattili Idei da Onomacrito
(fragm. 4) e Pausania ci riferisce (Vili, 21-111) che secondo Onomacrito
Eracle era uno dei Dattili Idei. Quindi erano considerati come uomini,
e con un processo parallelo a quello per cui Efesto si eleva a dignita
maggiore di tra la schiera degli Efesti, Eracle s'innalza su tutti i gagliardi
e destri Dattili.

Da Ateneo (VII, p. 282 E) sappiamo che esisteva una storia
»Telchiniaca“ o di Epimenide o di Teleclide o di qualche altro ignoto
e che trattava probabilmente della popolazione primitiva di Rodi, con
cui furono identificati i Telchini.

Nella categoria di dei minori possiamo comprendere i satiri. In
Omero non compaiono neppure nellOdissea e li troviamo per la prima
volta in Esiodo (Catal. 42). La loro determinazione €& puramente
etica e si parla del ,yévo¢ ol0TIdavwy ZotOpwv Kai dunxavoepy&v*.
E evidente la tendenza a generalizzare un tipo in una intera schiatta.
| satiri formano addirittura un ,,yévog4 una popolazione caratterizzata
solo moralmente in Esiodo, dove difficile riesce la definizione fisica.
Questa ci appare dall'arte, in cui i Satiri fini dai primi monumenti sono
identificati ai Sileni, gia ricordati negli Inni di Omero, nella loro mesco-
lanza alle ninfe montane.

Nella prima arte la figurazione fisica dei Satiri o Sileni ha un
carattere teriomorfico notevolissimo, e I'opera di Clitias ed Ergotimos
¢ ancora il miglior documento, benché gli elementi animaleschi vi
raggiungano un‘estensione piu forte che nell'arte contemporanea.
Vi compare un Sileno deliberatamente fallico, con gambe, anche, coda
e orecchi cavallini, i capelli in disordine e abbondanti, una lunga barba
a punta e il naso aguzzo; mentre comunemente sono rappresentati
come uomini con coda e orecchi cavallini, capelli lunghi e barba a punta
e il naso camuso1).

| caratteri teriomorfici in fondo sono simili a quelli di Pan e
somigliano a quelli dei centauri. Da notare che col tempo la rappre-
sentazione dei centauri diviene sempre piu teriomorfica, mentre quella
dei Satiri subisce il processo inverso e va prendendo sempre piu carat-
teri umani.

Nell'lliade I'unico passo dove compare un centauro € nel libro
XI (832), dove & ricordato l'istitutore di Achille, ,,8ikaiotato¢ Kevtao-
pwv44; la caratterizzazione, pur solo morale, adopera solo valori umani
e i centauri appaiono ,,dikato164 Nell'Odissea la figurazione, ancora

10 Cfr. Futrwangler, Die antiken Gemmen (V11-60; VUI-20; V1-33).



252 E. Sequi

epica, ci da a vedere un popolo di centauri, ,,avdpec” furenti nella
selvaggia ebbrezza del vino (XXI, 295 segg.). Il carattere feroce lo ritro-
viamo ben definito anche nei Cataloghi esiodei (fragm. 36), dove Peleo
€ mandato senz'armi sul Pelio selvaggio, affinche sia domato dai cen-
tauri ,,0peokmotol”,

Per trovarne la determinazione fisica bisogna rivolgersi al campo
dell'arte figurativa. Nel vaso Franc¢ois troviamo centauri armati di
pietre o rami d'albero, la cui natura cavallina & nettamente divisa:
sopra un corpo completamente di cavallo € innescato un busto umano
sorgente dalla vita in su, con lunghi cappelli e lunga barba.

Una figurazione oscillante tra il maligno e lo scherzevole, come
fra il divino e I'umano, I'abbiamo nei Cercopi. Il loro numero é stabi-
lito fino dalle piu antiche narrazioni in due: ma probabilmente proven-
gono anch'essi da una schiera di colleghi, come i due Cabiii maggiori.
In Omero non se ne trova cenno; abbiamo invece tre versi di un poe-
metto attribuitogli nell'antichita, e certamente di un poeta non molto
posteriore, dal titolo , Képkwmec*. Non ne € determinato il numero,
ma il carattere di imbroglioni menzogneri :

,WYelotag nuepomnag aunxava T’ épya [dagvtag]
ggamotnTApag* moAAY &’ emi yaioav idvteg
avlpwToug AMATOOKOV AAQMEVOL APOTO TAVTA“.

Evidentemente si tratta di demonietti maligm e scherzevoli;
come ci manca il numero, non c'é dato neppure il nome, che pure dove-
vano gia avere e che oscilla nella leggenda posteriore in una grande
varieta. Nemmeno appare l'incontro con Eracle, il quale non compare
neppure nell'altro unico frammento rimastoci con menzione dei Cercopi,
attribuito a Diotimo. Ma che gia fosse conosciuto nell'antichita lo at-
testano la famosa metope di Selinunte e vasi ancora piu antichi, secondo
un tipo stabile: i due demonietti di aspetto umano, vivace, sono legati
mani e piedi e sospesi a testa in giu ad un bastone che Eracle porta
sulle spalle.

In Diotimo (fragm. 2) non sono pit demonietti scherzosi, ma
uomini malvagi, di cui si conosce anche il nome e l'origine:

,KEépKwmeg, Toi MOANE KaTtd TPIOGOUC TATEOVTEC
Bolwtwv oivovto* yévog 8’ egav OixoAneg
vQAOC T’ EUpUBaToq TE, 00w Papudaipoveq dvdpeg.

*
* *

Abbiamo gia notato nella poesia posteriore all'lliade 1'esistenza
di popoli fantastici come i Ciclopi, i Lestrigoni e gli Arimaspi, e siamo
ora in grado di darci ragione della loro rappresentazione.

I Ciclopi omerici sono posteriori a quelli esiodei; in Esiodo (Teog.
140 segg.) sono demoni della tempesta e forgiano la folgore di Zeus,
cui servono. In Omero (Od. 1X) dispregiano Zeus, sono scesi alla condi-



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 253

zione umana di una vita completamente pastorale, abitanti di una terra
non definita, identificata poi con la Sicilia. Mantengono qualcosa del
demone della tempesta nella natura tracotante e superba, libera da
leggi, e aggiungono a questo carattere qualcosa dei demoni greci delle
selve e dei monti. Ma sia la definizione morale che la fisica fanno cre-
dere in una mescolanza del mito indigeno con le conoscenze etniche
acquistate nelle navigazioni e nei viaggi verso l'alto settentrione, diret-
tamente e indirettamente (per esempio, attraverso i Fenici). E troviamo
legati i Ciclopi ai Lestrigoni e agli Arimaspi. | Ciclopi erano senza
dubbio demoni indigeni, ma la concordanza di alcuni tratti etici con
quelli appresi su altri popoli fantastici ha fatto si che si confon-
dessero gli elementi e le attribuzioni dei diversi racconti. Il carattere
nordico dei Lestrigoni, rivelatoci attraverso la corta notte che non
interrompe quasi la successione dei giorni (Od. X, 86), corrisponde
alla monocolicita dei Ciclopi (Od. 1X) e degli Arimaspi (Aristea, 2—b5 K).

La differenza tra Ciclopi e Lestrigoni, antropofagi e giganti,
tracotanti ed empi gli uni e gli altri, sta solo in questo, che i Lestrigoni
vivono in una citta sotto I'imperio di un capo, mentre i Ciclopi sono
dediti alla pastorizia e abitano liberi nelle spelonche montane. D'altra
parte, la vita pastorale lega i Ciclopi agli Arimaspi, ricchi di greggi e di
mandre. La connessione con i leggendari Arimaspi localizzati in paesi
nordici, verso gli Iperborei (Aristea II—III) é la prova delle contamina-
zioni dei demoni indigeni con i miti nordici.

Come queste popolazioni fantastiche, localizzate in plaghe sco-
nosciute, siano legate alle rappresentazioni demoniache di Cabiri,
Telchini, Efesti, a tutte le rappresentazioni del tipo pigmaico, lo prova
il mito narrato da Aristea della lotta tra Arimaspi e Grifoni per il pos-
sesso dell'oro. Il mito doveva esser gia conosciuto da Esiodo, di cui
uno scolio ad Eschilo (Prom. 803 Dind. Fragm. 224 Kink.) dice che:
,MpwTtog £tepltevoato Ttoug ypimag*. La lotta tra animali e uomini
ha carattere identico a quella fra pigmei e gru: manca solo il tono
comico della piccolezza.

Abbiamo visto quale concezione del mondo non greco ci fosse
nelhambiente ellenico, non ancora informato da conoscenze dirette,
ma solo da nozioni imprecise. Quando la conoscenza si allarghera e vi
si aggiungera il senso cosciente della propria nazionalita, le figura-
zioni teratologiche serviranno alla definizione morale e fisica sfavore-
vole dello straniero; allora saremo gia ad Erodoto. Ma il presupposto
di Erodoto bisogna trovarlo in questo mondo teratologico, umano e
divino, che si va evolvendo nella produzione letteraria postomerica,
parallelamente allo svolgersi della coscienza nazionale: nella rappre-
sentazione del mondo non ellenico, finché la conoscenza & diretta e
precisa, ci si mantiene nel campo del reale; ma quanto piu ci si allontana
dalkambiente commerciale in scambio con la Grecia, tanto piu si affonda
neirirreale.

Beograd. E. Sequi.



254 E. Sequi

Testi

Homeri, llias, G. Dindorf (C. Hentze), Teubner, 1928

Homeri, Odyssea, G. Dindorf (C. Hentze), Teubner, 1930

Les Hymnes homériques — p. A. Perron, Paris, 1888

Hésiode, Théogonie, Les travaux et les jours, ed. Mazon, Paris, 1928
Epicorum Graecorum fragmenta, G. Kinkel, Teubner, 1877

Hymni homerici, ex recensione A. Baumeister, Leipzig, 1877.



