
ELLENI, BARBARI E TERATOLOGISMO NELLA 
TRADIZIONE GRECA

i

Secondo il Jüthner {Hellenen und Barbaren, cap. I) in Omero è 
lasciata fuori considerazione ogni differenza nazionale, perché il poeta 
era costretto a ritrarre gli stranieri e particolarmente i Troiani solo 
valendosi della conoscenza generale. Non aveva dunque nessuna infor­
mazione diretta sugli usi, sulla lingua e la razza dei Troiani, ma solo 
nozioni imprecise attraverso la leggenda. La spiegazione del Jüthner 
non è sufficiente; Panatisi va diretta alla posizione di Omero rispetto 
allo straniero dei suoi poemi. La lotta che il poeta ci racconta ha un 
carattere cavalleresco, sicché nella battaglia non domina mai Podio al 
nemico, ma la brama di vittoria a dimostrazione della propria valentia 
e del proprio coraggio. E se un eroe manifesta il suo odio per l'avver­
sario straniero, ne è cagione il risentimento per la morte di un amico
0 per l'offesa al proprio valore. Quando Achille infuria senza pietà 
sui Troiani e alza le sue espressioni d'odio per i nemici e per Ettore in 
specie, lo spinge la sete di vendetta per la morte dell'amico più caro.

Per questo carattere di cavalleria gli stessi tipi di guerrieri che 
troviamo nel campo greco sono trasportati in quello avversario. Basta 
prendere in esame i duelli tra gli eroi principali per accertarsene. Tratto 
tipico, rincontro tra Glauco e Diomede (.Iliade, VI, 119 e seg.), il rico­
noscimento di antichi vincoli di ospitalità e lo scambio dei doni fra
1 due guerrieri, che troveranno altrove di che far prova del loro valore.

Ma l'esempio più significativo è senza dubbio la monomaGhia 
fra Ettore e l'Aiace Telamonio (VII, 225 e segg.). E lo scambio di 
parole precedente al duello: „Αίαν δι,ογενές Τελαμώνιε, κοίρανε λαών“ . 
Così si indirizza Ettore al suo avversario; e le parole con cui gli araldi 
mettono fine alla contesa (279—81);

,,μηκέτι, παΐδε φίλω, πολεμίζετε, μηδέ μάχεσθον* 
άμφοτέρω γάρ σφώι φιλεΐ νεφεληγερέτα Ζεύς* 
άμφω δ’ αίχμητά, τό γε δή καί ίδμεν απαντες“ .

Il rifiuto di Aiace di ritirarsi prima che ne dia l'esempio lo 
sfidante, ma specialmente il discorso con cui Ettore conclude l'epi­
sodio sono tutti permeati di generosità cavalleresca.



E. SequiÌ 3 2

,,’Όφρα τις ώδ’ εΐπήσιν Α χα ιώ ν τε Τ^ώων τε*
'ήμέν έμαρνάσθην εριδος πέρι θυμοβόροιο,
ήδ’ αύτ’ έν φιλότητι διέτμαγεν άρθμήσαντε’“ (VII, 300— 303).

sono gli ultimi tre versi del discorso con cui Ettore propone lo scambio 
delle armi.

Arriviamo di conseguenza airidentificazione dei Greci e dei 
Troiani (con i loro alleati) tanto nel campo morale che in quello fisico. 
C'è identità nella religione, e gli dei troiani sono gli stessi onorati dai 
Greci, tanto che Zeus con tutti gli dei è immaginato a banchetto „μετ’ 
άμύμονας Αίθιοπήας“.

I riti religiosi sono eguali e così i funebri: Sarpedonte sarà onorato 
nella natia Licia di una tomba e di un cippo (XVI, 453— 57), supremo 
onore funebre per i Greci come per gli stranieri asiatici. C è identità 
nella lingua, tanto che non avviene mai che due guerrieri avversi non 
si capiscano. Ancora: le armi di Ettore sono le stesse di Achille, e la 
spada battuta su incudini tracie di cui va ornato Eleno (XIII, 576—7) 
sarebbe arma pregiata di qualunque Greco. Il priamide Licaone, 
adoperando Tarte di un Greco, piega i giovani rami di un fico per co­
struirne gli ,,άντυγες“ d'un cocchio (XXI, 37— 8) e i pepli istoriati, 
lavoro di donne fenicie, che Paride aveva portato da Sidone (VI, 260), 
potrebbero adornare le ricchezze domestiche di un principe ellenico.

Gli attributi dati agli alleati dei Troiani non li distinguono 
affatto dalle genti greche, quand’ anche attributi vi siano. Ché per lo 
più c'è localizzazione geografica o ricordo puro e semplice senza alcuna 
determinazione. O sono i Liei ammirati come numi ,,dai forniti ban­
chetti e dalle tazze ricolme“ (XII, 310) o i Lelegi amanti della guerra, 
abitanti nella città di Pedaso, vicino al fiume Satnioente (XXI, 86). 
E i Paflagoni sono detti ,,μεγαλήτορες“ (XIII, 656) e gli Abii giustis­
simi. E Zeus volge lo sguardo ,,εφ’ ίπποπόλων Θρήκών“.

La conoscenza geografica è ristretta solo ai popoli dell'Asia 
Minore, e se ν 'è accenno a popoli più lontani, come per gli Etiopi 
(I, 423), non se ne determina neppure la regione. Inutile insistere su 
questa identità anche troppo evidente.

*❖ *

Venendo ad un' esame della divinità, ci accorgiamo che come il 
contatto del Greco con lo straniero s'è risolto in una identificazione 
dei due elementi, così la divinità a contatto con Tumanità dell'Iliade, 
è avvicinata ed eguagliata all'uomo. Se ne distingue per doti, umane, 
come la forza, la saggezza e specialmente la fulgida bellezza, elevate 
a un grado molto superiore all'umano. Ma il dominio di Zeus sugli 
altri dei assomiglia in grandi proporzioni a quello di Agamennone 
sui guerrieri ellenici; e il tono dei discorsi fra i numi non disdirebbe 
sulla bocca degli eroi troiani e greci.

Come esempio evidente del perfetto antropomorfismo basta 
vedere Diomede avventarsi a ferire Ciprigna, che andrà dolorante a



Ëlleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 233

farsi curare la ferita (V, 330 e segg.); o ancor meglio vedergli toglier di 
combattimento lo stesso dio della mischia, lo stesso Ares (V, 855 e segg.).

Grandissimo è anche il numero degli eroi nati da un dio e da un 
uomo. L'elemento teratologico nell'Iliade manca completamente.

A questo punto vogliamo vedere se ancora sussiste qualcosa che 
possa notare una pur lieve distinzione fra Greci e non Greci; qualcosa 
possiamo realmente trovare; ma si tratta più di sfumature che di 
differenze vere e proprie. La differenza linguistica è notata a 
proposito dei Cari: ,,Νάστης αδ Καρών ήγήσατο βαρβαροφώνων“, 
dice Omero nel catalogo degli alleati (II, 867). È l'unica qualificazione 
linguistica di un popolo che si trovi nell'Iliade, e vien naturale doman­
darsi perché in questa unificazione assoluta di popoli sia notata la 
differenza del linguaggio a proposito dei Cari: differenze somatiche 
o d'altro genere non appaiono, ma solo la linguistica. Si spiega pensando 
che Omero ebbe viva l'immagine di queste genti, che dal litorale occi­
dentale dell'Asia Minore e dalle isole antistanti, da Lesbo specialmente, 
prima che l'invasione ionica li cacciasse all'interno, infestavano il 
mare con la loro audace pirateria e con la crudeltà guerriera, onde 
spesso erano assoldati da stati stranieri. Piacerebbe supporre che nella 
fantasia del poeta erano rimasti vivi almeno quei suoni inintellegi­
bili, barbari nel senso originale della parola, che costrinsero i Cari ad 
ampliare con nuovi segni l’alfabeto greco quando lo adottarono.

Una caratterizzazione etica dei popoli combattenti in difesa di 
Troia è data più di una volta dalla mancanza di ordine e di disciplina. 
Una prima distinzione tra l'ordinato insieme dei guerrieri greci e l'ac­
cozzaglia avversa mista di molte genti è il diverso modo con cui gli 
eserciti muovono alla battaglia (III, 1—9): l'esercito troiano muove 
gridando fortemente come stormo d'uccelli, col rumore che fanno le 
gru quando portano la strage al popolo dei Pigmei; mentre dalla parte 
opposta i Greci avanzano silenziosamente e con sereno coraggio, pronti 
all'aiuto vicendevole.

La stessa distinzione la ritroviamo nel IV libro (429—38): in 
contrapposto al silenzioso avanzare dei Greci riverenti ai duci, lo 
schiamazzo dei Teucri è paragonato al belar di gregge rinchiuse nello 
ovile. Ancora questa idea della disciplina cui quasi naturalmente fossero 
educati i Greci, in contrapposto con la confusione ed il disordine dei 
nemici, è fatta risaltare (come notò già il Lessing nel ,,Laokoon‘) 
nel libro VII (427 e segg). Priamo non permette che i suoi levino i pianti 
durante il pietoso ufficio di sepoltura ai morti, mentre i Greci non 
hanno bisogno del divieto di Agamennone per mantenere un dignitoso 
silenzio. Si potrebbe pensare anche ad una definizione dell'indole più 
espansiva degli Orientali dell'Asia Minore nei rispetti della natura 
più contenuta dei Greci.



2 3 4 È. Sequi

Un dato che a prima vista farebbe pensare alla determinazione 
di un uso barbaro è la poligamia di Priamo (Vili, 304—59; XXI, 88 
e 95; XXII, 48). Ma possiamo notare con lo Zahn che le molti mogli 
di Priamo sono un'eccezione anche fra i Troiani (gii stessi figli del re, 
Ettore ad esempio, hanno una sola moglie) e sono una giustificazione 
a posteriori del gran numero di figli di cui si vanta il re troiano. Del 
resto, possiamo riflettere che in questo Priamo è avvicinato a Zeus: 
come il sommo dio greco ha molte mogli e una fra tutte, Era, alta in 
onore, così Priamo prepone Ecuba alle molte consorti.

Secondo lo Stengel le parole in cui esce Achille uccidendo Lica- 
one e particolarmente l'accenno al rito troiano del'offerta di cavalli 
al fiume Scamandro (XXI, 130—33) sarebbero le espressioni di mera­
viglia del guerriero acheo di fronte alla stranezza del rito barbaro, 
mentre sono da ritenersi semplicemente come una delle tante espressioni 
di violenza cui arrivano gli eroi omerici contro gli stessi dei. Giacché 
il rito esisteva in Grecia1).

Esaminando l'Odissea ci troviamo in un ambiente ben diverso 
da quello dell'Iliade. Il bisogno di espansione coloniale ha dato inizio 
ai viaggi di scoperta; la conoscenza dei popoli è più ampia, come più 
largo è l'orizzonte geografico. Si passa così dal carattere cavalleresco 
dell'epos troiano a quello avventuroso del ritorno d'Ulisse. Nel complesso 
ancora nell'Odissea manca quel senso dello straniero di cui è evidente 
l'assenza nell'Iliade, ma vi si riscontrano più copiosamente tracce di 
impressioni imprecise di diversità etiche e fisiche.

Sussiste senza dubbio una forte unificazione tra Greci e non 
Greci, e la riscontriamo in molti luoghi.

Anche gli dei dell'Odissea sono gli stessi per i Greci e per gli 
stranieri: Poseidone è presso gli Etiopi ad una ecatombe (I, 22—25) 
come Zeus nell'Iliade. E così per il linguaggio, per gli usi, per la deter­
minazione geografica sussiste in linea di massima l'identificazione 
iliadea. Gli Etiopi sono determinati solo come abitanti ai confini della 
terra; l'egizia Tebe è notata per le grandi ricchezze di che vanno 
orgogliose le sue case (IY, 126—7). Sidone e i suoi abitanti sono ricor­
dati senza nessuna qualificazione (IY, 84 e 618). E i Ciconi, ex-alleati 
di Troia, per la loro abilità nella battaglia dal cocchio e a piedi (IX, 
49—50); e così, infiniti altri esempi potremmo riportare.

Ma quelle tracce differenziali fra ellenico e non ellenico che nella 
Iliade ricorrono così raramente o come semplici sfumature etiche, 
nell'Odissea si fanno più frequenti e realistiche anche nell'ambiente 
fisico degli uomini. Si giunge in certo qual modo ad una embrionale 
divisione tra mondo greco e mondo non greco ; ma è necessario compren­
dere nel mondo greco anche i popoli in diretto contatto e scambio *)

*) Pausania infatti dice (VII, 7, 2, ecc.): „το δέ άρχαϊον καί καθίεσαν ές την 
Δίνην τφ Ποσειδώνι ίππους οί Α ργείοι κεκοσμημένους χαλινοΐς“ ·



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 235

con la Grecia. L'umanità è scissa in due parti (cfr. anche Zahn): 
civile e incivile; pia ed empia. Ma appunto perchè sono questi i 
principali valori di separazione e non troviamo la civiltà o la pietà 
solo fra i popoli greci, ma in tutto il mondo in relazioni commerciali 
e culturali con la Grecia, la differenza non è ancora etnica, ma generale, 
morale.

Troviamo però già elementi che concorreranno alla formazione 
della coscienza nazionale, che all'epoca dell'Iliade non esiste ancora 
e si svilupperà pienamente solo con la guerra persiana. Poiché le lotte 
precedenti fra i Greci e le popolazioni delle coste dell'Asia Minore non 
potevano dare il senso di un contrasto profondo con i popoli non elle­
nici. Erano quasi sempre lotte per il possesso di territori, come le tro­
viamo fra le stesse singole città greche. La guerra persiana è tutt'altra 
cosa poiché non si tratterà più di sole questioni materiali, come alla 
epoca eroica: anche il pretesto della guerra troiana è in fondo un pre­
testo materiale. Con la guerra persiana sarà in pericolo la stessa libertà 
delle genti elleniche, e trattandosi di un principio di vita per gli stati 
greci, con l'unione materiale si raggiunge anche quella spirituale e sorge 
la completa coscienza nazionale e l'inimicizia verso lo straniero, che 
si approfondisce sempre più, poggiando sul senso già notevole di una 
differenza naturale tra Greci e barbari, espressa nei diversi contrasti, 
come, ad esempio, la cultura e la rozzezza.

Nell'Odissea un primo accenno dell'avversione del Greco verso 
lo straniero lo troviamo in due punti a proposito dei Fenici. Nel libro 
XIV (289 e segg.). Ulisse racconta ad Eumeo che un Fenicio, ,,άπατήλια 
είδώς Τρώκτης, | δς δή πολλά κάκ’ άνθρώποισιν έώργειν“ , l'aveva 
indotto a seguirlo sulla nave con l'intenzione di venderlo. Egual­
mente per gli inganni fenici lamenta Eumeo la schiavitù (XV, 415 
e segg.). Anche in Grecia era ammessa la rapina, ma si vedeva in essa 
ancora qualcosa di cavalleresco, perché s'operava a mano armata e 
talvolta a rischio della vita. Invece i. metodi dei Fenici basati sull'astuzia 
dovevano riuscire odiosi ai Greci. Questo senso di odio contro un 
popolo straniero si generalizzerà poi attraverso l'osservazione di altri 
popoli e si rafforza fino ad arrivare alla più larga concezione di una 
particolare condizione naturale nazionale rispetto al mondo non greco.

Più di una volta troviamo l'accenno alla diversità linguistica, 
contrassegno di una definizione nazionale corrispondente (I, 180—3. 
Mente naviga verso ,,άλλοθρόους άνθρώπους“ , III, 302: altrettanto è 
detto di Menelao. XIV, 43: Ulisse ,,πλάζετ' επ’ άλλοθρόων άνδρών 
δημόν τε πόλιν τε“). Queste le poche differenze antropiche che si hanno 
nell'Odissea,

** *

Naturalmente negli Inni troviamo ben pochi accenni e qualifi­
cazioni dirette di popoli non greci, considerata la natura dei compo­
nimenti, che sono dei puri ,,κλέα θεών“, dove l'uomo non compare. 
Mù cerchiamo di mettere in luce il poco che se ne può ricavare.



236 E. Sequi

Si potrebbe pensare che la scarsità di menzioni di terre straniere 
sia indizio di una conoscenza geografica ancora più imprecisa di quella 
deiriliade e dellOdissea; ma a darne prova contraria stanno la preci­
sione e la padronanza elegante con cui è trattata la geografia greca, 
che ci fanno certi che i viaggi d'esplorazione e di commercio erano 
attivi. La Troade è compresa nel mondo greco, sia perchè forte era la 
tradizione omerica (Anchise è ancora di una bellezza divina (Ad Afro­
dite, 55) come poteva vederlo il poeta dellTliade), sia perchè ormai i 
coloni greci vedevano i boschi dellTda a non grande distanza dalla 
costa. Latona vi si spinge nella sua peregrinazione (Ad Apollo Delio, 34) 
e Afrodite vi cerca Anchise (Ad Afrodite, 66). Certamente non ν 'è 
ancora una coscienza nazionale molto sviluppata, se l'unica volta che 
si dà un appellativo barbarico ad un popolo, si tratta di una gente 
di stirpe ellenica rimasta addietro nel progresso della civiltà: Apollo 
nel suo lungo viaggio visita anche „ ... Φλεγύων άνδρών πόλιν ύβριστάων“ 
(Ad Apollo Pizio, 100). Ma già l'ambiente dove si aggirano gli dei e 
dove svolgono la loro attività è ambiente greco. Latona, per esempio, 
nella lunga peregrinazione in cerca di una dimora dove dare alla luce 
il figlio, non esce mai dal mondo greco e si ferma a Deio, dopo aver 
compiuto un preciso periplo dell'Egeo (Ad Apollo Delio, 29—44). 
Latona dunque è una divinità degli Elleni, perchè sceglie la sua sede 
solo in Grecia, mentre lo Zeus dell'Iliade e il Posidone dell'Odissea 
scendono ai sacri banchetti fra gli Etiopi. Altrettanto diciamo di Apollo, 
il quale attraversa nel suo viaggio tutte le regioni dela Grecia, senza 
spingersi oltre la Tessaglia (Ad Apollo Pizio).

Una differenza etnica possiamo già riconoscerla nella diversità 
linguistica, che negli Inni appare cosciente. Nell'Iliade o nell'Odissea 
non si accenna mai a diversità di linguaggio né si sente il bisogno di 
giustificare il comprendersi di genti diverse. Se qualche volta c'è l'accenno 
alla differenza di lingua, è verso tutto un popolo straniero, verso uo­
mini ,,άλλοθρόους“ dove si dirige il navigante; ma nei frequenti dia­
loghi fra stranieri si perde la coscienza della diversità linguistica insieme 
con quella della differenza etnica.

Negli Inni la necessità di giustificazione del comprendersi di 
due stranieri è già viva. Nell'Inno ad Afrodite, quando la dea mutatasi 
in fanciulla dice ad Anchise di esser figlia di Otreo, signore ,,Φρυγίης 
εύτει,χήτοιο“ , sente il bisogno di spiegare la sua conoscenza della 
lingua troiana :

„Γλώσσαν γ* ύμετέρην καί ήμετέρην σάφα οϊδα,
Τρωάς γαρ μεγάρω με τροφός τρέφεν__ (113— 116).

Il dialogo tra una giovinetta frigia e un principe troiano deve 
essere giustificato.

❖* *

Via via che si avanza dall'Iliade nell'Odissea e negli Inni, riesce 
sempre più difficile basare una ricerca della concezione del mondo 
non greco solo su dati antropici. Ancora più difficile riuscirà nei coq-



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 237

fronti di Esiodo e dei Ciclici, dove solo con grande stento possiamo 
ricercare cosa sia rimasto della identificazione iliadea tra Greco e non 
Greco, tra umano e divino, prescindendo dai valori teratologici che 
hanno preso sempre più grande importanza. Pochi sono i caratteri 
differenziali corrispondenti alla realtà umana. Vana riesce la ricerca 
per quelche riguarda la Teogonia esiodea; e anche per gli ,,’Έργα καί 
ήμέραι“ possiamo dire altrettanto; qualche elemento di più lo troviamo 
nei frammenti.

La conoscenza geografica è molto più vasta; la Troade è incor­
porata nella geografia greca sia per il persistere della tradizione omerica, 
sia perché ormai la conquista coloniale rendendola un paese greco, 
disperdeva il ricordo degli antichi abitatori non ellenici; e gli abitanti 
ne sono identificati ai Greci (Catalog. fragm. 136: Locro signoreggia sul 
popolo dei Lelegi che Zeus dette a Deucalione, scelti dalla calda terra). 
Anche gli altri popoli dell’Asia Minore mantengono le loro caratteri­
stiche di Greci nella rappresentazione di Esiodo : Licaone, per esempio, 
principe di Licia, è chiamato ,,άντίθεος“ (Catal. 68). Talvolta anche 
gli altri paesi stranieri sono ricordati come dimora di popolazioni 
anch’esse con le caratteristiche dei Greci. Così Febo s’invaghisce di 
una principessa di Achemenia {Catal. 44) come potrebbe invaghirsi 
di una fanciulla greca.

L’orizzonte geografico si stende dalla Persia (Fragm. 44) agli 
Etiopi e ai Liguri (Fragm. 222); dalla Libia (Fragm. 84) alla Sicilia 
(Fragm. 85). E in Sicilia sono ricordate Siracusa e l’Etna e l’Ortigia nei 
pressi di Siracusa. C’è anche il ricordo del mare Tirreno e dei Tirreni 
(Fragm. 86—87). Grave mancanza l’essere i frammenti riportati 
da qualche scrittore molto più tardo o da qualche scolio, cosicché 
gran parte delle determinazioni esiodee di questi popoli si sono perse, 
e non sappiamo come fossero notate le differenze etiche e fisiche. Ma 
certamente non potevano mancare attributi corrispondenti alla maggiore 
coscienza etnica di Esiodo. Anzi possiamo parlare di nascente coscienza 
nazionale, se dobbiamo credere a Strabone, il quale ci riferisce da Apol­
lodoro che Esiodo usava già il nome di Elleni e di Panelleni per tutti i 
Greci (Cfr. Kinkel, pag. 106).

Negli ,,’Έργα καίήμέραι“ troviamo una caratterizzazione somatica 
di un popolo non greco: „NeH’invemo il sole si volge sul popolo e sulle 
città degli uomini bruni, e tardi risplende agli Elleni“ è detto ai versi 
525—28. Siamo più vicini alla coscienza di una diversità etica e fisica 
tra i Greci e gli altri popoli; non c’è ancora coscienza nazionale vera 
e propria, ma ci sono molti elementi che ne preparano la via alla defi­
nitiva formazione.

E nonostante la forte persistenza della tradizione unificatrice 
di Omero nei riguardi dei Troiani e dei Greci, notiamo una sfumatura 
etnica proprio in un ricordo di Troia. Al verso 653 degli „Erga“ sono 
rappresentati i Greci che partono „Ελλάδος έξ ιερής Τροίην ές καλλι- 
γύ^αικα“ : Troia è una città dalle belle donne come qualunque città 
ellenica; ma mentre la città di Priamo è data con un attributo pura­



238 E. Sequi

mente umano, ,,καλλιγύναικα“, alla Grecia è aggiunto un'attributo 
divino, „sacra“.

L'antropomorfismo della divinità è ridotto a pochi elementi. 
Abbiamo ancora molti figli di Zeus e di una donna mortale (Cfr. Fragm. 
22 e 23); ed è ricordata la comunanza di banchetti e di raduni fra gli 
immortali e i mortali (Fragm. 204). E ancora gli dei sono accomunati 
ai re venerandi nel lasciarsi persuade redai doni (Fragm. 236). Ma 
l'elemento antropomorfico è assai ridotto, mentre domina in ogni 
occasione l'idea di una somma potenza degli dei, manifestantesi in 
forme teratologiche.

** *

Analoghe osservazioni possiamo ripetere in un'esame dei fram­
menti degli Epici.

Nelle „Κύπρια" e nella ,,’Ιλιάς μικρά“ torniamo un po' indietro 
rispetto ai frammenti di Esiodo. L'orizzonte geografico è infatti più 
ristretto e compare a un dipresso il mondo dell'Iliade. Gli dei sono gli 
stessi per Greci e stranieri. Infatti Zeus manda la guerra troiana, vedendo 
troppo densa la popolazione sulla terra, e la manda tanto a danno dei 
Greci che dei loro nemici („Κύπρια“ Fragm. 1). Le Ninfe, le ,,χάριτες“ 
e l'aurea Afrodite cantano dolcemente „κατ’ δρος πολυπιδάκου 'Ίδη;“ 
(Id., Fragm. 4). La Dardania è detta ricca di puledri, ,,εΰπωλον“ (Ilias 
parva, Fragm. 1) come Omero chiamava Troia (Cfr. IL V, 551 e Od. 
XIV, 71); e la nutrice di Astianatte è qualificata come una bella Greca, 
,,εύπλόκαμος“ (Ilias parva, 18). La figurazione degli dei ha ancora 
qualcosa di umano. Zeus prende Ganimede a Laomedonte, ma sente 
il bisogno di compensare il padre e gli dona una vite dalle foglie e dai 
grappoli d'oro, opera di Efesto (II. p., 6). Afrodite è ammirata per 
qualità umane, per le vesti meravigliose trapunte di fiori (Cypria, 3).

Nel primo dei due frammenti pervenutici della ,,Δαναΐς“ la cono­
scenza dei territori stranieri è già più certa e ne è ricordato l'ampio 
regale fiume Nilo (Kinkel, pag. 78).

Continuando la ricerca in questo senso, arriviamo ad Eumelo, 
Asio, al poeta della Foronide e a Museo. Sembra che la loro concezione 
dello straniero e del divino, per quel poco che appare dagli scarsi fram­
menti, possa essere considerata, se non identica, per lo meno molto 
vicina, contemporanea.

I loro dei sono comuni ai Greci e agli stranieri dell'Asia Minore. 
Eumelo fa nascere Zeus in Lidia (Kinkel, fragm. 18, p. 195). Asio 
racconta che Anceo, figlio di Poseidone, regnò sui Legegi e che dalla 
figlia del fiume Meandro di Caria gli nacquero Terilao, Enido, Sano 
e Aliterse (Fragm. 7, p. 204—5). La rappresentazione della divinità 
è ancora assai antropomorfa. In Museo troviamo il racconto di Zeus 
allattato da una capra (Teogonia, 7). I beni degli dei sono beni parte­
cipabili agli uomini; ancora in Museo troviamo un frammento, che 
non sappiamo a quale opera assegnare, dove egli dice dolce il ricercare



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 239

,,....δσα θνητοΐσιν ενειμαν άθάνατοι, δειλών τε καί έσθλών τέκμαρ 
εναργές“ .

Non possiamo giudicare l'estensione della conoscenza geografica, 
perché troppo poco appare dai resti esistenti. Sono molto ricordati i 
paesi dell'Asia Minore, come si è già visto, ma di questo non si deve 
tener conto, perché le colonie greche erano ormai fiorenti sulle coste 
asiatiche. Il senso nazionalistico di una particolare condizione privi­
legiata nei confronti dello straniero non era certamente ancora molto 
sviluppato. E vediamo che Eeta preferisce al proprio regno di Corinto 
l'abitare nella Colchide (Eumelo, Corintiaca, 2); e il merito della sco­
perta dell'uso del ferro, τέχνη πολυμήτιος Ή φαίστοιο“ , è attribuito 
ai montanari frigi abitatori dell'Ida (Foronide, 2).

Un sensibile passo avanti lo avvertiamo in Epimenide e Aristea. 
La conoscenza dei paesi stranieri è favorita da viaggi assai più frequenti 
e audaci. Epimenide sente la necessità di sfatare l'inveterata credenza 
di un ombelico in mezzo alla terra o al mare e afferma che se esiste, è 
noto solo agli dei, ma inconoscibile ai mortali (Fragm., 6, pag. 234).

Aristea cerca un campo per la sua poesia nei lontani paesi del 
settentrione orientale e parla degli Issedoni, degli Arimaspi e degli 
Sciti (Fragm., 2—5, pag. 245). La divinità non è ancora staccata dall'uomo 
e Selene è qualificata con un attributo umano, ,,ήυκομος“ (Epim. 13).

L'elemento teratologico compare però abbondante, tanto nella 
rappresentazione della divinità come in quella dell'uomo.

Ancora in Parnasi le divinità greche sono le stesse onorate dagli 
stranieri. E troviamo Smirna, figlia del re degli Assiri, innamoratasi 
del padre per la vendetta di Afrodite, irata del non esserne onorata 
(Fragm. 25).

Maggiore conoscenza geografica è rivelata dai viaggi di Eracle. 
Ne è ricordata la navigazione alla volta di un'isola iberica, Eriteia 
(fragm. 7), e la sua malattia in Lidia con la guarigione ottenutavi dal 
fiume Ilio (fragm. 17). È rammentata anche l'argentea corrente del 
Sibro licio (fragm. 18).

Ancora più decise sono le definizioni di paesi o di popoli stranieri 
in Cherilo di Samo. Siamo ormai dopo la guerra persiana (cfr. 1) e la 
conoscenza del mondo non greco è molto più larga. Si conosce anche 
la produzione del suolo di terre straniere: i pastori Saci, di razza scita, 
abitavano l'asia produttrice di frumento, ,,πυροφόρον“ ; ed è definita 
anche la vita di questi pastori (fragm. 3) ,,μηλονόμοι,.... νομάδων άποι- 
κοι, άνθρώπων νομίμων“ . È presente la diversità linguistica come deter­
minazione etnica e in un frammento (4, pag. 268) sono ricordati gli 
abitanti dei monti Solimi, „γλώσσαν μεν φοίνισσαν άπο στομάτων 
άφιέντες“ . C'è anche il tentativo di localizzare i ricordi del mito, e il 
fiume dove è morto Fetonte, l'Eridano, è figurato nella Germania 
(fragm. 14).

Così in Antimaco di Colofone la maggiore conoscenza di terri­
tori e di paesi fa spostare il leggendario legno di Licurgo dalla Tracia 
in Arabia (fragm. 70).



240 E. Sequi

Osservando il mondo antropomorfico deir Iliade non ci aspettiamo 
che subito dopo, nella produzione letteraria, compaia una vita cosi 
ricca di teratologia nelle sue manifestazioni. Dalla concezione comple­
tamente antropomorfica e dall’ assoluta mancanza di elementi apotro­
paici dell'Iliade passiamo a tutta un'altra concezione, dove il valore 
teratologico è predominante.

Già nell'Odissea troviamo copiose tracce di un mondo fantastico 
perduto nell'Iliade. Di figurazioni di forze naturali brutalmente mani- 
festantisi in mostruose concezioni ne abbiamo in gran numero. Dalla 
magia di Circe, che trasforma in animali immondi i compagni di Ulisse 
(libro X), figurazione letteraria di mitiche forze insidianti a che si avven­
turasse nelle regioni sconosciute e misteriose al di là dei mari greci, 
alle mostruose trasformazioni di Proteo e alla sede fantastica del signore 
dei venti, nell'isola natante, l'Eolia. Compaiono giganti immani: Tizio 
si distende col suo corpo smisurato „επ’ εννέα τϋέλεθρα“ (XI, 576—7); 
altrettanto smisurata è la grandezza di Oto e di Efialte (e di Orione 
per riflesso), che sovrappongono monte a monte per scalare il cielo 
(XI, 308— 316).

Troviamo esseri semiferini e mostruosi come gli empi Ciclopi, 
diversi nel fisico e nel morale dall'altra gente „che mangia pane“. 
E nella figurazione di abitanti di terre sconosciute ci si serve di ricordi 
preesistenti e si rappresentano i popoli lontani in ambiente semidivino, 
dove l'imprecisione della conoscenza dà origine alla elaborazione fanta­
stica di teratologia che li avvolge e li confonde col mito.

Polifemo, rappresentante di tutto un popolo di giganti smisurati, 
caratterizzato nella sua empietà, nella sua crudeltà, nella sua completa 
amoralità ancor più che nella persona fisica (riproduzione sensibile, 
del resto, della bruttura morale) renderà più facile al poeta la rappre­
sentazione di brutali popoli fantastici: ne abbiamo una chiara prova 
confrontando la rappresentazione dei Ciclopi con quella dei Lestrigoni : 
lo spirito è identico. Già al primo metter piede sulla terra di Lestri- 
gonia ci troviamo in una natura selvaggia come nell’ isola dei Ciclopi 
(X, 98): ,,ένθα μεν ούτε βοών ουτ’ άνδρών φαίνετο έργα“ .

I tre esploratori spediti da Ulisse, appena arrivati alla città, si 
imbattono in una donna ,,δσην τ ’ δρεος κορυφήν“ (X, 113) che li fa 
inorridire come già i compagni la vista di Polifemo. La grandezza 
della moglie di fa noto l'aspetto di Antifate, il re lestrigone che ha 
la stessa brutalità del Ciclope e prepara ai Greci la medesima 
fine: ,,αύτίχ’ ένα μάρψας έτάρων ώπλίσσατο δεΐπνον“ (X, 116). 
L'accorrere del gigantesco popolo dei Lestrigoni alle grida di Antifate 
ci riproduce l'accorrere dei Ciclopi ale urla di Polifemo accecato. E 
tanto Polifemo che i Lestrigoni scagliano massi enormi divelti dai 
monti sulle navi dei Greci. Come Polifemo è il tipo del Ciclope, il 
rappresentante di tutto l'empio popolo dei Ciclopi, così anche i Lestri­
goni sono tipicizzati nell'orrenda coppia regale, nella crudeltà sanguinosa 
di Antifate e nella grandezza smisurata della moglie. L'unica differenza 
è nel modo di vivere : i Lestrigoni sono sudditi di un re e abitano in una



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 237

fronti di Esiodo e dei Ciclici, dove solo con grande stento possiamo 
ricercare cosa sia rimasto della identificazione iliadea tra Greco e non 
Greco, tra umano e divino, prescindendo dai valori teratologici che 
hanno preso sempre più grande importanza. Pochi sono i caratteri 
differenziali corrispondenti alla realtà umana. Vana riesce la ricerca 
per quelche riguarda la Teogonia esiodea; e anche per gli „Έ ργα  καί 
ήμέραι44 possiamo dire altrettanto; qualche elemento di più lo troviamo 
nei frammenti.

La conoscenza geografica è molto più vasta; la Troade è incor­
porata nella geografia greca sia per il persistere della tradizione omerica, 
sia perché ormai la conquista coloniale rendendola un paese greco, 
disperdeva il ricordo degli antichi abitatori non ellenici; e gli abitanti 
ne sono identificati ai Greci (Catalog. fragm. 136: Locro signoreggia sul 
popolo dei Lelegi che Zeus dette a Deucalione, scelti dalla calda terra). 
Anche gli altri popoli dell'Asia Minore mantengono le loro caratteri­
stiche di Greci nella rappresentazione di Esiodo : Licaone, per esempio, 
principe di Licia, è chiamato „αντίθεος44 (Catal. 68). Talvolta anche 
gli altri paesi stranieri sono ricordati come dimora di popolazioni 
anch'esse con le caratteristiche dei Greci. Così Febo s'invaghisce di 
una principessa di Achemenia {Catal. 44) come potrebbe invaghirsi 
di una fanciulla greca.

L'orizzonte geografico si stende dalla Persia (Fragm. 44) agli 
Etiopi e ai Liguri (Fragm. 222); dalla Libia (Fragni. 84) alla Sicilia 
(Fragm. 85). E in Sicilia sono ricordate Siracusa e l'Etna e l'Ortigia nei 
pressi di Siracusa. C'è anche il ricordo del mare Tirreno e dei Tirreni 
(Fragm. 86—87). Grave mancanza l'essere i frammenti riportati 
da qualche scrittore molto più tardo o da qualche scolio, cosicché 
gran parte delle determinazioni esiodee di questi popoli si sono perse, 
e non sappiamo come fossero notate le differenze etiche e fisiche. Ma 
certamente non potevano mancare attributi corrispondenti alla maggiore 
coscienza etnica di Esiodo. Anzi possiamo parlare di nascente coscienza 
nazionale, se dobbiamo credere a Strabone, il quale ci riferisce da Apol­
lodoro che Esiodo usava già il nome di Elleni e di Panelleni per tutti i 
Greci (Cfr. Kinkel, pag. 106).

Negli „'Έργα καί ήμέραι44 troviamo una caratterizzazione somatica 
di un popolo non greco: „NeH'invemo il sole si volge sul popolo e sulle 
città degli uomini bruni, e tardi risplende agli Elleni4 4 è detto ai versi 
525—28. Siamo più vicini alla coscienza di una diversità etica e fisica 
tra i Greci e gli altri popoli; non c'è ancora coscienza nazionale vera 
e propria, ma ci sono molti elementi che ne preparano la via alla defi­
nitiva formazione.

E nonostante la forte persistenza della tradizione unificatrice 
di Omero nei riguardi dei Troiani e dei Greci, notiamo una sfumatura 
etnica proprio in un ricordo di Troia. Al verso 653 degli „Erga4' sono 
rappresentati i Greci che partono „Ελλάδος έξ ιερής Τροίην ές καλλι- 
γύναικα44: Troia è una città dalle belle donne come qualunque città 
ellenica; ma mentre la città di Priamo è data con un attributo pura-



238 E. Sequi

mente umano, „καλλιγύναικα“, alla Grecia è aggiunto un'attributo 
” divino, „sacra“.

L'antropomorfismo della divinità è ridotto a pochi elementi. 
Abbiamo ancora molti figli di Zeus e di una donna mortale (Cfr. Fragm. 
22 e 23); ed è ricordata la comunanza di banchetti e di raduni fra gli 
immortali e i mortali (Fragm. 204). E ancora gli dei sono accomunati 
ai re venerandi nel lasciarsi persuade redai doni (Fragm. 236). Ma 
l'elemento antropomorfico è assai ridotto, mentre domina in ogni 
occasione l'idea di una somma potenza degli dei, manifestantesi in 
forme teratologiche.

**
*

Analoghe osservazioni possiamo ripetere in un'esame dei fram­
menti degli Epici.

Nelle „Κύπρια" e nella „Ίλιάς μικρά“ torniamo un po' indietro 
rispetto ai frammenti di Esiodo. L'orizzonte geografico è infatti più 
ristretto e compare a un dipresso il mondo dell'Iliade. Gli dei sono gli 
stessi per Greci e stranieri. Infatti Zeus manda la guerra troiana, vedendo 
troppo densa la popolazione sulla terra, e la manda tanto a danno dei 
Greci che dei loro nemici („Κύπρια“ Fragm. 1). Le Ninfe, le ,,χάριτες“ 
e l'aurea Afrodite cantano dolcemente „κατ’ δρος πολυπιδάκου "Ιδης“ 
(Id., Fragm. 4). La Dardania è detta ricca di puledri, ,,ευπωλον“ (Ilias 
parva, Fragm. 1) come Omero chiamava Troia (Cfr. II. V, 551 e Od. 
XIV, 71); e la nutrice di Astianatte è qualificata come una bella Greca, 
,,εόπλόκαμος“ (Ilias parva, 18). La figurazione degli dei ha ancora 
qualcosa di umano. Zeus prende Ganimede a Laomedonte, ma sente 
il bisogno di compensare il padre e gli dona una vite dalle foglie e dai 
grappoli d'oro, opera di Efesto (II. p., 6). Afrodite è ammirata per 
qualità umane, per le vesti meravigliose trapunte di fiori (Cypria, 3).

Nel primo dei due frammenti pervenutici della ,,Δαναΐς“ la cono­
scenza dei territori stranieri è già più certa e ne è ricordato l'ampio 
regale fiume Nilo (Kinkel, pag. 78).

Continuando la ricerca in questo senso, arriviamo ad Eumelo, 
Asio, al poeta della Foronide e a Museo. Sembra che la loro concezione 
dello straniero e del divino, per quel poco che appare dagli scarsi fram­
menti, possa essere considerata, se non identica, per lo meno molto 
vicina, contemporanea.

I loro dei sono comuni ai Greci e agli stranieri dell'Asia Minore. 
Eumelo fa nascere Zeus in Lidia (Kinkel, fragm. 18, p. 195). Asio 
racconta che Anceo, figlio di Poseidone, regnò sui Legegi e che dalla 
figlia del fiume Meandro di Caria gli nacquero Terilao, Enido, Sano 
e Aliterse (Fragm. 7, p. 204—5). La rappresentazione della divinità 
è ancora assai antropomorfa. In Museo troviamo il racconto di Zeus 
allattato da una capra (Teogonia, 7). I beni degli dei sono beni parte­
cipabili agli uomini; ancora in Museo troviamo un frammento, che 
non sappiamo a quale opera assegnare, dove egli dice dolce il ricercare



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 239

οσα θνητοΐσιν ενειμαν άθάνατοι, δειλών τε καί έσθλών τέκμοφ 
εναργές“ .

Non possiamo giudicare l'estensione della conoscenza geografica, 
perché troppo poco appare dai resti esistenti. Sono molto ricordati i 
paesi dell'Asia Minore, come si è già visto, ma di questo non si deve 
tener conto, perché le colonie greche erano ormai fiorenti sulle coste 
asiatiche. Il senso nazionalistico di una particolare condizione privi­
legiata nei confronti dello straniero non era certamente ancora molto 
sviluppato. E vediamo che Eeta preferisce al proprio regno di Corinto 
l'abitare nella Colchide (Eumelo, Corintiaca, 2); e il merito della sco­
perta dell'uso del ferro, τέχνη πολυμήτιος Ή φαίστοιο“ , è attribuito 
ai montanari frigi abitatori dell'Ida (Foronide, 2).

Un sensibile passo avanti lo avvertiamo in Epimenide e Aristea. 
La conoscenza dei paesi stranieri è favorita da viaggi assai più frequenti 
e audaci. Epimenide sente la necessità di sfatare l'inveterata credenza 
di un ombelico in mezzo alla terra o al mare e afferma che se esiste, è 
noto solo agli dei, ma inconoscibile ai mortali (Fragm., 6, pag. 234).

Aristea cerca un campo per la sua poesia nei lontani paesi del 
settentrione orientale e parla degli Issedoni, degli Arimaspi e degli 
Sciti (Fragm., 2—5, pag. 245). La divinità non è ancora staccata dall'uomo 
e Selene è qualificata con un attributo umano, ,,ήυκομος“ (Epim. 13).

L'elemento teratologico compare però abbondante, tanto nella 
rappresentazione della divinità come in quella dell'uomo.

Ancora in Parnasi le divinità greche sono le stesse onorate dagli 
stranieri. E troviamo Smirna, figlia del re degli Assiri, innamoratasi 
del padre per la vendetta di Afrodite, irata del non esserne onorata 
(Fragm. 25).

Maggiore conoscenza geografica è rivelata dai viaggi di Eracle. 
Ne è ricordata la navigazione alla volta di un'isola iberica, Eriteia 
(fragm. 7), e la sua malattia in Lidia con la guarigione ottenutavi dal 
fiume Ilio (fragm. 17). È rammentata anche l'argentea corrente del 
Sibro licio (fragm. 18).

Ancora più decise sono le definizioni di paesi o di popoli stranieri 
in Cherilo di Samo. Siamo ormai dopo la guerra persiana (cfr. 1) e la 
conoscenza del mondo non greco è molto più larga. Si conosce anche 
la produzione del suolo di terre straniere: i pastori Saci, di razza scita, 
abitavano l'asia produttrice di frumento, ,,πυροφόρον“ ; ed è definita 
anche la vita di questi pastori (fragm. 3) ,,μηλονόμοί,.... νομάδων άποι- 
κοι, άνθρώπων νομίμου“ . È presente la diversità linguistica come deter­
minazione etnica e in un frammento (4, pag. 268) sono ricordati gli 
abitanti dei monti Solimi, „γλώσσαν μεν φοίνισσαν άπο στομάτων 
άφιέντες“. C'è anche il tentativo di localizzare i ricordi del mito, e il 
fiume dove è morto Fetonte, l'Eridano, è figurato nella Germania 
(fragm. 14).

Così in Antimaco di Colofone la maggiore conoscenza di terri­
tori e di paesi fa spostare il leggendario legno di Licurgo dalla Tracia 
in Arabia (fragm. 70).



240 E. Sequi

Osservando il mondo antropomorfico dell· Iliade non ci aspettiamo 
che subito dopo, nella produzione letteraria, compaia una vita così 
ricca di teratologia nelle sue manifestazioni. Dalla concezione comple­
tamente antropomorfica e dall’ assoluta mancanza di elementi apotro­
paici dell’Iliade passiamo a tutta un’altra concezione, dove il valore 
teratologico è predominante.

Già nell’Odissea troviamo copiose tracce di un mondo fantastico 
perduto nell’Iliade. Di figurazioni di forze naturali brutalmente mani- 
festantisi in mostruose concezioni ne abbiamo in gran numero. Dalla 
magia di Circe, che trasforma in animali immondi i compagni di Ulisse 
(libro X), figurazione letteraria di mitiche forze insidianti a che si avven­
turasse nelle regioni sconosciute e misteriose al di là dei mari greci, 
alle mostruose trasformazioni di Proteo e alla sede fantastica del signore 
dei venti, nell’isola natante, l’Eolia. Compaiono giganti immani: Tizio 
si distende col suo corpo smisurato „επ ’ εννέα πέλεθρα“ (XI, 576—7); 
altrettanto smisurata è la grandezza di Oto e di Efialte (e di Orione 
per riflesso), che sovrappongono monte a monte per scalare il cielo 
(XI, 308— 316).

Troviamo esseri semiferini e mostruosi come gli empi Ciclopi, 
diversi nel fisico e nel morale dall’altra gente „che mangia pane“. 
E nella figurazione di abitanti di terre sconosciute ci si serve di ricordi 
preesistenti e si rappresentano i popoli lontani in ambiente semidivino, 
dove l’imprecisione della conoscenza dà origine alla elaborazione fanta­
stica di teratologia che li avvolge e li confonde col mito.

Polifemo, rappresentante di tutto un popolo di giganti smisurati, 
caratterizzato nella sua empietà, nella sua crudeltà, nella sua completa 
amoralità ancor più che nella persona fisica (riproduzione sensibile, 
del resto, della bruttura morale) renderà più facile al poeta la rappre­
sentazione di brutali popoli fantastici: ne abbiamo una chiara prova 
confrontando la rappresentazione dei Ciclopi con quella dei Lestrigoni : 
lo spirito è identico. Già al primo metter piede sulla terra di Lestri- 
gonia ci troviamo in una natura selvaggia come nell’ isola dei Ciclopi 
(X, 98): „ένθα μέν ούτε βοών ουτ’ άνδρών φαίνετο έργα“ .

I tre esploratori spediti da Ulisse, appena arrivati alla città, si 
imbattono in una donna „όσην τ ’ δρεος κορυφήν“ (X, 113) che li fa 
inorridire come già i compagni la vista di Polifemo. La grandezza 
della moglie di fa noto l’aspetto di Antifate, il re lestrigone che ha 
la stessa brutalità del Ciclope e prepara ai Greci la medesima 
fine: ,,αύτίχ’ ένα μάρψας έτάρων ώπλίσσατο δεΐπνον“ (X, 116). 
L’accorrere del gigantesco popolo dei Lestrigoni alle grida di Antifate 
ci riproduce l’accorrere dei Ciclopi ale urla di Polifemo accecato. E 
tanto Polifemo che i Lestrigoni scagliano massi enormi divelti dai 
monti sulle navi dei Greci. Come Polifemo è il tipo del Ciclope, il 
rappresentante di tutto l’empio popolo dei Ciclopi, così anche i Lestri­
goni sono tipicizzati nell’orrenda coppia regale, nella crudeltà sanguinosa 
di Antifate e nella grandezza smisurata della moglie. L’unica differenza 
è nel modo di vivere: i Lestrigoni sono sudditi di un re e abitano in una



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 241

città, mentre i Ciclopi conducono una vita pastorale, libera da leggi.
Un altro popolo avvolto nella nebbia fantastica dell'ignoto è 

quello dei Lotofagi, di cui Omero non rivela neppure la dimora, e solo 
da Erodoto sapremo che un popolo mangiatore di loto abitava sulle 
coste della Libia. In Omero è una popolazione misteriosa che si ciba 
di un frutto, assaggiando il quale si dimenticano patria e parenti (Od. 
IX, 84—97). Una minaccia anche questa, per gli audaci esploratori 
delle prime navigazioni, di non far più ritorno. Così l’ignoto si concre­
tizza nella notte squallida dei Cimmeri favolosi, mai illuminati dai raggi 
del sole (XI, 14—19). E qualcosa di parallelo avviene per i Feaci: aiuto 
immaginario al navigante, compenso alle minacce sovrastanti.

Ancora più ricchi di teratologia fantastica sono gli Inni omerici. 
La forza degli dei è elevata al massimo, e Deio teme che Apollo la 
sprofondi con un calcio sotto gli abissi del mare (Ap. Delio, 70 e segg.). 
Anche il tono comico che nell’Inno ad Ermes sembrerebbe avvicinare 
la divinità all’uomo nella rappresentazione di questo dio in fasce, 
ladruncolo e affarista, che è perfino allettato dell’odore della carne 
e se ne astiene a fatica per rispetto alla propria divinità (130—33), 
trova modo di esplicarsi teratologicamente; e la comicità del dio, che 
entra in casa come nebbia attraverso la toppa, ha pure qualcosa di 
sovrannaturale. Del resto, il tono caratteristico di questo solo inno, 
spiegabile oltre che con la tradizione scherzosa del dio, appunto con 
l’indipendenza degli Inni tra di loro, è compensato in quel poco di 
antropomorfico che gli rimane dalle narrazioni di prodigiose meta­
morfosi abbondanti negli altri.

La figura di Titone, cui ,,Ήώς“ ottiene l’eternità, ma non può 
evitare la fuggevolezza della gioventù, innalza la divinità sull’uomo 
più di quanto non fosse già nell’Odissea, poiché nella sua eterna decre­
pitezza riconosciamo l’impossibilità umana di elevarsi alla perfezione 
dei numi.

Dalla Dragonessa immane uccisa da Apollo (Ap. Pizio, 122) si 
coglie il pretesto per l’estesa narrazione del mostruoso concepimento 
di Era, Tifone (127—192). Il poeta si mantiene nell’irreale in tutte le 
rappresentazioni di metamorfosi divine: Apollo si muta in delfino e 
balza sulla nave dei naviganti cretesi, e a Crisa opera una nuova tra­
sformazione in astro splendente, sprizzante luce e scintille fino al cielo; 
e da astro ancora in uomo (220—272). Altrettanto possiamo dire dei 
prodigi che Dioniso opera sulla nave dei pirati tirreni : il vino sgorgante 
sul ponte, la vigna fiorente di grappoli in cima all’albero, ai cui piedi 
si attorciglia l’edera e gli scalmi s’inghirlandano. Infine l’apparizione 
del truce leone e dell’orsa villosa e la trasformazione dei pirati in delfini 
(Dioniso e i Tirreni). Nella comparsa delle due belve è definita l’origine 
straniera del dio; come sempre, è da ricercarsi fuori dalla Grecia, e 
specialmente nell’oriente, la provenienza di quelle divinità nel cui 
culto compaiono le belve.

Lo sviluppo cui era arrivata la concezione teratomorfica ci è 
dato vedere in modo ancora migliore nella figurazione di Pan, eh’è

16 Zi va Antika



242 E. Sequi

detto ,,τερατωπον έδέσθοα, αίγιπόδην, δικέρωτα, πολύκροτο ν, ήδυγέ- 
λωτα“ (a Pan, 36.37). La determinazione è fisica e morale, anzi gli 
elementi etici e fisici hanno lo stesso valore determinativo.

Fenomeni sovrannaturali ci appaiono nell'Inno a Demetra l'ap­
parire di Ades fuori da una spaccatura della terra coi cavalli immor­
tali (16—18) e l'immagine della dea che alleva meravigliosamente il 
figlio di Celeo, tenendolo nelle fiamme come un tizzo rovente (239—40). 
Come nell'Inno ad Atena il suo balzare armata dal cervello di Zeus e 
in quello ad Ermes l'accenno alle le tre sorelle alate pro­
fetesse (552).

Nell'Inno ad Afrodite la figura della dea al cui arrivo le belve 
si umiliano obbedienti e si uniscono in amore, ci dà l'idea della forza 
sovrannaturale della dea e ci fa pensare insieme ad un influsso della 
mitologia orientale nel culto di Afrodite2).

Come nell'Odissea appaiono popolazioni semifantastiche, così 
negli Inni c'è l'accenno ad una regione fantastica quasi estremo limite 
del mondo nell'esclamazione in cui esce nell'Inno a Dioniso (28—29) 
1’ ,,Ά ρ χό ς“ dei pirati tirreni: „...ή Αίγυπτον άφίξεται, ή δγε Κύπρον, 
ή ές 'Τπερβορέους ή έκαστέρω“ .

Abbiamo visto come sempre più profondo appaia il valore dell' 
elemento mitologico nell' Odissea e negli Inni, distaccando nettamente 
l'uno e gli altri dall'antropomorfismo dell'Iliade e suscitando una nuova 
vita già ricca di elementi teratologici nella figurazione della divinità. 
Tanto più grave quindi riesce la perdita della produzione epica susse­
guente all'omerica, dove avremmo trovato la continuità dello sviluppo 
degli elementi non umani in contrasto con quelli umani, fino ad arri­
vare alla concezione erodotea. Ma cercheremo di seguire questo mondo 
teratologico in evoluzione in Esiodo e nei frammenti che ci sono rimasti.

Esiodo ha una grande ricchezza di elementi irreali e con lui tutti 
gli epici.

Già nella Teogonia è ricca la messe di elementi teratologici, 
come del resto c'era da aspettarsi in un poema del genere. Ma anche 
il fatto stesso che Esiodo abbia cantato la genesi divina è un indizio 
della grande distanza che corre dall'Iliade alla concezione esiodea. 
Il poeta dell'Iliade non poteva cantare un soggetto come la Teogonia, 
con una concezione della divinità così antropomorfica come la sua. 
Neppure nell'Odissea il mito vive di teratologia tanto intensa come 
quella donde Esiodo ricava le ragioni del suo poema. Nella Teogonia 
è un mostruoso cozzarsi di forze brutali in un assestamento donde 
escono gli dei della religione greca. Le violenze della natura trovano 
riscontro nelle violente manifestazioni divine, nei mostruosi concepi­
menti delle divinità primigenie. È un mondo interessantissimo di esseri 
senza specie definita, di una mostruosa iperumanità. Non si può fare

2) Il Baumeister ammette di trovarsi in piena mitologia orientale e paragona 
Γ Afrodite delFinno in parola alla Rea di Frigia. Il Romagnoli {Omero Minore tra­
dotto da E. R.) pensa anche alla Circe dellOdissea, senza uscire per questo dalla 
mitologia orientale, chè anche Circe è una dea delle belve.



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 243

distinzione netta tra mostruosità morale e fisica, perchè questa è data 
quasi sempre in funzione di quella. La forza bruta della terra è raffi­
gurata nei concepimenti di ,,Γή“, che genera senza aiuto d'amore il 
Cielo, le alte montagne e il mare; ricordo anche nella tradizione di 
immani cataclismi tellurici. I Ciclopi, simili in tutto agli dei, forti e 
destri, ma da un solo occhio, sono il frutto della terra e del mare vio­
lento (139). Altri mostri terrigeni sono Cotto, Briareo e ,,Γύης“ dalle 
cento braccia e dalla cinquanta teste (147) e Tifone dalle cento teste di 
drago (821). È tutto un accalcarsi di esseri favolosi: ,,Χρυσάωρ“ , il 
cavallo alato, genera Gerione a tre teste ed Echidna dal corpo metà 
di fanciulla e metà di serpente spaventoso, generatrice a sua volta di 
Cerbero, ,,πεντηκοντακέφαλον“ e della Chimera atroce con una testa 
di cane, una di capra e una di serpente (287 e segg.). Dall'unione di 
,,Κητώ“ e di ,,Φόρκυς“ nasce il seprente custode nelle sue spire dei 
„παγχρύσεα μήλα“ sotterranei.

Negli „Erga“ le misteriose lontananze al limite dell'oceano avvol­
gono le isole fortunate, dimora della generazione degli eroi di Tebe e 
di Troia, trasformati in semidei, lieti dei raccolti copiosi che loro pro­
duce tre volte l'anno la terra.

Nei frammenti esiodei, se siamo da un lato in un mondo assai 
più vicino all'uomo rispetto a quello della Teogonia, come comporta 
l'argomento dell'opera, siamo però in un ambiente ancora più saturo 
di elementi fantastici soprannaturali.

Le generazioni prodigiose sono ancora più frequenti. Zeus si 
muta in toro spirante croco dalla bocca per unirsi a Europa, e dall'unione 
nascono Minosse, Sarpedone e Radamante (fragm. 52) ; o dà un saggio 
della sua potenza mutando in uomini e donne le formiche di Egina, 
dove era rimasto unico superstite (fragm. 96), „Αιακός“ .

Esseri spaventosi sono a servizio della divinità, ed Era si fa sempre 
precedere da Argo, eternamente vigile, con i suoi quattr'occhi mai 
domi dal sonno (fragm. 5).

MeravigUose metamorfosi abbondano per opera degli dei. 
Eracle ottiene da Posidone la facoltà di assumere qualunque sembianza, 
e da serpe inesorabile si trasforma in aquila, da formica in ape splen­
dida (fragm. 31).

La madre di Mennone ottiene da Zeus che le sorelle del figlio 
ucciso da Achille siano convertite in uccelli, i quali, tornando ogni anno 
ad azzuffarsi sul suo cenere, ne plachino i mani col loro sangue (fragm. 
49). E le lacrime delle sorelle di Fetonte sono cambiate in Elettro (fragm. 
209). ,,Καινίς“ ottiene da Posidone, che le si era unito, d'esser mutata 
in uomo (254). Apollo, irato con Mida, ne rende le orecchie asinine 
(fragm. 45), e Mercurio muta in pietra Batto perché ,,διχόμυθος“ 
(fragm. 167).

Le figlie di ,,Προΐτος“ impazziscono per non avere accolto il 
sacerdozio di Dioniso (fragm. 184).

Si accenna ad esseri fantastici come i „Πυγμαίους“ (fragm. 82), 
i „Κατουδαίους“ (fragm. 81). Si determina anche la figura fisica di

16*



E. Sequi244

altri popoli fantastici nel nome stesso con cui sono chiamati, e abbiamo 
gli ,,Ή μ ίκυ \α -“ e i ,,Μχκροκεφχλου;“ (fragm. 82); o si determina il 
carattere morale dei Satiri ,,ούτιδανών, άμηχανοεργών“ o dei Cureti 
amanti dello scherzo, danzatori (fragm. 42). È esaltata come divina 
anche la forza meravigliosa della musica in Zeto e Anfione, che alzano 
le mura di Tebe col suono della cetra (fragm. 57). E di Tiresia si favoleggia 
una vita lunga sette generazioni.

** *

Lo stesso mondo sovrannaturale rivive negli Epici. Gli esseri 
mostruosi abbondano; e la loro mostruosità consiste in una caratte­
rizzazione fisica: quasi sempre nella grandezza smisurata o nel numero 
straordinario delle braccia di cui è fornito il gigante. Ritroviamo nel 
Ciclo la nascita da ,,0ύ:ανό;“ e da ,,Γή“ dei centobraccia insuperabili 
per grandezza e forza. Compaiono anche i Ciclopi da un occhio solo 
in mezzo alla fronte. Lo scrittore della Gigantomachia narra di Zeus 
che, trasformatosi in cavallo, genera da Fibra Chirone ,,Ε.τποκένταυρος“ 
(Scol. Laur. ad. Ap. Rodio I, 554). L'autore delle Ciprie parla di Sarpe­
done, l'isola preziosa abitata dalle Gorgoni „aLà πέλωρα“. Le meta­
morfosi si ripetono frequentemente. Nemesi si trasforma anche in 
pesce per sfuggire all'amore di Zeus (Ciprie, tragm. 6). E come nei 
Cataloghi di Esiodo Ermes muta Batto in pietra, in un frammento 
degli Epigoni (Kinkel, 2) divengono pietra la volpe Teumesia e il cane 
inseguente.

Nei Nosti sono rappresentati il supplizio di Tantalo (fragm. 10) 
e la forza magica di Medea che „rade“ la vecchiezza di Esone bollendo 
molti farmachi negli aurei lebeti (fragm. 6).

Molto interessante riesce la caratterizzazione morale di due 
diavoletti menzogneri e disturbatori, i Cercopi, nel poemetto attribuito 
dagli antichi ad Omero.

Negli Epici successivi ci manteniamo nello stesso mondo ricco di 
teratologia, ma il tono non è così violento come in Esiodo: si calma e 
diventa, diremmo, più umano. Valori fantastici ne abbiamo ancora 
parecchi, e le concezioni prodigiose si ripetono. Demodoco narra il 
nascere di un grande leone dalla spuma di cui Selene aveva empito una 
cesta (Kink. pag. 212); in Museo ritroviamo il mito del cervello di 
Zeus che s'apre per lasciarne balzare Atena (fragm. 8). Compaiono 
ancora esseri di natura soprannaturale e ferina: le Arpie dello speco 
di Creta nei ,,Ναυπάκτια“ (fragm. 3) e quelle custodi del gregge di 
Acusilao nella Teogonia (fragm. 14) di Epimenide. Nella Teogonia di 
Museo (fragm. 13) appare un essere di quattro occhi, forse l'Argo che 
abbiamo visto in Esiodo, non identificabile con sicurezza per una lacuna 
del frammento.

Pisandro, a quanto riferisce Pausania (II—37—4) rende ancor 
più paurosa l'Idra figurandola con molte teste.



Élleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 245

Apollodoro ci riferisce (III, 14—A—1) una metamorfosi narrata 
in Paniasi (fragm. 25), che si risolve a sua volta in una prodigiosa gene­
razione. Smirna, innamoratasi del padre per Tira di Afrodite, riesce, 
aiutata dalla nutrice, ad unirsi a lui sconosciuta. E quando il padre 
accortosi dell'inganno, l'insegue con la spada, ottiene dagli dei d'essere 
trasformata in albero. Al decimo mese l'albero si spezza e ne nasce il 
figlio di Smirna e del padre suo, „'Άδωνις“.

Un prodigio ancora narra Epimenide nel sonno eterno cui Zeus 
condanna Endimione, poiché aveva osato innamorarsi di Era; c'è 
riferito da uno Scolio {Scolio Laur. ad A. Rod. cfr. Kink. 17).

*❖ *

Mentre, dunque, nell'Iliade mancano assolutamente valori apo­
tropaici, posteriomente essi si manifestano intensamente; il fatto farebbe 
pensare ad una formazione posteriore di questi valori nella religione 
greca; ma l'arte figurativa è venuta attraverso gli scavi a levarci dal 
dubbio; e, del resto, la maturità e la pienezza con cui sono trattati gli 
elementi teratologici impediscono di pensare a un improvviso sviluppo 
posteriore all'Iliade.

L'epos omerico non ci mette in diretto contatto che colla concezione 
religiosa del poeta; nella rappresentazione della divinità egli ha compiuto 
un' opera grandiosa di unificazione e semplificazione, caratterizzandole 
e definendole nettamente. La concezione religiosa di Omero è una con­
cezione olimpica, panellenica, che sarà poi accettata lentamente dai 
Greci, ma ben lontana dalla religione popolare del suo tempo: è un 
ordinamento delle forme di divinità esistenti, che perdono il loro carat­
tere teratologico per assumere quello antropomorfico dell'Iliade,

La religione donde Omero ha tratto la sua c'è rivelata dalle sco­
perte degli scavi e segnatamente dall'abbondante materiale rinvenuto 
a Creta nel cosiddetto antro Ideo, che, quantunque di produzione 
locale, ha purtuttavia tutti i caratteri della religione preomerica. È una 
religione incomposta, non ordinata, dove i miti s'intrecciano o si con­
fondono per il ricordo di miti precedenti. I monumenti migliori sono 
gli scudi ed alcuni ornamenti dell'antro nominato. Un simbolismo po­
tente regna in tutta la concezione della divinità e si attua in forme tera­
tologiche, sintetiche, le quali poi nella concezione omerica olimpica 
si scinderanno in varie personalità antropiche, rappresentanti dei vari 
attributi e delle varie essenze racchiusi nella divinità primitiva.

Così negli scudi cretesi detti di Astarte-Anaitis, che il Milani 
riporta ed interpreta3), compare una dea nuda in forma umana di 
donna; nel primo scudo è eretta su di un leone e posa le braccia sul 
capo di altri due in un campo sparso di virgulti, e nella cui parte inferiore

s) L. A. Milani, 1 bronzi delVantro Ideo ecc. — Studi e Mat. vol. I, p. I. pagg. 
1— 33; 1899.



246 Ë. Sequi

sono presentati due animali leonini, due sfingi; nell'altro è fiancheggiata 
da due sfingi e tiene due archi nelle mani. È Rea, ο ,,Γα“, sintesi 
dominatrice di tutte le forze naturali e soprannaturali; rappresentate 
le forze terrestri dai leoni nel mondo animale, e quelle celesti, sotterranee, 
intellettuali e umane dagli sfingi alati. Da questa sintesi deriveranno 
nella concezione olimpica di Omero diverse dee: ed Era, e Demetra 
ed Afrodite. E nella rappresentazione dell'Iliade gli animali favolosi 
come gli sfingi, scompaiono nel comune processo di eliminazione del 
non umano.

Nello scudo detto del leone alla forma umana di Rea è sostituito 
un simbolo dendromorfo, il pino.

Interessantissima è la rappresentazione della stessa dea nella 
cosiddetta Gemma di Cassel; la parte inferiore del corpo, ricoperto 
dalla veste, accenno all'aspetto ctonico della dea, fa contrasto col 
petto nudo e col capo in forma di uccello, su cui posa una corona a 
branche lunate, esprimenti il suo aspetto celeste.

A meglio definire il carattere ctonico della parte inferiore, di 
sotto alla tunica escono due branche rappresentanti le radici della dea- 
pianta madre. Altre rappresentazioni simboliche di Rea ricorrono nelle 
altre gemme insulari preelleniche, ma interessante è la rappresentazione 
dell'ipostasi vegetale di Rea nei manici di specchi micenei, riportati 
dal Perrot (VI, fig. 386,7—8) : le due Kore terrestri di Rea sono figu­
rate sorgenti e ancora non divise dall'albero materno. E ancora in un 
anello d'oro di Micene4) sono caratterizzate le tre Kore divine di Rea 
nella loro metamorfosi nei rami della pianta madre, come Driadi o 
ninfe silvestri. L'aspetto di tutto il corpo, dei capelli, del busto e delle 
vesti è asciutto e legnoso ed alle estremità delle braccia escono rami 
d'albero. Così nell'ago crinale emblematico della terza tomba del „κύκλος“ 
miceneo, Rea è rappresentata simbolicamente nelle sue tre nature: 
antropomorfa, zoomorfa e dendromorfa. Infatti la parte superiore del 
corpo, umana, continua in basso con una veste a coda di uccello e dà 
origine in alto ad una pianta fruttifera.

Altre rappresentazioni simboliche conosciamo dalle stesse sco­
perte di Creta. Zeus, per esempio, che nel primo scudo dell'antro Ideo 
è espresso nel mondo umano come il più gagliardo eroe, in atto di 
abbattere come Erade i più forti animali terrestri, il leone e il toro, 
fiancheggiato da due ministri alati, negli scudi II-III-IV è rappresentato 
come il primo animale terrestro, il leone, espressione di Zeus animale; 
e nel IV scudo ai ministri alati del primo corrispondono i Cureti, mitici 
e realistici. Nel V e VI invece si vuol esprimere Zeus celeste e volatile 
e il simbolo ne è il più forte lottatore celeste, l'aquila fiancheggiata da 
due serpenti demoniaci, corrispondenti, nel mondo animale, ai mini­
stri alati sovrannaturali del I e ai Cureti realistici del IV.

4) L. A. Milani, op. cit., in Studi e Mat., parte II, pagg, 206—7. Tsountas, 
Rev. Arch. 1900, tav. S.



Ëlleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 241

Nell'anello d'oro principale di Micene5) compare un altro simbolo 
di Zeus divinità quadruplice: la doppia bipenne: il dio padre celeste 
figlio di se stesso (Kronos—Zeus) e il dio solare figlio di se stesso 
(Zeus—Apollo). Idea che ci è resa chiaramente nelle monete di Tenedo, 
dove alla concezione antica della bipenne nel rovescio corrisponde nel 
dritto la concezione antropomorfica in Zeus bifronte, da una parte 
vecchio e barbuto, dall'altra giovane e imberbe.

Un simbolismo fortissimo teratologicamente espresso lo troviamo 
nella prima tavoletta cretese di Siteias (Milani, id.). Vi è presentato 
un simulacro di dea armata nella sua triplice natura femminina, celeste 
e lunare. Nella parte inferiore la figura termina a coda spiegata d'uccello 
(zoomorfica) e a tronco d'albero elaborato (fitomorfica) ed esprime la 
sua natura terrestre, femminea; la parte superiore a testa d'uccello 
irradiata è la natura celeste:, e l'origine lunare ce la dà la parte centrale 
coperta dallo scudo tondo col crescente lunare. È l'Atena che Omero 
definirà ,,τριτογένειχ“ , pur trasferendo la ragione dell'attributo dalla 
triplice paternità all'origine marina, tritonica.

Il simbolismo teratomorfico esaminato riceve conferma da pro­
duzioni figurative di altre località greche. Zeus nei crateri più antichi 
di Olimpia è sempre rappresentato simbolicamente barbuto e imberbe, 
associato ai grifi e ai „δράκοντες“ propri del suo culto6).

Tutto questo è sparito nella concezione disciplinata e antropomor­
fica della religione dell'Iliade, ma sussiste nell'arte figurativa, diretta 
manifestazione della credenza popolare, e si manifesta nella produzione 
letteraria post-omerica, pur assumendovi forme diverse.

In questa il fondamento della rappresentazione fisica della divi­
nità è realisticamene antropomorfico, e Zeus, Atena, Era, Afrodite 
e gli altri dei sono rappresentati non più simbolicamente, ma realisti­
camente. Il simbolismo sussiste nella ricchezza teratologica degli ele­
menti divini, nelle manifestazioni degli dei e nei valori apotropaici 
della rappresentazione degli dei minori, dei ,,πρόπολοι“ degli altri dei.

La divisione e l'ordinamento degli attributi delle divinità sono 
assai progrediti rispetto ai monumenti ora esaminati. Ma in tutte le 
manifestazioni prodigiose di dei e semidei e nella caratterizzazione 
fisica o morale di dei minori e di semidei ritroviamo la teratologia 
simbolica del materiale figurativo precedente.

Abbiamo visto quanta ricchezza di valori teratomorfici si trovi 
a cominciare dall'Odissea, negli Inni, in Esiodo e nei Ciclici. Ora cono­
sciuto il mondo religioso preiliadeo, ci rendiamo conto della loro esistenza 
e possiamo anche affermare che la concezione antropomorfica di Omero 
è posteriore rispetto a quella teratomorfica della produzione susseguente.

δ) V. opere citate alla nota 4.
°) Furtwängler, Bronzen von Olympia (taf. 44, n. 783—4; taf. 49 b). Un esempio 

ce lo riporta anche il Milani (op. cit. tav. II, 6—7—8): sopra un cratere dorico è appli­
cato un emblema di Zeus fra sei protomi di drago o di grifo, simboli animali e demo­
niaci dei Cureti o Dattili.



248 E. Sequi

La concezione religiosa dell'Iliade è già molto più olimpica di 
quella della produzione letteraria preerodo tea. I resti della prima reli­
gione greca manifestantisi attraverso le minori divinità demoniache, 
oppure attraverso le figurazioni di ministri sovrannaturali degli dei 
maggiori, scomparsi neiriliade, ricompaiono nella concezione poste­
riore. Cabiri, Cureti, Coribanti, Dioscuri, Dattili, Telchini, Molonidi, 
che compaiono ora come demoni, ora come uomini con caratteri sacerdo­
tali non umani, nell' Iliade sono spariti. Ed è logico sia così perché 
la loro rappresentazione fisica e morale comportava l'introduzione 
neH'antropomorfismo del poema di forme apotropaiche.

Tutti questi esseri assumono carattere quasi sempre demoniaco 
nella mitologia e forme corrispondenti al loro carattere. La derivazione 
di tale carattere la troviamo nell'oscura lontanissima origine. Esisteva 
in un tempo remotissimo in Europa, o per lo meno nella zona mediter­
ranea, una popolazione di tipo negrità, la quale andò via via scompa­
rendo di fronte al prevalere delle nuove razze. In Grecia, la razza pre­
ellenica trovò insieme con gli ultimi resti del tipo negrità precedente 
l'eredità delle sue forme religiose ed i suoi idoli, naturalmente foggiati 
sul tipo negroide.

La razza posteriore, erede di questi idoli, li accolse nella reli­
gione indigena, ma attribuì loro i caratteri e le qualità demoniaci e 
mostruosi dovuti all'impressione che produce sempre una razza di tipo 
etnico differente su di un'altra. Si accettarono questi idoli, ma si circon­
darono di un carattere di stranezza e di mistero, che s'andò sempre 
più accentuando nella mostruosità della loro rappresentazione.

Tutto ciò è superato nell'Iliade, ma rimane più forte che mai nella 
produzione posteriore, e letteraria e figurativa. L'eredità spirituale 
della razza negrità va perdendo sempre più le divinità superiori per 
cedere via via il passo agli dei indigeni della nuova razza conquistatrice.

Quelli che erano ,,άνακ^ες μεγάλοι θεοί“ si riducono ad assumere 
nella loro decadenza caratteri di malignità o ufficio di ministri del culto.

Nella rappresentazione fisica, corrispondente all'immagine morale, 
si aggiunge alla stranezza loro propria la teratologia delle rappresen­
tazioni simbolistiche della prima religione ellenica. E mentre la rappresen­
tazione degli dei maggiori va perdendo sempre più la stranezza della 
figurazione fisica simbolica per assumere il carattere sempre più antro­
pico, realistico, olimpico, negli dei primitivi ridotti a ministri degli 
dei maggiori o a demoni „βάσκανοι“ ο „έφοροι“, il simbolismo primi­
tivo favorisce il carattere teratologico della figurazione; e aggiungendosi 
anche, col diminuire della loro potenza e del loro timore, il dispregio 
e l'odio, si giunse a rivestirli di forme sempre più orrende, riprodotteci 
dall'arte in immagini variatissime. Inoltre degli antichi dei ridotti a 
demoni minori si andò allargando il numero con tendenza a generalizzare 
un dato tipo in un'intera schiatta, fino a farne delle popolazioni.



Elleni, barbari e teratoiogismo nella tradizione greca 249

♦* *

Quando poi la produzione letteraria si trovò di fronte alla rappre­
sentazione di popoli stranieri sconosciuti, si attribuirono loro i caratteri 
demoniaci di queste schiatte di dei e si localizzarono nei lontani paesi 
ignoti misteriose genti con caratteri teratologici.

Nell· Iliade abbiamo già ripetuto come manchi assolutamente 
ogni valore apotropaico mostruoso; pure, una traccia, unica, la ritro­
viamo.

Nel terzo libro (2—7) sono ricordate le gru che portano strage 
al popolo dei Pigmei. È una prova di più dell'esistenza di una tradizione 
popolare ben diversa da quella dell'Iliade. C'era nella tradizione il 
ricordo di un popolo di pigmei, di nani, come indica l'etimologia stessa 
della parola, perpetuamente in lotta con le gru; popolazione ridicola 
per la piccolezza e per la serietà della lotta contro gli uccelli. In Omero 
caratteristiche fisiche non appaiono, ma è sottintesa nella strage cui 
sono esposti almeno la loro piccolezza. È l'arte figurativa che serve da 
illustrazione. L'esempio migliore è l'opera di Ergotimos, il vaso François: 
i pigmei sono parte a piedi, armati di mazze e di ricurvi bastoni unci­
nati, parte a cavallo di caproni, armati di frombole e di ampie tasche 
per le pietre; la lotta è piena della serietà di una scena eroica ed è appunto 
questo che ne suscita la comicità. Nell'Iliade altre tracce di questo 
ambiente iperumano non troviamo. Ma come appare una volta il ricordo 
dei pigmei, così sussistevano nella leggenda popolare contemporanea 
le credenze delle forme mostruose o irreali già rammentate. I pigmei 
ricompaiono di frequente nella produzione figurativa, specialmente 
vascolare. In quella letteraria li ritroviamo solamente in Esiodo, ma la 
rara menzione è dovuta certamente alla perdita delle opere degli epici 
omeridi.

Esiodo parla dei pigmei e insieme di altre popolazioni prodi­
giose, gli „Ή μίκυνες“ e i „Μακροκέφαλοΐ“ (fragm. 82 K. riferito 
da Strabone, I p. 43), e da questo potremmo avanzare l'ipotesi che la 
rappresentazione somatica del pigmeo fosse già deformata come ci 
appare dall'arte figurativa posteriore (cfr. le pitture vascolari riportate 
dall'Inghirami: Vasi fittili, I, 100—357—358) e cioè di un tipo formal­
mente identico ormai ai Cabiri, agli Efesti e ai ,,Πάταικοι“ che i Fenici 
portavano sulla prora dei triremi. Il tipo, insomma, che Ctesia, benché 
già al IV secolo, ci descriverà nel suo scritto sull'India (II, 250): statura 
piccolissima, grande fallicità e steatopigia, aspetto generale turpe e 
lunga chioma.

L'identità formale dei pigmei, Cabiri, Efesti e ,,Πάτοακοι“ fenici 
ci conferma sempre più la loro origine da un'antichissima razza, che 
sopra abbiamo chiamato negroide, estesa a tutta il Mediterraneo, o se 
non a tutto, almeno a quello orientale7). Forse non è neppure arrischiato

7) Nelle ceramiche del Kabeirion di Tebe (riportate in Athenische Mitthei­
lungen 1888, Taf. XII). Compaiono in lotta con le gru alcuni pigmei con tutti i carat­
teri somatici della razza negra.



25Ô Ë. Sequi

pensare alla reale esistenza in tempi remoti di una razza di statura 
inferiore, la cui rappresentazione si confuse con quella degli idoletti 
demoniaci. Invasioni successive attribuirono alla schiera dei demoni 
mansioni speciali di spiriti maligni o propizi per ogni sorta di attività 
umana; e così Cabiri, Telchini, Cureti, Efesti, Dioscuri sono altrettante 
denominazioni di dei speciali favorevoli o no: gli „έφοροι,“ contro i 
„βάσκανοι.“ . La malignità concorse alla determinazione fisica mostruosa, 
e i demonietti sono tutti rappresentati con carattere fallico pronuncia­
tissimo, in atteggiamento adeguato all'odio e alla derisione della credenza 
popolare. Naturalmente la rappresentazione fisica dei „βάσκανοι“ è 
adoperata uguale per gli „έφοροι“ , data la convinzione che a proteg­
gersi dalla malignità dei primi bastasse opporre loro un simulacro 
identico. L'arte figurativa fittile ci è documento di queste figurazioni.

Dopo un'invasione posteriore, la concezione religiosa fu ancora 
modificata, e agli dei introdotti dagli invasori se ne aggiunsero alcuni 
elevati al grado di dei maggiori dalla primitiva funzione di dei speciali. 
Così dai demoni scherzevoli del vino si trassero i due „μεγάλοι θεοί“ , 
i Cabiri, padre e figlio; e dagli „έφοροι“ del focolare sorse un loro sommo 
rappresentante, „"Ηφαιστος“ . I demoni donde provengono gli dei 
maggiori sono eliminati, come nel caso dei Cabiri, o permangono come 
gli Efesti protettori dei focolari8).

Più spesso dei demoni primitivi se ne forma una schiera di ministri, 
di ,,πρόπολοι“ ο „διάκονοι“ degli dei maggiori. Ci spieghiamo così 
l'origine dei Cureti di Zeus (cfr. IV scudo dell'antro Ideo cretese) e dei 
Cabiri di Dioniso e d'Efesto, dei Telchini di Apollo e d'Era.

Questo mondo, che compariva senza dubbio copiosamente nella 
letteratura postomerica, siamo costretti a ricostruirlo oltre che dalle 
figurazioni vascolari, solo dai frammenti scarsi pervenutici. IC ureti 
li troviamo in Esiodo e nella Foronide. In Esiodo (Catal. fragm. 42) 
è data ai Cureti comune origine colle dee Ninfe9) e coi satiri. I Cureti 
dunque sono „θεοί“ ; ma la loro divinità è ridotta già a ben poco e sono 
dei „φιλοπαίγμονες όρχηστήρες“ : le loro attribuzioni sono solo la 
giocondità dello scherzo e della danza.

Nella Foronide (fragm. 3) dalla condizione divina sono scesi a 
quella umana e sono semplici flautisti di Frigia.

Il ricordo dei Dattili Idei ricorre poco più frequente. Essi hanno 
già perso i caratteri divini e sono stati identificati agli abitanti di 
Creta, e si attribuisce loro la scoperta dell'uso del ferro; leggenda in 
relazione con la fioritura artistica dei primi tempi ellenici di cui Creta 
era stata il centro. Di Esiodo sappiamo solo da Plinio (N. H . VII, 56) 
che credeva inventori del ferro i Dattili Idei. Della Foronide invece

8) Cfr. Tidoletto panciuto con fallicità e steatopigia sviluppatissime posto 
davanti a una fornace, nel ,,πίναξ“ corinzio pubblicato da O. Benndorf (Festschrift, 
1898, pag. 75).

9) Confermando in ciò resistenza di ninfe con caratteri demoniaci e figura­
zioni teratomorfiche o brutali, come le ninfe cabiriche, rivelata da alcune pitture 
vascolari, spiegate in questo senso dal Romagnoli (Ninfe e Cabiri, in Ausonia 1907).



Ëlleni, barbari e teratologismo nella tradizione grecâ 251

sono riportati sei versi e mezzo da uno scoliasta {Scoi. Laur. ad Ap. Rod. 
I, 1129): sono nominati tre dattili ,,εύπάλαμοι θεράποντες όρείης 
Άδρηστείης. Κέλμις Δαμναμενεύς τε μέγας καί ύπέρβιος *'Ακμών“, 
i quali trovarono primi Tarte di Efesto nelle valli montane. Il nome 
stesso ne dice la leggendarietà di fondatori; hanno un aggettivo che 
dovrebbe indicare una qualità addirittura soprannaturale: ,,γόητες66; 
ma che non sono dei ce lo dice chiaramente il poeta chiamandoli ,,άνδρες 
όρέστεροι“ . Ancora sono ricordati i Dattili Idei da Onomacrito 
(fragm. 4) e Pausania ci riferisce (Vili, 21-III) che secondo Onomacrito 
Eracle era uno dei Dattili Idei. Quindi erano considerati come uomini, 
e con un processo parallelo a quello per cui Efesto si eleva a dignità 
maggiore di tra la schiera degli Efesti, Eracle s'innalza su tutti i gagliardi 
e destri Dattili.

Da Ateneo (VII, p. 282 E) sappiamo che esisteva una storia 
„Telchiniaca“ o di Epimenide o di Teleclide o di qualche altro ignoto 
e che trattava probabilmente della popolazione primitiva di Rodi, con 
cui furono identificati i Telchini.

Nella categoria di dei minori possiamo comprendere i satiri. In 
Omero non compaiono neppure nellOdissea e li troviamo per la prima 
volta in Esiodo (Catal. 42). La loro determinazione è puramente 
etica e si parla del „γένος ούτιδανων Σατύρων καί άμηχανοεργ&ν“ . 
È evidente la tendenza a generalizzare un tipo in una intera schiatta. 
I satiri formano addirittura un „γένος46, una popolazione caratterizzata 
solo moralmente in Esiodo, dove difficile riesce la definizione fisica. 
Questa ci appare dall'arte, in cui i Satiri fini dai primi monumenti sono 
identificati ai Sileni, già ricordati negli Inni di Omero, nella loro mesco­
lanza alle ninfe montane.

Nella prima arte la figurazione fisica dei Satiri o Sileni ha un 
carattere teriomorfico notevolissimo, e l'opera di Clitias ed Ergotimos 
è ancora il miglior documento, benché gli elementi animaleschi vi 
raggiungano un'estensione più forte che nell'arte contemporanea. 
Vi compare un Sileno deliberatamente fallico, con gambe, anche, coda 
e orecchi cavallini, i capelli in disordine e abbondanti, una lunga barba 
a punta e il naso aguzzo; mentre comunemente sono rappresentati 
come uomini con coda e orecchi cavallini, capelli lunghi e barba a punta 
e il naso camuso10).

I caratteri teriomorfici in fondo sono simili a quelli di Pan e 
somigliano a quelli dei centauri. Da notare che col tempo la rappre­
sentazione dei centauri diviene sempre più teriomorfica, mentre quella 
dei Satiri subisce il processo inverso e va prendendo sempre più carat­
teri umani.

Nell'Iliade l'unico passo dove compare un centauro è nel libro 
XI (832), dove è ricordato l'istitutore di Achille, „δικαιότατος Κενταύ­
ρων44; la caratterizzazione, pur solo morale, adopera solo valori umani 
e i centauri appaiono „δίκαιοι64. Nell'Odissea la figurazione, ancora

10) Cfr. Futrwängler, Die antiken Gemmen (VII-60; VÜI-20; VI-33).



252 È. Sequi

epica, ci dà a vedere un popolo di centauri, ,,άνδρες“ furenti nella 
selvaggia ebbrezza del vino (XXI, 295 segg.). Il carattere feroce lo ritro­
viamo ben definito anche nei Cataloghi esiodei (fragm. 36), dove Peleo 
è mandato senz'armi sul Pelio selvaggio, affinchè sia domato dai cen­
tauri ,,όρεσκώοισι“.

Per trovarne la determinazione fisica bisogna rivolgersi al campo 
dell'arte figurativa. Nel vaso François troviamo centauri armati di 
pietre o rami d'albero, la cui natura cavallina è nettamente divisa: 
sopra un corpo completamente di cavallo è innescato un busto umano 
sorgente dalla vita in su, con lunghi cappelli e lunga barba.

Una figurazione oscillante tra il maligno e lo scherzevole, come 
fra il divino e l'umano, l'abbiamo nei Cercopi. Il loro numero è stabi­
lito fino dalle più antiche narrazioni in due : ma probabilmente proven­
gono anch'essi da una schiera di colleghi, come i due Cabiii maggiori. 
In Omero non se ne trova cenno; abbiamo invece tre versi di un poe­
metto attribuitogli nell'antichità, e certamente di un poeta non molto 
posteriore, dal titolo ,,Κέρκωπες“ . Non ne è determinato il numero, 
ma il carattere di imbroglioni menzogneri :

,,Ψεύστας ήπεροπήας άμήχανά τ’ έργα [δαέντας] 
έξαπατητήρας* πολλήν δ’ επί γαΐαν ίόντες 
άνθρώπους άπάτασκον άλώμενοι ήματα πάντα“ .

Evidentemente si tratta di demonietti maligm e scherzevoli; 
come ci manca il numero, non c'è dato neppure il nome, che pure dove­
vano già avere e che oscilla nella leggenda posteriore in una grande 
varietà. Nemmeno appare l'incontro con Eracle, il quale non compare 
neppure nell'altro unico frammento rimastoci con menzione dei Cercopi, 
attribuito a Diotimo. Ma che già fosse conosciuto nell'antichità lo at­
testano la famosa metope di Selinunte e vasi ancora più antichi, secondo 
un tipo stabile: i due demonietti di aspetto umano, vivace, sono legati 
mani e piedi e sospesi a testa in giù ad un bastone che Eracle porta 
sulle spalle.

In Diotimo (fragm. 2) non sono più demonietti scherzosi, ma 
uomini malvagi, di cui si conosce anche il nome e l'origine:

,,Κέρκωπες, τοί πολλά κατά τριόδους πατέοντες 
Βοιωτών σίνοντο* γένος δ’ εσαν Οίχαλιήες 
νΩλός τ’ Εύρύβατός τε, δύω βαρυδαίμονες άνδρες“ .

** *

Abbiamo già notato nella poesia posteriore all'Iliade 1'esistenza 
di popoli fantastici come i Ciclopi, i Lestrigoni e gli Arimaspi, e siamo 
ora in grado di darci ragione della loro rappresentazione.

I Ciclopi omerici sono posteriori a quelli esiodei; in Esiodo (Teog. 
140 segg.) sono demoni della tempesta e forgiano la folgore di Zeus, 
cui servono. In Omero (Od. IX) dispregiano Zeus, sono scesi alla condi­



Elleni, barbari e teratologismo nella tradizione greca 253

zione umana di una vita completamente pastorale, abitanti di una terra 
non definita, identificata poi con la Sicilia. Mantengono qualcosa del 
demone della tempesta nella natura tracotante e superba, libera da 
leggi, e aggiungono a questo carattere qualcosa dei demoni greci delle 
selve e dei monti. Ma sia la definizione morale che la fisica fanno cre­
dere in una mescolanza del mito indigeno con le conoscenze etniche 
acquistate nelle navigazioni e nei viaggi verso l'alto settentrione, diret­
tamente e indirettamente (per esempio, attraverso i Fenici). E troviamo 
legati i Ciclopi ai Lestrigoni e agli Arimaspi. I Ciclopi erano senza 
dubbio demoni indigeni, ma la concordanza di alcuni tratti etici con 
quelli appresi su altri popoli fantastici ha fatto sì che si confon­
dessero gli elementi e le attribuzioni dei diversi racconti. Il carattere 
nordico dei Lestrigoni, rivelatoci attraverso la corta notte che non 
interrompe quasi la successione dei giorni (Od. X, 86), corrisponde 
alla monocolicità dei Ciclopi (Od. IX) e degli Arimaspi (Aristea, 2—5 K).

La differenza tra Ciclopi e Lestrigoni, antropofagi e giganti, 
tracotanti ed empi gli uni e gli altri, sta solo in questo, che i Lestrigoni 
vivono in una città sotto l'imperio di un capo, mentre i Ciclopi sono 
dediti alla pastorizia e abitano liberi nelle spelonche montane. D'altra 
parte, la vita pastorale lega i Ciclopi agli Arimaspi, ricchi di greggi e di 
mandre. La connessione con i leggendari Arimaspi localizzati in paesi 
nordici, verso gli Iperborei (Aristea II—III) è la prova delle contamina­
zioni dei demoni indigeni con i miti nordici.

Come queste popolazioni fantastiche, localizzate in plaghe sco­
nosciute, siano legate alle rappresentazioni demoniache di Cabiri, 
Telchini, Efesti, a tutte le rappresentazioni del tipo pigmaico, lo prova 
il mito narrato da Aristea della lotta tra Arimaspi e Grifoni per il pos­
sesso dell'oro. Il mito doveva esser già conosciuto da Esiodo, di cui 
uno scolio ad Eschilo (Prom. 803 Dind. Fragm. 224 Kink.) dice che: 
„Πρώτος έτερζτεύσατο τούς γρΰπας“ . La lotta tra animali e uomini 
ha carattere identico a quella fra pigmei e gru: manca solo il tono 
comico della piccolezza.

Abbiamo visto quale concezione del mondo non greco ci fosse 
nelhambiente ellenico, non ancora informato da conoscenze dirette, 
ma solo da nozioni imprecise. Quando la conoscenza si allargherà e vi 
si aggiungerà il senso cosciente della propria nazionalità, le figura­
zioni teratologiche serviranno alla definizione morale e fisica sfavore­
vole dello straniero; allora saremo già ad Erodoto. Ma il presupposto 
di Erodoto bisogna trovarlo in questo mondo teratologico, umano e 
divino, che si va evolvendo nella produzione letteraria postomerica, 
parallelamente allo svolgersi della coscienza nazionale: nella rappre­
sentazione del mondo non ellenico, finché la conoscenza è diretta e 
precisa, ci si mantiene nel campo del reale; ma quanto più ci si allontana 
dalkambiente commerciale in scambio con la Grecia, tanto più si affonda 
neirirreale.

Beograd. E. Sequi.



2 5 4 E. Sequi

Testi

Homeri, Ilias, G. Dindorf (C. Hentze), Teubner, 1928
Homeri, Odyssea, G. Dindorf (C. Hentze), Teubner, 1930
Les Hymnes homériques — p. A. Perron, Paris, 1888
Hésiode, Théogonie, Les travaux et les jours, ed. Mazon, Paris, 1928
Epicorum Graecorum fragmenta, G. Kinkel, Teubner, 1877
Hymni homerici, ex recensione A. Baumeister, Leipzig, 1877.


