GANDHARSKA UMETNOST
I. HELENI U INDWUI

Umetnost Gandhare, toCudo Bude i Zevsa, boginje Parvati i
Demetre, Apsare i Afrodite, Sive i Prometeja, najcudnije je Cedo Sto
ga je dala istorija ljudske umetnosti. Ona je plod sinteze uglavnom dve
znaCajne Klasi¢ne kulture starog veka: helenske i indijske.

Do najnovijeg doba nauka je malo Sto znala, te zato i slabo obra-
¢ala paZznju na dela tog ¢udnog spoja kultura : zapadne i isto€ne. Medutim,
u poslednje vreme obraca se5s razlogom, sve veca paZznja ovom problemu,
jer ceo niz oblika umetnosti budistickih zemalja: Kine, Japana i Koreje,
vodi, posredno ili neposredno, svoje poreklo iz Gandhare.

Da bismo bili u stanju u potpunosti da shvatimo oblike kulture
i umetnosti ove pokrajine, moramo se, bar u najkra¢im potezima,
pozabaviti uslovima koji su je oformiii bas u takvom obliku, a ne u
drugacijem. Zato ¢emo reci nekoliko reci o njenom geografskom polo-
Zaju, politickoj istoriji, etniCkom sastavu i religijama koje su putem
raznih osvajaca plavile njeno tle.

Gandhara je starovekovno ime jedne neobicno bogate pokrajine
na zapadnoj obali reke Inda, a obuhvata dolinu PeSavara i danadnje
doline Svata, Bunara i BadZaura. Prijatnom klimom i konfiguracijom
blagih brezuljaka, sa dolinama koje reke obilno navodnjavaju, pomalo
podseca na Heladu, iskljuujuéi njene priobalske predele.

Istorijsko tkivo podrucja moZe se, bez mnogo preterivanja, upo-
rediti s nekom apstraktnom slikom danasnjice, bogatom bojama i
oblicima, ali nerazumljivim i na izgled konfuznim. Gandhara, kao i
Baktrija, bila je u najstarije doba pozornica Zaratustrinih ideja i mozda
samostalna drZava, sve do dolaska Medana. Prema nejasnim podacima
iz Veda Cini se da je Gandhara pripadala nekim indijskim plemenima,
premda to nije istorijski potvrdeno kao tacno.

U najmlade doba svoje istorije ova pokrajina je Zivela veoma
primitivno, podeljena u plemena, koja su se poglavito bavila zemljo-
radnjom i stoCarstvom. Prve podatke iz njene istorije imamo iz VI veka
pre nade ere, kada je saCinjavala deo carstva persijskih Ahemenida.
U IV v. pre naSe ere Gandharu osvaja Aleksandar Veliki sa svojim
Helenima. Cini se da su se oni ovde osecali kao u svojoj postojbini,
jer su i posle propasti Aleksandrova carstva ostali.

Politicka dominacija Indije nad Gandharom zapoCinje osvaja-
njima Candragupte Maurije i njegova unuka ASoke, Cija je vladavina

23*



356 Vera Vuekovacki-Savi¢

bila presudna za kulturu zemlje. Tokom Il veka pre naSe ere helenske
dinastije su zauzele mesto Indije; krajem Il i poCetkom | veka pre naSe
ere oblastima vlada helenski knez Menandar, a posle njega pokrajinu
osvojaju Saka Satrapi ili Skiti, a u slede¢em veku Parti. Najezda dina-
stije KuSana iz Baktrije, koji su zamenili Parte, neobi¢no je znaCajna
za afirmaciju budizma. U 11 veku naSe ere Sasanidi su osvojili Gand-
haru, drzali je pod svojom vlaS¢u nepunih sto godina sve do renesanse
nove dinastije KuSana, tzv. Kidara KuSana, za vreme kojih Gandhara
doZivljava svoje poslednje slavno doba, doba izvanrednog prosperiteta
i cvetanja umetnosti i kulture. Ali, slava se naglo gasi: 465-e godine
uzasan nalet divljih hordi Belih Huna, nose¢i na svojim brzim atima
oganj i ma¢, paleéi i ubijajuci gde god su projahali, unistili su za sva
vremena jednu od najcudnijih kultura — kulturu Gandhare.

Etnioki sastav Gandhare Cinio je najbogatiju meSavinu mnogih
naroda: starosedelackih plemena, Persijanaca, Indijaca, Helena iz
Helade i onih iz Baktrije, Afganaca, Patana, Saka Satrapa, a bilo je i
primesa mnogih manjih grupa i plemena. Najstarija skulptura govori
nam o njihovu fizickom izgledu. Bile su to vecinom upadljivo visoke
i dostojanstvene figure; mnogo podseCaju na danadnje Patane, Cak
im je i odeéa slicna njihovoj. Vide se medu njima i tipicne helenske
figure, a iindijske. U tome bogatom nizu skulptura primeéuju se i neki
drugi rasni elementi, medu kojima se narocCito istiCe persijski.

U pogledu jezika preovladava neka vrsta indijskog prakrita.
Pismo im je bilo persijsko, poznato pod imenom kharosti. To je jedna
¢udna modifikacija pisma haldejskog aramejskog jezika (haldejski ili
istocni dijalekat aramaike), koji su Ahemenidi doneli u Gandharu.
Medutim, pismo budistickih manuskripata bilo je brahmi, jedna vrsta
indijsko-budistiCkog pisma. Ser DZzon Mar3al duhovito primecuje:
»Gandhara je uzela svoj svakodnevnigovoriz Indije apismo saZapada*]).

»Sa ovakvom istorijom iza sebe, nije nikakvo ¢udo $to je narod
Gandhare bio sasvim kosmopolitski u pogledu svoje kulture i svojih
shvatanja“?, a ponajvise u etnickom i lingvistickom pogledu. UopSte
u svim pravcima bila je jasno izrazena ova duboka i intimna fuzija
divergentnih elemenata. Zato je teSko snadi se u tom konglomeratu
uticaja i oblika, joS teZe je razgraniCiti raznorodne elemente, a dobiti
bar donekle cist oblik domorodaCke kulture sasvim je nemoguce.

Istorija religija u Gandhari nije manje burna i zamrSena od
politicke istorije. Svaki osvajaC donosio je svoje verovanje i svoju
kulturu. O najstarijim oblicima verovanja nije niSta poznato. Prvo
zvanicno versko ucenje bili su Zaratustrin Ahuramazda i Ahriman,
koje su doneli Ahemenidi. Kako je hinduizam prodro u Gandharu
ineizvesno je. Istorijski je izvesno samo to da je neke njegove elemente
doneo budizam i to u izmenjenom obliku. Nema vidnih tragova koji
bi govorili 0 tome da je hinduizam bio zvaniCna drzavna religija u vreme
vladavine Indijca Candragupte | Maurije. lako ga je bilo, nije iskljuceno

¥ Sir John Marshall, The Buddhist Art of Gandhara, 2.
2 Sir John Marshall, The Buddhist Art of Gandhara, 1.



6andharska umetnost 357

da se utopio u budizam, koji je car ASoka podario Gandhari u I11 veku
pre nade ere, putem svojih mnogobrojnih misionara.

Kraljevi KaniSka i Khuviska dodali su tom blistavom skupu
boZanstava i ceo niz helenskih i iransko-helenskih elemenata iz bogate
riznice svog neobi¢nog Panteona. Ta religija bila je neka vrsta heleni-
zovanog Ahuramazde, gde mnoga boZanstva upuéuju na helenska.
Njihova imena su na izopatenom helenskom jeziku. Tako na primer
sunce se nazivalo Mioro, mesec Mao, a po svom karakteru i funkciji
potsecaju na Heliosa i Selenu. Anafita, vavilonska Afrodita, zvala se
u Gandhari Nana ili Nanaia. Egipat je pozajmio Sarapida i Hora,
a Indija Sivu (nazvanog ovde Oesho) bogove rata Skandu, Kumaru,
Visakha i Mahasenu. Dokaz za postojanje svih ovih boZanstava u
Gandhari jeste uglavhom novae, i to specijalno numizmatika novog
Kusanskog carstva. Skulptura je u pogledu verskih ideologija daleko
Cistija i odredenija. Ona, kao Sto ¢emo kasnije videti, uglavnom pripada
budizmu.

Il. BUDIZAM U GANDHARI

Cvetanje budisticke religije, a s njom u vezi i budistiCke kulture
i umetnosti, zahvata vreme od |11 veka pre do 11l veka nase ere.

Prvi susret naroda Ganhdare sa budizmom odigrao se zahvaljujui
verskom Zaru indijskog cara ASoke Maurije u Ill veku pre nase ere.
Tu je on poslao jednu od svojih diplomatsko-verskih misija da siri
budizam, i pored toga Sto je deo pokrajine i politicki pripadao indijskom
carstvu. Kao svedok ovog vremena —Jculturnog akta cara ASoke — jos
i danas stoji ploca u steni kod mesta Sabhaz-Garha u dolini PeSavara,
u koju je ugraviran XIV carev edikt. On sadrzi 40 osnhovnih principa
budistiCke religije i etike. ASoka je afirmirao i kult stupe, ili pogrebne
mogile, u koju je bila zazidana neka relikvija Bude, jer u to prvo vreme,
u doba ranog budizma, umetnost je operisala gotovo samo simbolima,
dok je ljudska figura, specijalno u prikazu legendi iz Zivota Sakjamunija,
bila verskim kanonima zabranjena. Tako je stupa postala specifican
simbol budistiCke vere. ASoka je podigao mnoge gradevine ovog tipa
svih velicina ne samo u matici Indiji, nego i u svim njenim dominionima
i novoosvojenim krajevima. Najzad, stupa je bila vidna, materijalna
manifestacija tzv. Sakja-verovanja. Drugi amblem budisticke crkve
bili su ediktni stubovi, koji sji pored pisanih edikata (slicnog sadrzaja
kao i kod pomenute ploCe u Sabhaz-Garhi) obilovali bogatim reljefnim
panelima od kamena. ASoka je za izradu svojih stubova dovodio poznate
perso-helenske majstore, veéinom iz helenizovane Baktrije. Taj ASokin
potez neobi¢no je vazan u pogledu kulturno umetnicke istorije ovog
dela sveta, jer dolazak umetnika predstavlja prvi znacajniji dodir in-
dijske i helenske kulture3, a to su i prvi uticaji koje je dostojanstvena i

3 Jo§ stari indijski rnkopis Assalayana Suttanta iz VI veka pre na3e ere
pominje zemlju i narod Jonjana, sanskritski Yavana. Prvo je znacenje bilo helenski
junak, a kasnije je obuhvatiio ceo narod. Asalajana sutanta pri¢a o Jonjanima kao
narodu koji ima samo dve drustvene klase: Arja i Dasa, umesto 4 klase indijskog
drustva. Podatak je uzet iz knjige 2500 Y ears ofBuddhism, Chapter 1X, by S. Dutte, 198.



358 Vera Vuckovacki-Savic¢

mima helenska umetnost izvrSila na tradicionalno indijsko likovno
stvaralastvo.

Problem prodiranja budizma medu helenske prineve u severo-
zapadne delove Azije, predstavlja splet zamrSenih hipoteza i naucnih
nagadanja. Jer ne postoji ni jedno delo, ni pisano, ni umetnicko iz
vremena pre | veka pre naSe ere koje potvrduje postojanje budizma
medu helenskim Zivljem ovog dela Azije.

Prvu pozitivnu informaciju u tome pravcu predstavlja jedna
legenda iz inskripcije ,,Milindapanjha“ (Milindapanha), koja pria o
kralju Menandru i budistickom mudracu Nagaseni, koji je kralja
preveo u budizam. Ma koliko bili nau¢no skepticki u pogledu istini-
tosti toga podatka i detalja ovih legendi, istorija je potvrdila postojanje
filosofa Nagasene, kralja Menandra i njegova prelaska u budizam.

Kralj Menandar je veoma zanimljiva istorijska figura koja je
bila neobi¢no popularna u Inda i ostala u dobroj i trajnoj uspomeni.
Ne zna se tatno kada je Ziveo, ali se Cini kao sigurno da je to bio | vek
pre nasSe ere. U njegovo vreme veliko ASokino carstvo se rasipalo.
Veoma mnoge maharadze otkidale su od nesposobnih naslednika svaki
svoju, manju ili vécu pokrajinu. Indo-helenski kralj Menandar (helenski
Menandros, indijski Milinda) istakao se medu mnogim helenskim
knezovima severozapadne Indije i Afganistana, zauzeo je doline PeSavara
i Kabula, Pendzab, Sindh, Kathiavar i zapadni deo pokrajine Utar
PradeS. Glavne podatke o ovom vladaru daje nam Plutarh, zatim Me-
nandrov novae, sa svojom inskripcijom poznatom pod imenom — Basi-
leus Soter Menandros — i najzad ve¢ pomenuti indijsko — budisticki
stari rukopis Milindapanjha. Plutarh i Milindapanjha govore da je
Menandar roden u selu Kalasi, a da mu je prestonica bila Sagal (ili
Sangal). Obe u Baktriji. Bio je neobi¢no ucen. Poznate su bile njegove
mnogobrojne ideoloske diskusije, naroCito one koje je vodio sa Na-
gasenom. Plutarh kaZe da je kralj Menandar poginuo negde na bojnom
polju. Novae Kkoji je on kovao imao je amblem dharmakare
(toCak), inaCe jedan od znaCajnijih simbola budizma. I Menandar je
bio Helen iz Baktrije. Njegovo pristupanje budizmu svakako je imalo
jake vojno politicke razloge. — U to vreme deSava se u Indiji prva
brahmanska reakcija na budizam. Kralj PuSjamitra Sungo vodio je
Cak i ratove protiv budistickih pokrajina. Tako je u isto€nom Pendzabu
njegova vojska razorila mnoge budisticke manastire. Pokrajina Gand-
hara bila je u to vreme odana budistickoj ideji; to je kralj Menandar
dobro shvatio, tako da je njegov prilazak budizmu bio neobi¢no dobro
primljen od osvojenih naroda tog dela Azije. Sdruge pak strane poznato
Jje da su Heleni bili bez velikih predrasuda po pitanju religije i u tom
pogledu neobicno velikodusni. Osnova Budina ucenja je etika, pogledi
na probléeme Zivota logicni, s punom afirmacijom slobodne volje i
umerenosti. Ovo je bilo prihvatljivo za helenski duh uprkos izvesne
melanholije i specificne tuge velikog ucitelja, tuge koja je kod mnogih
budista izazvala negaciju Zivota, nasuprot naglasenoj, zdravoj Zivotnoj
radosti starih Helena i njihove afirmacije Coveka kao ideala reaine
egzistencije. Dokaz prihvatljivosti Budina ucenja je pojava prelaska



Gandharska umetnost 359

u budizam celog niza helenskili prineva iz oblasti severozapadne Azije.
Tako je, sve do osvajanja islama, budizam ovde bio snazna religija
kod koje je poenta bio konkretni deo doktrine velikog filosofa, dok
se misticnim adoracijama pridavao daleko manji znacaj, nego Sto je
to bio slucaj u drugim delovima budisti¢kog sveta. Ovo ¢e se najbolje
i najjasnije odraziti na umetnickim delima iz toga doba, na delima koja
su krasila sakralne gradevine.

I1l. ALEKSANDAR VELIKI U AZ1JI

Osvajanja Aleksandra Velikog i njegova kratkotrajna vladavina
ovim krajevima, od ogromnog su znacaja u kulturnom pogledu. Ovu
Cinjenicu moraju priznati ¢ak i najskepticniji istoricari, koji su skloni
da precenjuju avanturistiCki momenat u pobudama Aleksandrova
osvajanja Azije, Cak daleke Indije. Ali, na ovim mestu se necemo,
osvrtati na probléme koji okruZuju Aleksandra kao istorisku, pa Cak
i filosofsku pojavu, nego ¢emo baciti poentu na ono Sta je on, u svom
osvajackom pohodu, doneo narodima Azije iz daleke Helade i Make-
donije.

JoS u toku najranije istorije Staroga veka postojao je izvestan
kontakt medu zemljama evropskog Sredozemlja, Egipta, Male Azije
i daleke Indije, cak Kine. Tako ostaci materijalne kulture doline Inda
(Mohendzo-daro i Harapi) iz vremena 5000-te godine pre n. e. pricaju
nam da su ti prastari narodi imali Zive trgovacke veze sa Egiptom,
a kasnije i s ostalim delovima Bliskog Istoka. Ovim putem dolazilo
je i do izvesnog kulturnog kontakta. Fenicani su bili takode rana etapa
spone Istoka i Zapada. Spornen o dodiru indijske i helenske misli
nailazimo jo$S kod Herodota, u V veku pr. n. e. Zatim, prvi helenski
filosofi dosavsi iz Mileta, donose sobom filosofiju koja je po svome
duhu isto¢njacka, u izvesnom smislu bliska Indijskoj.

Ali tek invazijom Aleksandra Velikog zapoCinje ozbiljna i daleko
¢vrS¢a razmena misli izmedu Istoka i Zapada. Narodi su do toga vre-
mena Ziveli prilitno odvojeno; svaki narod u krugu svoje sopstvene
tradicije. Aleksandar, ¢vrsto stupaju¢i na celu svojih falangi, donosi
Aziji puni oblik misli Evrope, ceo jedan splet ideja i pogleda raciona-
listicke, samosvesne Helade. Prolaze¢i zemljama Male Azije, Sirije,
Egipta, Persije i Indije, on, kao draguljima, daruje te narode blagom
celokupne tradicije: dorske, jonske i helenske kulture uopste.

Do pojave Aristotela helenska filosofija prosla je kroz niz faza.
Homer je svojim stvaralaStvom dao osnovni oblik shvatanja drevne
Helade. Realnost, razumnost, harmonija, zdrav, jednostavan odnos
prema Zivotu — njegovim zahtevima, herojski ponos slobodnog Coveka,
coveka kao vrhovnog ideala fizitkog postojanja, i duboki oseéaj pri-
vrzenosti polisu, jedinoj ispravnoj, ¢ak jedinoj moguéoj socijalnoj
formi — sve su to bili ideali Homerova Coveka. Heleni su bili prvi u
kulturnoj istoriji koji su pokuSali da ostvare racionalan, razuman
Zivot, da utvrde principe razuma i reda u haosu primitivnih verovanja
i shvatanja svoga doba. Analiticnost i kriticizam bile su ambicije misli



360 Vera Vugkovagki-Savié

toga naroda. Na svim poljima kulturnog stvaralaStva oni su nastojali
da Cuvaju punu konkretnost i ostvare harmoniju, poCev od obicnog,
svakodnevnog Zivota, pa preko filosofije, sociologije, knjiZzevnosti
sve do umetnosti, koja je najvidniji, materijalni odraz tih stremljenja.

Odnos Helena prema religiji nije ni poniznost ni strahopoStovanje.
To je religija svesne kombinacije razuma, vezana Cvrsto za materijalni
svet, za Zivot i njegove konkretne potrebe. OboZavanje olimpskih
bogova je odavanje priznanja snagama prirode. Nisu bogovi bili nepri-
stupacni ideali; oni su bili samo savr3enija ljudska bica, oslobodena
starenja i smrti. Sva misterija verovanja svodi se na nerazumevanje
prirodnih snaga. Tako Protagora, izraZzavaju¢i misao sofista, kaze:
»Ja ne znam da li bog postoji ili ne, niti znam $ta je to priroda. Postoje
mnogobrojne prepreke tome saznanju: oskudnost subjekata i kratak
vek Covekova postojanja. . .“4. Molitve Helena nisu zalazile u apstraktne
sfere. Solon moli Muze: .. dajte mi dobru sre€u i €ashu reputaciju
medu ljudima“3g a Plutarh . .O lepa Afrodito, skini s mene staracke
godinelii). Nema u Helena religiozne opsesije, Zara i agonije, Svoj-
stvenih indijskom duhu.

Vera u zagrobni Zivot liSena je mistike. Za Helena ,, . . .pozornica
Zivota je samo zemlja.. . on svom straS¢u voli Zivot... ne zna za na-
grade i kazne na onome svetu... Had je mratno carstvo pokojnika. . .
u kome dusa kao utvara ili senka vegetirad?. Heleni su se naprosto
»igrali s verom u zagrobni Zivot“§.

Socijalan znaCaj helenske religije je ogroman. Ona je u izvesnom
smislu bila podredena pojmu polisa, a prva briga bogova bila je Cuvanje
gradske drzave. U toj zajednici bilo je viSe politickih opresija nego
religiozne persekucije. Deifikacija kao osobeni pojam nije bio prijem-
Civa doktrina za prosecnog Helena, isto kao ni razna misti€na vero-
vanja, koja su mu bila potpuno strana.

Helenska filosofija isla je istim putem, putem glorifikacije racio-
nalizma. Bilo je i periodicnih, relativno kratkotrajnih faza misticizma,
ali to su bili samo uzaludni, moglo bi se reci, avanturistiCki pokusSaji,
da se reSe neki aktuelni, za taj stepen razvoja ljudskog uma nereSivi,
naucni i Zivotni problemi.

Filosofija Aristotelova Cini, s jedne strane, sintezu vekovnih
stremljenja u istoriji razvoja misli Helade. S druge strane, on Siri njene
poglede u pravcu kosmopolitizma i ,,naveSCuje skori dolazak hele-
nizma“9) ,Aristotel, osniva¢ duhovne ekumene, koji je vaseljenu
filosofski ujedinio u drZzavu sa bogom kao vrhovnim rukoviodocem
na ¢elu, mislio je i misao ne samo o politickom ujedinjenju sviju Helena

4 Radhakrishnan S., Eastern Religions and Western Thought, Second Edi-
tion, Oxford University Press, London: Geoffrey Cumberlage, 67.

8 Retorica 1360, citat je uzet iz navedenog dela S. RadakriSnana.

6) Ibidem.

7 D-r M. buri¢, Istorija helenske knjizevnosti 74.

8 Radhakrishnan, Eastern Religions and Western Thought.

9 D-r Milo§ buri¢, Aleksandar Makedonski kao ekumenski kos?notvorac9
Ziva Antika IV (1954), 1.



Gandharska umetnost 361

nego i o njihovoj vlasti nad ostalim narodima . .. Pripremao je ujedi-
njenje Helena time Sto je vaspitao Aleksandra. ... Susret Aristotela
s Aleksandrom bio je jedan od najvecih trenutaka u istoriji ¢ovecan-
stva“10 Medutim, ova dva Coveka su se u jednom pogledu sasvim
raziSli: dok je Aristotel delio ljude na Helene i varvare, Aleksandar
je smatrao da razlika izmedu Helena i varvara nije rasna, ve¢ morc|Ina.
Sebe je smatrao odredenim, od strane bogova, da tu razliku izravna,
donoseci nekulturnim narodima kulturu, da ih prosveti, zbriSe rasne
razlike, da misaono i politicki ujedini zapadni i istocni svet. Zato se on
trudio da upozna misao vodilju naroda koje je osvajao. Sam je uSao
u sustinu persijske filosofije, a da bi dobio Sto jasniji uvid u indijsko
shvatanje sveta i Zivota, poslao je svog ofieira Onesikrita u Taksilu,
tada jedno od najCuvenijih ZariSta naukell).

Aleksandar je kao sredstvo za sprovodenje svoje ekumenske po-
litike izabrao ljubav i medusobno upoznavanje naroda, jer je smatrao
da iz nepoznavanja proizilazi strah, iz straha mrznja, a iz mrznje prezira-
ranje. Njegova Zenidba princezama Baktrije i Persije, kao i Cuvena
masovna svadba u Suzi, predstavlja realno uobliavanje ovih ideja.
Njegov saradnik Diodor prica nam o Aleksandrovu zaveStanju. Tako
on kaZe da je ovaj u svome ekumenskom entusijazmu nastojao da
ostvari homonoi-u putem transplantacije ljudi i Zena u oba pravca:
iz Azije u Evropu i obrnuto. Jednim malim delom to je i sprovedeno.
Na ovaj na€in kulturno naslede Helade prodrlo je u Aziju (Persiju,
Gandharu fIndiju), ali kultura tih krajeva uticala je na buduéi razvoj
helenske filosofije i kulture uopSte. Posledice ekumenskog akta na
umetnost izrazi¢e se tek mnogo kasnije. Pozornica ove sinteze bila je
Gandhara.

Videli smo da je Gandhara u vreme dolaska Aleksandra Velikog
bila sastavni deo Darijeva carstva. Ne postoje nikakvi ostaci likovne
umetnosti, a ni neki rukopisi koji bi nas informisali o oblicima kulture
te pokrajine. Bilo kakve pretpostavke u tome pogledu bila bi samo
nagadanja. Vojska Aleksandra Velikog ne samo da je potpuno osvo-
jila Gandharu, nego je bas ovde ostavila najvidnijeg traga svog boravka,
jer su mnogi Heleni i posle smrti Aleksandra Velikog ostali u plodnim
ravnicama PeSavara.

Problem indijske kulture neobi¢no je sloZen, jer su njeni ele-
menti raznoliki i bogati. Jedno je jasno: oblike ove kulture stvorio je
nativni karakter zemlje, njena blagotvorna a istovremeno nemilosrdna
klima, zatim fauna i flora fantasticno raznolika i bogata. U to drevno
doba, u doba detinjstva ljudske istorije i prole¢a misli, svi ljudi su
ziveli nagonski, prilagodavajuci svoj Zivot, navike i shvatanja prirodnim
uslovima u kojima su ziveli. Ti uslovi su u Indiji puni kontrasta: s
jedne strane bogati i preobilni, a s druge razaracki. Jer, setimo se samo
najosnovnijeg: ako padne kiSa, narod zivi u obilju; ako jedne godine
izostane, nastupa krajnja beda. Zato nije nikakvo Cudo da je u Indiji

10) Ibidem, str. 4—5.
11) Kasnije je taj oficir postao asket i dobio asketsko ime Kalan.



362 Vera Vuckovacki-Savi¢

konkretno Cvrsto spojeno s apstraktnim, racionalisticko s fantastikom,
magikom i fatalizmom, preobilje s bedom, asketizam s punim uZiva-
njem Zivota. Mnoge od ovih karakteristika (slobodno moZemo reci
vecina) pripadale su joS starosedeocima Dasima (Dravidima). Arijci
su doneli u te krajeve prilicno realno i zdravo poimanje Zivota, Sto
zaklju€ujemo iz najranijih Veda. Kasnije, pod uticajem novog podneblja
i nove sredine, doneSena shvatanja polako su ustupila mesto novim
oblicima misli nastalim spajanjem dveju kultura. U to najstarije vreme
ponikli su izvesni osnovni principi shvatanja, koji su se pokazali neo-
bi¢no vitalnim, i koji su, uprkos raznovrsnosti indijskih naroda i
naleta raznih uticaja sa strane, ostali da Zive neizmenjeni puna tri
mileniuma.

Indijska misao obiluje pre svega preteranostima; principi mere
nisu bili cenjeni, iako je bilo pokuSaja u tome pravcu (na primer Buda).
Njihovi bogovi su ekstremno mocni, blagi ili nemilosrdni. Panteon
je raznolik i bogat, a velik deo bogova je personifikacija apstrakcije.
To je opet stvorilo bogatu simboliku, kojom su proZete sve umetnosti.
od arhitekture do narodne pesme i igre. JoS jedna veoma znaCajna
karakteristika indijske kulture jeste erotika. Preobilje faune i flore
afirmiralo je i visoko uzdiglo pojam plodnosti, kao jednog od velikih
ideala nacije.

Periodi¢na pojava monoteizma i materijaiistiCke filosofije zna-
Cile su ,glavnu moguénost za svjesno i nesvjesno optereéenje filo-
sofskog toka misli od stalnog bujanja mitolodkih naslaga“D). U VI
veku pre naSe ere rada se Buda sa svojom melanholi¢nom filosofijom
Zivota i idealistiCkom etikom, koja ¢e biti osnov moralke sveg budi-
stickog, a kasnije i hriS¢anskog sveta kroz vekove. Buda je Zeleo na
neki nacin da ublazi preteranosti u indijskoj misli propagiraju¢i ume-
reni asketizam, Zivot bez preteranih Zelja i fizickih stremljenja. Stro-
gost budisti€kih principa izgleda nam neobi€na pojava za doba u kome
je vladala razuzdanost i raskalaSan Zivot s preteranostima u svakom
pravcu. ,,Res media“ bila je teZznja Budina ucenja. Njegov ,,Srednji
put odlikuje se nedogmatskim liberalizmom, a osuduje i preterano
isposniStvo kao Stetno za slobodu duha i misli. U hindu-umetnosti
,»K0ji je voleo zadovoljstvo Zivota“13, a u tekstovima rane budistiCke
knjizevnosti na Zivi kontrast: s jedne strane ,suva hijeraticna proza
propovednika. .. a istovremeno ceo niz sinonima pomocéu kojih je
izrazena bogata varijacija senzualnih zadovoljstava“}). U ranoj bu-
distickoj estetici vlada puritanizam, koji svoje ideje ilustruje putem
simbola. Ne treba zaboraviti da je budizam nikao iz hinduizma, i
zato je strogi asketizam bio veoma brzo zaboravljen, jer se hinduizam
pokazao dovoljno snaznim da apsorbuje Budinu filosofiju.

?) C. Veljati¢, Fiiosofija Istoénih Naroda, I, 129.
13 Mulk Raj Anand, The Hindu View of Art, 25.
14 Nehru, Otkrice Indije, 129.



Gandharska umetnost 363

Grubo uzevsi filosofska misao Indije u vreme izvazije Aleksandra
Velikog kretala se uglavnom u tri pravca. Hinduizam je bio prili¢no
zamoren napadima raznih materijalistickih pravaca. Budizam se radao,
jacao, postepeno osvajao misao indijskog naroda, ocekujuéi svog
velikog patrona — ASoku Mauriju. DZainizam je okupljao u svoje
krilo one ljude koji su sasvim prestali da veruju u zZivot, opijajuéi se
idealima samoubistva gladu. Ideje pune vere u Coveka i zivot, iako
umornih, Aleksandrovih Helena, kao da se nisu Cule ni kosnule razje-
dinjene, zamisljene i u spiritualnost povucene Indije.

A igak naSao se Covek koji ¢e neSto primiti od makedonskog
Abhileja. Candragupta Maurija, zanesen Aleksandrovom genijalnoScu,
a i sam veliki kao ratnilc, ujedini¢e Indiju ¢im se u Babilonu ugasi taj
veliki, nedovrSeni Zivot. On ce osvojiti i Gandharu i nametnuti joj
brahmansku kulturu. Ali za kratko, toliko kratko da ta kultura, iz-
gleda, nije uspela da ostavi nikakva vidnog traga iza sebe. Ipak, veru-
jemo, da je ona u dobroj meri pripremila teren budizmu, koji je, kao
§to znamo, nikao iz misaone tradicije Indije.

Ta tradicija, kao i misao Azije uopste, bila je puna kontradikcija
helenskoj misli. Dok su Heleni teZili da odgonetnu svet oko sebe —
Indijci svet u sebi. Realisticka, nau¢na otkri¢a nisu dopustala Helenima
da se utapaju u osecajnosti. Put indijskih otkrica vodio je afirmaciji,
preterane osecajnosti, koja je s vremena na vreme radala punu nega-
ciju zZivota (DZainizam). Dok je Fidija sluSao besede Anaksagorine,
on je staloZzeno klesao u mramor jednostavan Zzivot. — Istovremeno
indijski vajar, sluSajuci reci Dzine ili Bude, rezao je kamen, tesao drvo,
uobli¢avao glinu, utiskujuci u to sav svoj fantasticni svet, svet tradicije,
svet erotike i misao omamljenu duhom Istoka.

Zabati helenskih hramova slika su harmonije, sveopSte euritmije
sveta. | dok Miron determiniSe harmoniju Zivotnih snaga pune dina-
mike, a Poliklet zaustavlja Zivot za kratak momenat da bi ga fiksirao,
Fidija zaokruZuje mase, dajuéi im akciju herojskog i titraj Zivota, i
dok Praksitelova umetnost ,,0daje pojavu neke vrste cerebralnog,
senzualizma“15 a ljupkost i meka elegancija miluju njegove mramorne
blago uzdrhtale povrsine, u isto to vreme indijski zabati Kipte od nabu-
jalosti isprepletane tropske vegetacije, a indijski vajar pun verske zane-
senosti bori se da misao istakne iznad tela, da ugasi Zivotne sokove
utiskujuéi u svoja mnogobrojna naga tela duSu indijskog naroda. Ta
duSa je neobi€no sloZen organizam. Elementi iz kojih je ona sazdana
toliko su mnogobrojni da je nemoguce odrediti odakle pojedini od
njih vode poreklo. Helenski duh naSao je tajnu harmonije i obiCan,
realan, CoveCanski smisao Zivota — indijski veCno uranja u nedo-
kuCive tajne svog joS nedovoljno razvijenog uma. Helenski racionalni
duh, koji tako iznenada utie u tu bujicu, suviSe je odredeno obojen
da bi mogao biti izgubljen u bojama koje ga plave.

Heleni su u umetnosti nasli arhitektonski oblik celine, otkrili
zakone proporcije i u njih sputali ceo bujni svet pokreta, emocija,

15 Elie Faure, Povijest umjetnosti, I Anticka umjetnost, 123.



364 Vera Vugkovacki-Savié

Zivota, i sve to podredili striktnim planovima mramorne mase. —
Indijci udahnjuju duhovni Zivot kamenu, stavljajuéi ga u Zivi, gotovo
fantastiCan pokret, ne vode¢i mnogo racuna o harmoniji piktoralnih
i arhitektonskih planova.

Helensko je vajarstvo ,,najcoveCanskija divinizacija prirodnih i
moralnih zakona4l6)5 (oni kao da poseduju instinkt harmonije) —
indijska umetnost je ose¢anje materijalne neogranicenosti, gde se du3a
otima iz zagrljaja granita.

Helenske Zene od mramora su ,sentimentalni amblem spokojne
vedrine“®), umerenosti, atletske lepote, prikrivene energije, realisittkog
poimanja Zivota i bogova. — Indijske su olicenja dalekih, Carobnih
bi¢a iz bajki, razmaZenih robinja; blistave i nagizdane poput tropskih
ptica. Neiscrpnu neZznost odaju njihovi gipki udovi, tanki, dugi, ne-
mirni prsti, a oCi, istovremeno nasmeSene i tuzne, pricaju nam, tako
slikovito, o svojoj cudnoj zemlji: 0 njenom bogatstvu i bedi, o0 okrutnom
suncu, 0 monsunima, pri¢aju nam o fatalizmu svog Zivota, o bogatim,
nestvarnim snovima, o dusi i njenoj ve€noj teznji da se izvije iz ropskog
zagrljaja pozudnog tela, tela bezazlenog kao mladost, a istovremeno
perverznog kao sama Zudnja.

Sve ovo susreée se na tlu Gandhare. Tu se sukobljava skepti-
cizam Evrope s misticizmom Azije. Zato ti oblici Cesto odraZavaju
neodredene, Cak kontradiktorne snove. Tu se duhovna radost Helena
stapa sa melanholijom indijske duSe. Zato u nekim od tih dela treperi
daSak slobode Coveka, Coveka kao vrhovnog ideala postojanja, a isto-
vremeno ona nose pecat teSkih kolebanja uma, koji u metafizici i ma-
giji traZzi odgonetku mnogih tajni koje ga muce.

IV. POSTANAK | RAZVOJ UMETNOSTI GANDHARE

Budizam kao drZavna religija javlja se u Indiji u vreme vladavine
cara ASoke Maurija. U isto to doba on prodire i u Gandharu u kojoj
su se, u tom pogledu, borili o prevlast bogovi Zaratustre sa helenskim,
indijskim, a mozda i s nekim ostacima domacih bogova. Budinu ideju
doneli su, kako smo ve¢ napomenuli, ASokini misionari.

Neobi¢no je zanimljivo da su prvi likovni prikazi ove verske
ideologije, ne samo u Gandhari, nego isto tako i u samoj Indiji, izisli
iz ruku helenskih i perso-helenskih skulptora. U isto to vreme indijska
istorija umetnosti belezi i postanak prvih umetnickih dela radenih u
tvrdom materijalu (kamenu i cigli. Pretpostavlja se da ideja poti¢e od
baktrijskih Helena, nastanjenih u istoénom PendZabu. Tre¢i znaCajan
dogadaj koji je, pored gornja dva, uslovio oblik budistiCke umetnosti,
predstavljaju verski sabori. Prvi budisticki koncil odrZan je u RadZa-
garhi neposredno posle Budine smrti, na kome je Ananda poku$ao da
sredi Budine propovedi. TadaSnja ideologija iskljucivala je likovnu
umetnost, jer ,,nauka o duSi u budizmu ne postoji“1. Osim toga zna

16) Ibidem, 111 .
17 Ibidem, 131.
18 Veljaci¢, Filosofija istoénih napoda, I, 98.



Gandharska umetnost 365

se da je Buda glavno teZiste svoje nauke bacio na etiku i da se trudio
da je i sasvim iskljuci iz verskih obreda i zavisnosti crkve. On je tvrdio
da je etika problem svakog pojedinca. Sto godina posle ovoga odrZan
je drugi koncil u mestu Vesali (Vesali). Bila je to u to vreme jo$S sveza
etika, s mnogo realnih elemenata i slobodna od verskog dogmatizma.
Jo§ uvek nije postojala budistiCka umetnost. Na ovakav budizam naiSao
je Aleksandar Veliki prilikom svog prodiranja u Indiju. Tek tre¢i koncil,
koji je odrzao humanist ASoka, stvorio je od budizma religiju, koja se
naglo pocela Siriti po Aziji. Sva tri sabora sredivala su budisticke ruko-
pise zvane Tipitaka (tri koSare), u kojima je sabrano ono najsveZije u
Budinu ucéenju. Rukopis je pisan jezikom pali na palmovom liS¢u. Tipi-
taka je iskljuCivala likovni prikaz, a operisalo se samo simbolima.
Ali, ASokin koncil znaio je poCetak radanja budistiCke religije, a s
njom i umetnosti. O tome nam svedoCi nekoliko stupa i niz ediktnih
stubova.

Prva budisticka umetnost u Sirem obimu javlja se u vremenu
izmedu Il i sredine | veka pre naSe ere, i to prvenstveno u Indiji
(ukrasni paneli stupa u Bharhutu, Sanciju i Bodh-gaji). | pored mnogih
motiva pozajmljenih iz zapadne Azije (Asirije, Persije, helenistiCke
Baktrije) ta umetnost je ipak suStinski indijska. Ona zapadnoj Aziji
duguje dragocenu pomo¢ u savljadivanju tehnickih teSkocald koje su
se pojavile pred umetnike usvajanjem novog materijala — kamena.
Moramo napomenuti da je indijska umetnost u celokupnom svom
razvoju uvek bila dovoljno jaka da organski asimilie strane izvore.
Iz ritma i simetrije, udruZenih dubokim smislom za prikaz biljnog i
Zivotinjskog sveta, izbija nepogreSiv instinkt Indijaca za stilizaciju
oblika. ,,Ovi Cinioci su zajednicki svim fazama stare indijske umetnosti,
koja ujednaceno krCi put svojoj specificnoj lepoti*2), lepoti koja potice
joS iz perioda doistorijske profane umetnosti. Ovi elementi ¢e biti
upotrebljeni da naglase obelezje budizma, iako cesto dolaze u sukob
sa osnovnim idejama Budina ucenja. Mnogi spomenici rane budisticke
Skole i u Indiji i u Gandhari, obiluju slobodnim, ¢ak flagrantnim sce-
nama pijancenja i ljubakanja. U pogledu umetnickog kvaliteta obiluju
naglim, oStrim nejednakostima u stilu i obradi.

Umetnost Gandhare zapoCinje u vreme vlade plemena Saka
(prvi vek p. n. e) Glavno nalaziSte je mesto Sirkap kraj Taksile. Pleme
Saka-Satrapa nije obilovalo izvanrednim umetniCkim sklonostima.
Bili su budisti i veliki helenofili, tako da je umetnost nosila helenisti¢ko
obeleZje, alije bila od ogromne zavisnosti od ranoindijske Skole. Helen-
ska umetnost bilaje u to doba u stanju prilicne dekadencije. Pored niza
konzola i nekoliko Zenskih figura (slika 1) u Sirkapu su iskopana 33
komada takozvanih toaletnih tanjira od sivog Skriljca, na kojima su
scene sasvim svetskog karaktera, po sadrzaju viSe helenisticke nego
budisticke. Tako vidimo izmedu ostalih Afroditu i Erosa, Hipokampa,
krilate jelene, lavovske grifone, scene pijanki koje su po sadrzaju slicne

19 Sir John Marshall, The Buddhist Art of Gandhara, 7.
2 Ibidem, 8,



366 Vera Vuckovacki-Savi¢

svetkovinama boga Bakha. Orna-
mentika, geometrijska i biljna, pri-
likno je skromna. Jako podvucen
helenisticki karakter sadrzaja namece
pretpostavku da je kod ovih dela
reC 0 uvozu, jer su slicni primerci
pronadeni ¢ak u Egiptu. Medutim,
i lokalne boje su dosta naglaSene,
Sto se vidi po na€inu obrade figura
i lotosova lis¢a.

Sasvim tipi¢an primer ranogan-
dharske Skole perioda Saka pred-
stavlja Zenska figura (siika 1). Pret-
postavlja se da je sluzila kao mini-
jaturna karijatida, Sto svedoCi polos
na vrhu glave i okrugla baza.
Svojim oblikom ona je tipi¢no in-
dijska i donekle podseéa na figurine

iz MohendzZo-dara. Helenisticki elementi primecuju se u izradi glave,
naroCito obradi kose. Ona je karakteristiCna, jer predstavlja drevni
ideal zenske lepote, koji ¢e ostati manje viSe neizmenjen u celokupnoj
indijskoj umetnosti, od prvih poCetaka, pa kroz srednji vek do najno-
vijih doba. Najveca vrednost dela ranogandharske Skole doba Saka
lezi u Cinjenici da su to najstarija dela svih piktoralnih reljefa budi-
sticke umetnosti u ovoj pokrajini. Tim delima se ne mozZe poreci nji-
hova vrednost i pored odlu¢nog hibridnog karaktera.

Dolazak Parta u Gandharu znaci znatan porast kvaliteta umetnosti.
Ti potomci Ursakida bili su veliki ljubitelji umetnosti, a i veliki heleno-
fili. Za njihove vlade dolazi do renesanse helenisticke umetnosti za-
padne Azije, koju ¢e oni, ovako osveZenu doneti Gandhari u prvom
veku naSe ere. Budisti Gandhare rado su primili helenske terne i
oblike, jer su oni u stvari i sami bili poreklom Heleni. Tako, u ruse-
vinama nedaleko od Taksile, koje datiraju iz partskog doba, pronaden
je prilian broj primeraka ove umetnosti: reljefa i figura od kamena,
terakote, metala, zlatnog i srebrnog nalcita, sudova i mnogo pecata.
U pogledu umetnickog sadrzaja nailazimo na bezbrojne Dionise,
Silene, Hipokratese (egipatske Apolone) i Atlante, radene u dubokom
reljefu prvoklasnog kvaliteta. Neke od ovih glava toliko su tipi¢no
helenske, kao da su skinute s atinskog Partenona. A ipak mnogo
indijskog ima u ovoj umetnosti, indijskog po sadrZaju. Pronadeno je
i nekoliko glava Bodhisatve, Sto predstavlja najranije poznate prikaze
Bude u ovom obliku. Partski Bodhisatva iz ovog nalaza postaje stan-
dards tip Bodhisatve u Gandhari.

Svi primeri skulpture pokazuju visok kvalitet obnovljene helenske
umetnosti, koju su Parti doneli u ove krajeve, izvrSivsi snazan uticaj
na lokalnu budisticku Skolu. Ali pored svega u spoju dva stila oseca
se neka diskordija. 1z rpe fantastiCnih simbola pomalja se trezveni



Gandharska umetnost 367

naturalizam. Cini se kao da je helenski iimetnik prvo prikazao realnu
stvarnost, a posle njega da je doSao indijski majstor i u tu relnaost
utisnuo fantaziju, duh mistike, dodavsi niz simbola kojima je Zeleo da
kaZe ono Sto materija nije u stanju da izrazi. Posmatrac se nade u nedo-
umici; on dobije Zelju ili da poskida te simbole, ili da skrije helenski
racionalizam.

Kasnija faza gandharske umetnosti doba Parta beleZi jednu
promenu. Gandharsko-partski skulptori scenama pijanski, bahanalija
uz uceSce olimpskih bogova dekoriSu budisticke stupe, trudeéi se da
tim putem ispriCaju price iz Zivota Bude. Ali Cini se da to nije dugo
potrajalo; budistiCka dogmatika je posumnjala u eticku ispravnost
ovakvih scena na zidovima svetih zdanja. Zato se figurama namesto
vr€a vina stavlja u ruke lotos. Pa ipak na kraju se pokazalo da je to
bio neuspeo pokuSaj. Scene pijancenja bile su suviSe popularne i omi-
liene da bi se dale tako lako potisnuti. Istina one su bile ublazene. Ali
religija je morala da ucini ustupak ukusu umetnika i naroda, te tako
vidimo da se one posle izvesnog vremena opet javljaju na svim relje-
fima gandharske umetnicke Skole.

Zanimljiv je reljef koji prikazuje boga reke. To je skitska kon-
cepcija Posejdona. Cini se da scena personificira pet reka PendZaba2l),
dok svih Sest figura oznaavaju more u koje se slivaju tih pet himalajskih
reka (slika 2). Po svome izgledu reljef je jasno helenski kao i Triton
(slika 3) koji predstavlja tradicionalno helenisticki tip. Premda ovaj
trijangl Cini deo baze jedne stupe, na njemu se teSko mogu pronaci
tipi€no indijski potezi, tako da je helenski Triton veSto uklopljen u
budisticku mitologiju. Ni jedan od dva pomenuta reljefa nije datiran,
ali se pretpostavlja da poticu iz 50-60-te godine naSe ere.

sl. 2 sl. 3
Moramo pomenuti i vaznu pojavu Atlanta u gandharskoj umet-

nosti. Na ove figure nailazi¢emo u gotovo svim periodima, kako ranijim
tako i kasnijim. Atlant partske umetnosti je jasan primer uticaja ,he-

2l) Pendzab znati zemlja pet reka.



368 Vera Vuckovacki-Savi¢

lenskog dionisko-silenskog kulta“2). Svoje helenisticko poreklo vidno
¢e nositi do kraja, kroz celokunan razvoj gandharskih Skola.

NajlepSa umetnicka dela rane Skole nastala su posle 60-te godine
naSe ere za vlade prvih kraljeva iz dinastije KuSana. U to vreme umet-
nost konacno oblikuje svoje tipicne karakteristike, savladuje teSkoce
nastale iz divergentnih religioznih ideja (helenske i budisticke), dovodi
u sklad helensku s lokalnom mislju, kreiraju¢i novu sintezu religiozne
umetnosti prema zahtevim budistiCke crkve.

Helenska tradicija
vlada uglavnom obli-
kom, dok je tema sasvim
budisticka. Slika 4 pri-
kazuje legendu o poklo-
nu u vrtu Jatavana. Re-
ljef je dosta miran, cak
neimaginativan, ali u po-
gledu umetnickog kvali-
teta odrazava bogati
plod eklesijastioki ume-
tnosti. Najveca vrednost

sl. 4 ovog reljefa lezi u tome
Sto je to najraniji nama
poznat prikaz Bude, proizisao iz ruku domacih gandharskih umetnika.

MoZe se re¢i da je ovo doba donelo gandharskoj Skoli dosta
indijskih elemenata. HelJenisticko je snazno naglaseno u Kkarakteru,
tehnici, umetnickom shvatanju, ali prikaz legendi jasno markira pokret
u novu budisticku versku atmosferu. Umetni¢ka dela prvog kuSanskog
perioda su kvalitativno i idejno neujednaCena. Lepota retko na kom
delu izrazava spiritualnost ili ekspresiju dubine; to je pre svega fizicka,
materijalna lepota, rezultanta Zelje za savrSenstvom po ugledu na he-
lensku umetnost.

U drugom veku naSe ere ekspanzija kuSanske dinastije nad
centralnom Indijom i Hindustanom donosi dosta promena umetnosti
Gandhare. Dolazi, pre svega, do izvesne deteriorizacije stila u celini,
gde originalnost i invencija Cesto ustupaju mesto konvencionalizmu i
artistizmu. Medutim, to isto doba, zrelo doba gandharske umetnosti,
daje i savrSena dela, na kojima su prikazana plemenita lica puna hu-
manosti.

Indija je utisnula u Stil gandharske umetnosti i svoju ljubav za
dekorativnim, koja je uvek bila bitna indijskom temperametnu i sastavni
deo njene lepote Sto dolazi u punu kontradikciju sa shvatanjem lepote u
Helena.

U prvo vreme (sredina Il veka naSe ere) indijski uticaj doneo
je gandharskoj umetnosti kompozicije mirnog Sarma u kome se ogle-
dala teZznja za pompeznim i formalnim. To je doba zrelosti, pune snaz-

2) Sir John Marshall, The Buddhist Art of Gandhara, 39,



Gandharska umetnost 369

nog, svezeg duha i imaginativne ekspresije. Figure na religioznim sce-
nama Zive u realnim okvirima, takoreci diSu, kreéu se. Ono Sto je
bilo negativno u gandharskoj umetnosti ovog doba jeste dekorativnost.
Gandharski umetnik nije bio u stanju da se srodi s genijem Indijaca
za dekorativnost. Zato je, u izvesnim sluCajevima, dolazilo do forma-
lizma, nekad Cak geometrizma i nagizdanosti.

Kasno doba zrelosti gandharske umetnosti (pocetak Ill veka
naSe ere), arhitektura, kao okvir za dramatiCne scene verskih legendi,
poCinje da igra dominantnu ulogu.

Arhitektonski okvir je prenebregao
sve proporcije jedne scene kao
celine, i tako je arhitektura postala
integralni deo prikaza. Dekorativna
shema je Kitnjasta, puna maste,
dok su figure — ucesnice prikazane
legende ili kanonskog Cuda —
prilicno bezzivotne, lutkaste, nagi-
zdane, hladne poput kamena. Slika
5 najjasnije prikazuje sve ove kara-
kteristike s kraja Il i pocCetka Il
veka naSe ere. Ovde je Buda jos
uvek klasi¢an u izvesnom smislu, ali
arhitektura i dekoracija ve¢ pocinju
vidno da guSe scenu i odvracaju
paznju od terne, a figure postaju
hladne, moglo bi se re¢i namestene.

Sredina Il veka nade ere donosi fiksaciju ortodoksnih likova
legendi, a specijalno likova Bude i njegova oblika Bodhisatve. Inace
reljefi ovog doba obiluju pedantno izradenim detaljima, preciznim
ornamentima i svesnom Zeljom za nameStenom lepotom. Na njima se
jasno ogleda melanholi€ni proces propadanja i nezadrzive dekadencije.
U to vreme gandharska umetnost ponovo se vraca na davno zaborav-
ljenu temu, na prikaze Atlanta, ugledajuéi se na tipicno helenske pro-
totipove. U tre¢oj deceniji Ill veka naSe ere Gandhara oZivljava i na-
gizdane korintske kapitele Rima, utiskujuci u to obilje ornamenata
budisticke terne.

Ranogandharske umetniCke Skole, one Skole koje su ustvari
oformile tu umetnost kao celinu i kao pojavu, zavrSice svoj Zivot jednim
tragiCnim dogadajem. U nadiranju prema tim krajevima Sasanidi su
zauzeli pokrajinu, otsekli glavu kralju Vasudevi i razorili budisticke
manastire. Narod je pao u ropstvo, a monasi se razbezali po dzunglama
ili povukli u usamljene celije. S vremena na vreme nastao bi poneki
sitniji umetniCki predmet, nevest i dekadentan, kovnencionalan bez
ikakve stvaralacke imaginacije.

Vise od jednog veka nema vesti o gandharskoj umetnosti. Sta se
u to vreme deSavalo i da li je Sta stvarano, nije nam poznato. Rene-
sansu gandharske umetnosti predstavlja kasna gandharska umetnicka2

24 Ziva Antika



370 Vera Vuckovacki-Savi¢

Skola, rodena u Taksili a postojala je u vreme izmedu druge polovine
IV veka do V veka naSe ere. Razlika izmedu ove dve Skole je ogromna,
iako ih vezuje zajednicko poreklo i teritorijalna bliskost. Ono Sto pod-
vlaci, pored ostalog, tu razliku jeste i promena uticaja pod kojima je
ova druga stvarana. Ranu Skolu napajala je najvise umetnicka ideja
Helade — kasniju, oblici sredozemnog Rima, robustnog, nasilnicko-
vojnickog, duha koji nije obilovao originalnim intencijama.

U vreme Zivota kasne gandharske umetnicke Skole Taksila je bila
najveéi grad pokrajine, najstarija i najznaCajnija tvrdava budizma.
Veliki i nadaleko Cuveni univerzitet bio je ZiZza nauke, a manastiri i
patricijske kuce velike umetnicke Skole. Podrucje ove umetnosti neobi¢no
je Siroko. Ono se protezalo : na istoku od Taksile do reke Inda, na severo-
zapadu do stare Baktrije i obala reke Oksusa — daleko izvan granica
same Gandhare: Pakistanu, Indiji i Afganistanu. Zato se ona Cesto
naziva i indoafganska umetnost. |1 pored velike rasprostranjenosti i
razliCitih lokalnih uticaja (indijskog, persijskog, afganskog) po svome
osnovnom karakteru ona Cini zatvorenu celinu.

Razlika izmedu dveju gandharskih umetnickih Skola leZi u
suStinskom karakteru: u strukturi crteza, vrsti materijalaZ® veliCini
skulptura i umetnickih predmeta uopSte, i najzad po terni. Rana $kola
prikazivala je uglavnom priCe o rodenju Bude s neizmernim brojem
figura Bude i Bodhisatve u razliitim oblicima i svojstvima. Kasha
Skola ima daleko bogatiju tematiku, iako su kipovi Bude u svim nje-
govim inkarnacijama najmnogobrojniji. Razlika je i u dekorativhim
elementima, specijalno kapitela, koji je u kasnoj Skoli uvek korintski
ili neka njena jo§ nagizdanija modifikacija. Dalje, dela rane Skole
radena u kamenu predstavljaju uvek unikate. U kasnoj Skoli, zbog
novog materijala gline i Stuka, nailazi se na bezbroj reduplikacija, Cesto
nemarnih, aljkavih i neimaginativnih, ali zato u ovoj umetnosti moZzemo
nai¢i i na prava remekdela visokog kvaliteta, kakav rana Skola nije
uspela nikada da dostigne. Oblici dela kasne Skole puna su vitalnosti,
ekspresivnosti i neverovatne spiritualnosti.

SHka 6 prikazuje jedan od savrSenih primera kasne gandharske
Skole — umetnosti Taksile. To je glava Bodhisatve koja istovremeno
predstavlja i najocCigledniji primer razlike dva gandharska stila: ranog
i kasnog.

Na ranim prikazima Bodhisatve teSko je nai¢i na bilo kakav
trag spiritualne ekspresije. Ova glava (slika 6), odrazava dostojanstveni
mir, staloZenost, produhovljenost, savrsenstvo inkarnisanog duha
utisnutog u materiju. Po tome duhu ona je indijska. Njega izraZzavaju
blago osencene linije ociju, usana i stav glave. Dijadema i ukrasi na
njoj lice na Hekabinu dijademu iz Troje. UnSia na temenu potseéa
na gravire hetitske, lidanske ili jonske. Uvojci koji se spustaju niz
slepooCnice, potiljak i vrat, ostavljaju¢i uho slobodno2), kao da je

2 Umetnici rane Skole radili su pretezno u kamenu, materijalu pogodnom
za fino rezanje. Kasnogandharski umetnici rade u krenom Stuku, glini ili pecenoj
terakoti.

24 Jedina pouzdana oznaka da se radi o glavi muskarca.



Gandharska umetuost 371

pozajmljena s neke helenske skul-
pture. 1 ni¢im nenaglasen prelaz iz-
medu Cela i o€iju tipicno je helenski
potez iz doba Praksitela ili Mirona,
iako je oblik nodzrva tipi¢no isto-
Cnjacki, afganski ili mozda rimski.
Konfiguracija izrazitih, mesnatih
usana, sa svojim blagim osencenjima,
indijska je i ona puno govori. Ova
glava pripada grupi spomenika —
KALAWA N-a, manastira kraj
Taksile.

Patroni  kasne gandharske
umetnicke Skole bili su opet ¢lanovi
dinastije KuSana, koja je ponovo
u punoj slavi vladala od druge tre-

Cine Cetvrtog veka naSe ere sve do

kraja petog veka. ProZeti kulturnom

legacijom helenizma dolazi dojake

infiltracije gandharske umetnosti

provincijalnim helenizmom, ukojoj si. 6

je i Rim odigrao izvesnu ulogu,

jer su u to doba trgovinske veze sa Sredozemljem (Egiptom i Rimom)
bile neobicno Zzive.

Dela kasne gandharske Skole, poznata u nauci pod imenom
L,umetnost Taksile”, po svome kvalitetu su znatno bolja od dela rane
Skole. U njima je sve virtuoznije naglaSeno: i indijska produhovljenost
i helenski racionalizam s njegovim klasicnim mirom, i isto€njacka
nagizdanost, i rimsko brutalno patricijstvo. Zato bi se za ova dela
moglo reci da su, u izvesnom smislu, stilski odredenija.

Umetnost Taksile cvetala je punom raskosi sve dok oStri macevi
divljackih Belih Huna nisu presekli Zivot gandharske kulture i umet-
nosti, te Cudne sinteze dveju najblistavijih kultura Staroga veka.

Posmatrajuéi u celini umetnost Gandhare moZzemo reéi da je
ona neobicna i Cudna pojava u istoriji umetnosti Staroga veka. Da nije
bilo Aleksadrova pohoda na Istok i Indiju, ne bi bilo ni gandharske
umetnosti. Za nju se moze slobodno reci da je najtrajniji plod njegove
ekumenske politike. Ljudi koje je doveo taj genijalni makedonski
osvajaC u krajeve zapadne Azije, i koji su tu ostali i posle propasti
njegove utopistiCke drzave, ti ratnici nosili su u svojim srcima, mislima
i ofima plodove kulture svoje rodne grude. Cak i kada su presli u bu-
dizam, nisu mogli da vide oblike drukcije od onih koje su poneli iz
svoje daleke postojbine.

Ideja ekumene, komonvelta, brisanja razlike medu ljudima i
granica medu drzavama, morala je da propadne bez traga, jer je to
bila preuranjena pojava. Buda je svojom opSteCoveCanskom etikom
pokusao to isto, ali od filosofije i etike postala je animistiCka religija
koja je uspela da infiltrira Aziju. Tako su ideje obojice velikana Sta-

24*



372 Vera Vuckovacki-Savié

rog veka postale utopisticke epizode. To je moralo da se desi, jer je
normalna rezutanta niskog prosecnog razvoja intelekta s jedne i eko-
nomskog stanja savremenog drustva s druge strane. Jedan od glavnih
uslova za razvijanje zajednice naroda jesu saobraajna sredstva, a
taj uslov, nije bio zadovoljen, tako da je Aleksadrova grandiozna ideja
morala unapred biti osudena na propast. Smatramo da je ekumena
Aleksandra Yelikog bila jedna od najvecih utopija u istoriji Covecanstva,
veca od Budine. lzgraditi komonvelt — zajedni¢ku drZzavu sveg Cove-
Canstva — bilo je viSe nego nemoguce zbog dubokih suprotnosti medu
ljudima: rasnih, verskih, idejnih i druStveno-ekonomskih. Zato nije
bilo nikakvo ¢udo §to nije bio mogué sreéan spoj dveju kultura, od
kojih jedna uzdiZze Coveka, njegovo fizicko bice na stepen boZanstva,
dok druga tog istog Coveka baca u nistavilo pred bozanskom apstrak-
cijom magiCnog. Nespojive su te dve umetnosti. Tradicija, drustvo
i svakidanji zivot ta dva daleka naroda, s navikama i svim onim Sto
ga prati onemogucili su potpunu sintezu.

Prema tome gandharska umetnost nije uspela da stvori nov,
sasvim specifiCan oblik umetnosti, jer je sinteza indijskih i helenskih
umetnickih oblika bila takode nespojiva. U svakom od dela gandharske
umetnosti jasno se moze raspoznati Sta je tu indijsko (Cak i orijentalno
uopste), a Sta helensko ili kasnije rimsko. Ni za jedno delo se ne moze
tvrditi da je homogena celina, da su dva duha, dve ideje i dva oblika
rodili jedan novi — treéi. Pa ipak ovakva kakva je stvarana u svim
periodima svog razvoja i Zivota, puna divergentnih oblika (sasvim helen-
skih ili sasvim indijskih) bez preliva i bez pretapanja piktoralnih faktura,
gandharska umetnost ba$ time naglaSava svoju osnovnu karakteristiku.

Dalje, gandharska umetnost je u svakom pogledu neujednacena:
kao celina, kao jedna od grana svetskih umetnosti. Kvalitativni usponi
i padovi su ostri. Na delima jednog perioda, Cak jedne iste Skole, jasno
se raspoznaje rad vestih, manje vestih, ili sasvim nevestih ruku. Neujed-
naceno je i preovladivanje elemenata iz kojih je ona nastala, bez obzira
Sto je ideja uvek bila jedna: budistiCka. Ova pojava zavisila je pre svega
od momentanih politickih i ekonomskih prilika pokrajina. Stalne borbe
za predominaciju Indije ili Helade, Egipta, Irana ili Rima, udarile su svoj
vidni pe€at. Mecene i porucioci stavljali su svoje zahteve, i ako je on
bio helenski orijentisan, elementi i oblici daleke Helade bili su nagla-
Seniji — ili obrnuto. Najzad, naglaSavanje ovog ili onog oblika zavisilo
je i od samih umetnika. Njegovo oblikovno i idejno shvatanje bilo je
neminovno upuéeno u jednom od pravaca, a to je vodilo njegovu ruku
da stvara u onom obliku koji je bio srodan njegovu duhu i shvatanju
oblika, ¢ak mozda i protiv njegove volje.

Tako je Zivela, rasla i umrla gandharska umetnost. Ali, za vreme
svog, ne tako dugog, Zivota ona je uspela da svoje oblike pozajmi
ljudima dva velika azijska naroda: kineskog i japanskog.

Jake trgovinske veze spajale su Indiju i Kinu od drevnih vremena.
Put kineskih trgovackih karavana vodio je preko Tibeta i Gandhare. 67.
godine nade ere javlja se budizam u Kini, kao osveZenje sasvim izmi-
sticirane Konfucijeve i Lao-Ce-ove filosofije. Tako je kinesko drustvo



Gandharska umetnost 373

oduvek pocivalo na ,,Cudnoj meSavini religije, moralke i filosofije* 2%,
beskrajno siromaSan kineski narod bio je oduvek sklon magi¢nom.
Zato nije nikakvo Cudo Sto je mahajana — budizam u Kini postao
blistava religija, puna magije i snazne uobrazilje.

Od 1l veka naSe ere zapocinje masovno hodocasnistvo Kineza u
Indiju i Gandharu. Od toga doba budisticki hramovi na kineskom
svetom brdu Tai-shan-u pocinju da se ukraSavaju umetno$¢u indiskih
specijalno i gandharskih oblika, jer racionalizmu Konfucija — sastav-
nom delu tradicije kineskog naroda — helenski oblici su bili blizi
razumljiviji i privlaéniji od esencijalno indijskih, poniklih u Nagardu-
nikondi — srcu magicne Indije.

Cvetanje budisticke skulpture u Kini pada u vreme izmedu 490.—
640. godine naSe ere. Na reljefima kineskih nadgrobnih spomenika
vidimo, pored ostalih, mnoge figure Zivotinja radenih Cudnom meSa-
vinom stilova: ,,grcko-baktrijskog, asirskog i skitskogi<Z). Mnoge
pecinske hramove (Yun-Kan kod Shansi-a, ili Lung-Men u provinciji
Honan) ukraSavao je ceo niz hindu-budistickih skulptura. Mnoge od
tih skulptura bile su gotove donete iz Gandhare ili Indije. NajlepSe
su statue Bothisatve i jedan tzv. ,Vairochana“ — Buda (672. godine)
iz doba dinastije Tang. Buda na slici 7 tipiCan je gandharski Buda
u Ciju je fizionomiju utisnut kineski rasni tip. Izraden je u Kini, a ime
vajara nije naucno rasvetljeno.

Mnoge budistiCke gradevine, skulpture i slike, koje nose vidne
tragove indijskog, gandharskog ili helenskog poteza, u sustini su
ipak dela koja je stvorio Kkineski genije, veran svojim shvatanjima i
tradiciji. Budizam, a s njime i budisticka umetnost Ziveli su u Kini
jo§ mnogo vekova posle njihova nestanka iz matice Indije i Gandhare.
Izmedu XII i XIII veka u Kini nastaje renesansa konfucionizma, a
pojava filosofa Chu Hsi-a ObeleZava potpuno potiskivanje budizma i
njegovih kulturnih manifestacija.

Budinu ideju Japan je primio prilicno kasno, 522. godine naSe
ere, u vreme kada je on vidno opadao u Indiji, a u porobljenoj Gandhari
nestajao, dok je u Kini i Koreji bio u punoj snazi.

»Kina je posredstvom Indije i Gandhare osetila dodir s Egiptom,
Asirijom a naroCito sa Heladom, i donela Japanu sve te snage zajedno,
da bi on njima raspolagao onako, kako ga upuéuju njegova zemlja i
njegova strast“d. Snaga duha japanskog naroda lezZi u veri u sama sebe,
u neshvatljivu konstruktivnost, istrajnost i metodi¢nost. Sklon anali-
ti€nosti, on sve rado prima od drugih naroda, ali stvara tek posto je sve
to primljeno, profiltrirao kroz sopstveni pogled, prilagodio svojoj tra-
diciji i svome temperamentu. Japanac je u budizmu odmah ,,prepoznao
sliku svojih pravih Zelja“2®), a u helenskim umetnickim oblicima svoja

2%) Will Durant, Das Vermachtnis des Ostens, 693.
27) Will Durant, Das Verméchtnis des Ostens, 655.
28 Elie Faure, Povjest Umjetnosti, 11, 58.

&) Elie Faure, Povjest Umjetnosti, Il, 58.



374 Vera Vuckovacki-Savi¢

shvatanja zivota, opora i zdrava, a ¢oveka kao junaka i filosofa, gospo-
dara samoga sebe i svojih hotenja. Nije to mnogo daleko od shavatanja
jednog Helena. MozZda je to tako S$to konfiguracija japanskog ostrva
mnogo podseéa na Heladu. Japanski bronzani kolosi su mimi kao i
helenski, s tom razlikom Sto u njih nema one bezbriZne elegancije boginje
Atene, Apolona ili Diskobola. Tome su krivi japanski bezbrojni nemirni
vulkani, ogromne plime koje uniStavaju sve pred sobom, i zemljiste
surovo i bogato, bogato samo pod uslovom teSkog rada.

Koreanski i Kineski ucitelji predali su Japancima helenski racio-
nalizam i indijski misaoni misticizam. Japanski umetnik primio je sve
ovo, ali veru u €oveka i lepotu njegova tela obojio je surovos¢u, misli
je dao prirodniji oblik, a misticizam je podredio strogoj disciplini sop-
stvene tradicije, tradicije vere u rad i snagu duha sopstvenog naroda.
Kako su japanski vajari primili pouke koreanskih ucitelja, Kkineske
uzore, indijske motive i helenske uticaje, najbolje nam svedoCe dve
skulpture: jedno ,,Trojstvo” od bronze (poznato kao Horiuji, iz oko
VIII veka) iz Nare, i ogromni Buda iz Kamakure, koga je 1252. god.
izlio u bronzi Ono Goroyemon.

Cudan je kontrast japanskih
umetnika i naroda izmedu shvatanja
vajarstva i slikarstva. U skulpturi Ja-
panac voligrandioznost iogromnost.
U slikarstvu onje krajnje pedantan,
Cak sitniCav. Za giganstkog Budu
iz Nara vajar Kimimaro (?) utroSio
je: 437 tona bronze, 288 funti
zlata, 165 funti Zive, sedam tona
biljnog voska i mnogo tona drvenog
uglja“3). Ni Buda iz Kamakure (po-
znat kao Daibut-Buda) nije mnogo
manjih dimenzija (slika 7).

Obe statue, kao i ceo niz dru-
gih rasutih po budistickimpagodaam
i manastirima Sirom Japana, verna
su slika nacina na koji su japanski
vajari primili, shvatili i reproduko-
vali sve ono §to im je, posredstvom

SL 7 Koreje i Kine, predala u naslede
Gandhara.

Slikarstvo, minijaturno, stilizovano i analitiCcno, Ccini striktan
odraz japanskog duha, a neka veza s Indijom, Gandharom ili Heiadom,

tesko bi se mogla otkriti.
Helenski umetnioki oblici, tako Siroko baCeni na tlo tri konti-
nenta (Evropu, Aziju i severnu Afriku) cini se da su najduze Ziveli u

3) Will Durant, Das Vermachtnis des Ostens, 795.



Gandharska umetnost 375

strogim, nekad Cak surovim oblicima ogromnih japanskih bronzanih
skulptura, sve do pojave evropskog klasiciszma, koji ih je oziveo u
prilicno mekom i idealizovanom obliku.

Beograd. Vera Vuckovacki-Savic.

ZUSAMMENFASSUNG
Vera Vuckovacki-Savié: DIE HELLENEN IN INDIEN

Die Ausbreitung der hellenischen Kultur nach Asien, welche die Invasion
Alexanders geschaffen hatte, hat fiir die allgemeine Kulturgeschichte eine auRBerordent-
lich grofRe Bedeutung: das war die erste breitere Begegnung zwischen Europa und
Asien. Der hellenistische Einfluf hat eine neue Kultur und Kunstform geschaffen:
die Gandhara-Kunst.

Geboren in der Aschoka-Zeit (3. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung), starb
die Gandhara-Kunst als Opfer der wilden Weien Hunnen um das Jahr 465. Ideenartig
gehorte diese Kunst dem Budhismus an, aber ihre Form muf3 sie der hellenistischen
Kunst verdanken. Gleichzeitig bedeutet die Gandhara-Kunst einen Versuch zur
Vereinigung zweier Urbegriffe: des hellenistischen und des indischen. Aber alle
Bestrebungen waren umsonst: zu einer homogenen Einheit ist sie nie gekommen.
Beide Elemente waren immer ganz leicht erkennbar.

Indessen, so wie es vom Anfang bis zum Ende gewesen war, bildet gerade die
Unverbindlichkeit dieser Kunst mit der hellenischen ihren Hauptcharakterzug
und ihr Spezifikum.

Die Gandhara-Kunst lebte gegen sieben Jahrhunderte, aber keinesfalls umsonst,
oder als eine vereinzelte Erscheinung. Diese Kunst lieh ihre Ideeen und Formen zwei
groBen asiatischen Voélkern: den Chinesen und den Japanern. Und als diese Kunst
im 5. Jahrhundert in Gandhara erlosch, lebte sie in China, Japan und Korea in voller
Bllte fort, noch eine ganze Reihe von Jahrhunderten.

Kunstgeschichtlich ist das Gandhara-Intermezzo der beste materielle Beweis
der Oikumene-Politik Alexanders des Grof3en einerseits und der historischen Beriihrung
zwischen europaischer und asiatischer Kultur andererseits.



