
BEITRÄGE ZUR MOTIVGESCHICHTE
I. ZEUS UND DANAE

Der griechische Mythos berichtet, wie Zeus in Gestalt eines 
Goldregens Danae befruchtet. ·

Daran erinnert folgende Stelle im südslawischen Volkslied: ,.Za­
spala Joka kod stada, savi se soko sa grada, nasu joj zlato u njedra. 
Kada se Joka prenula, sama se sebi čudila, otkud joj zlato u njedri“ . 
(Joka schlief bei ihrer Herde ein. Da flog von der Burg ein Falke herbei 
und schüttete ihr Gold in den Busen. Erwacht fragte sie erstaunt, 
woher das Gold in ihrem Busen).

Wenn unter dem Falken der Geliebte gemeint ist, so ist das Gold 
in Jokas Busen, gerade so wie der Goldregen im griechischen Mythos, 
ein schönes, dezentes Symbol der Befruchtung, herrührend aus dem 
Liebesieben der Pflanzen.

In gar manchen Liebessagen erscheinen Götter und Helden sterb­
lichen Frauen in Vogelgestalt. So vermählte sich Zeus mit der äto- 
lischen Königstochter Leda in Gestalt eines Schwanes. Dieser Verbin­
dung entsproß die schöne Helena. Indische, keltische, slawische und 
albanische Märchen fabeln von elfenartigen männlichen Wesen, die 
sich in Vogelgestalt mit sterblichen Frauen vermählen.

Im Heldenlied „Soko mladoženja“ (Der Falke als Hochzeiter — Ju­
načke pjesme I, Matica Hrvatska, S. 100) hält der eifersüchtige Sultan 
seine Tochter gefangen, da er sie selbst begehrt. Aber ihr Geliebter 
besucht sie in Falkengestalt. An dieses Heldenlied gemahnt die kel­
tische Volksballade Iwonek (Wilhelm Hertz, Spielmannsbuch S. 106). 
Eine junge Frau wird von ihrem tyrannischen alten Gatten in strengem 
Gewahrsam gehalten. Ihr naht der Elfenkönig in Habichtsgestalt. Sie 
gebiert ihm einen Sohn, der später zum Herrscher des Feenreiches wird.

Zu Beginn des mittelhochdeutschen Epos „Nibelungenliedspricht 
Kriemhilde von einem Falken, worunter ihr Geliebter gemeint ist: 
„ich zöch mir einen valken“ , der aber in ein anderes Land flog. Da 
sagt die verlassene Geliebte: „Gott gebe sie zusammen, die einander 
angehören möchten“ .

II. ACHILL UND DEIDAMEIA

Ein uraltes, bereits der Antike bekanntes Motiv handelt vom 
Helden, der als Frau verkleidet und unkenntlich gemacht sich dem

10 Živa Antika



146 G. Šamšalović

von den Eltern streng behüteten Mädchen in Liebesglut nähert und 
es gewinnt.

Achill in Mädchenkleidern wird zur Gespielin Deidameias, der 
Tochter des Königs Lykomedon, die ihm den Sohn Neoptolemos 
gebiert.

In der Edda, der isländisch-skandinavischen Sammlung von Hel­
den- und Götterliedern, wird vom Sturm- und Schlachtengott Odinn 
berichtet, der sich in Frauenkleidern Rindr naht, worauf sie sich ihm in 
Liebe ergibt.

Im mittelhochdeutschen Volksepos kommt Hugdietrich (=der hohe 
Dietrich) als Mädchen verkleidet zum König von Saloniki. Die Königs­
tochter spielt mit der vermeintlichen Sklavin und gebiert Wolfdietrich, 
der ausgesetzt und von einer Wölfin wie Romulus genährt wird.

Im südslawischen Volkslied „Banović Sekula i Jugoviä“ (Der 
Banussohn Sekula und die Brüder Jugovići, Junačke pjesme I, Matica 
Hrvatska, S. 379) wirbt Sekula um die Schwester der neun Brüder 
Jugović, wird jedoch abgewiesen. Sekulas Schwester verkleidet ihren 
Bruder und verkauft ihn als Sklavin an die Jugović. Deren Schwester 
gebiert Sekula ein Kind, worauf er sich mit den Brüdern versöhnt und 
die Geliebte als Gattin heimführt.

Im kroatischen Volkslied „Ahmed vara Ajku O sm anovu (Ahmed 
täuscht Osmans Ajka) wird Ahmed als Bewerber um Osmanbegs Toch­
ter Ajka zurückgewiesen. Als Ajka einmal bei Ahmeds Muhme über­
nachtet, wird ihr eine Schlafstätte bei dem weiblichen Gesinde ange­
wiesen. Da nähert sich ihr Ahmed in weiblicher Aufmachung, die mit 
dieser Wendung ihres Geschickes höchst zufrieden ist.

Das mittelhochdeutsche „Maere von dem sperwaere“ (Geschicht- 
chen vom Sperber, Lambel, Erzählungen und Schwänke, Leipzig) 
beruht auf demselben Motiv.

III. NAUSIKAA UND ODYSSEUS UND ÄHNLICHE IDYLLISCHE SZENEN

Zu den beliebtesten Requisiten der Poesie vieler Völker gehören 
idyllische Szenen bei einer Quelle, einem Brunnen, an einem Flußufer 
oder Seegestade. — Der Schiffbrüchige, von Poseidon verfolgte Odys­
seus erscheint Nausikaa, des Phäakenkönigs herrlicher Tochter, die 
mit ihren Dienerinnen an einem Flusse Wäsche wäscht und am Ufer 
Ball spielt. — Während seiner Italienreise trug sich Goethe mit dem 
Gedanken, das tragische Schicksal dieser lieblichsten Mädchengestalt 
der griechischen Poesie dramatisch zu gestalten. Sie liebt Odysseus, 
der sie aber verlassen muß, um in seine Heimat, nach der Insel Ithaka, 
zu gelangen.

Mit Vorliebe schildert Goethe junge Mädchen und Frauen beim 
Wasserschöpfen und Wassertragen, wobei er deren jugendliche, kräftige 

s und geschmeidige Bewegungen bewundernd hervorhebt. „Wasser 
holen geht die reine, schöne Frau des hohen Bramen. Täglich von dem



Beiträge zur Motivgeschichte 147

heil’gen Flusse holt sie köstliches Erquicken. Heute kommt die mor­
gendliche im Gebet zu Ganges Fluten, beugt sich zu der klaren Fläche44 
(Paria. Legende). Ferner sei noch auf die Brunnenszene in Goethes 
Faust (I. Teil) und in Hermann und Dorothea hingewiesen.

In den südslawischen lyrischen s. g. Frauenliedern begegnet eine 
große Anzahl solch lieblicher, hochpoetischer Stellen. „Izvorvoda izvi­
rala bistra studena, izmetala struk bosiljka zimi zelena, čuvala ga dilber 
Mara bijela rumena, tu nalazi mlad na konju delija44 (Ein klarer, kalter 
Quell entquoll, der einen immergrünen Basilienzweig ans Ufer spielte. 
Ihn verwahrte die weiß- und rotwangige Mara. Da kommt ein junger 
Held herangesprengt. — Vuk B. I S. 308).

„Ana lice umivala na Neretvi vodi studenoj, zadese se oči Aničine 
a za zlatne toke Ivanove44 (Ännchen wusch ihr Antlitz im eisigkalten 
Wasser der Neretva. Da blieben ihre Augen haften an Ivans goldenem 
Küraß. — Vuk B. I S. 480).

„Dušo moja, gospodska devojko, dodaj de mi malo vode ladne, 
da s’ napijem trudan i umoran44 (Mein Herz, du herrliches Mädchen, 
reich mir doch einen Labetrunk, damit ich Wegmüder meinen Durst 
lösche. — Vuk B. II S. 504).

„Ja je nađoh na vodi čatrnji, eno mati, za mene devojke44 (Ich traf 
sie bei der Zisterne, liebe Mutter, die wünsche ich mir zur Braut. — Vuk 
B. I S. 338).

„Platno bijeli Skadarka djevojka niže Skadra, grada bijeloga, na 
Bojani, studenoj vodici. Pastir joj dovikuje: Kupi platno, bježi svome 
dvoru, evo ide sva careva vojska44 (Ein Mädchen aus Skadar bleicht 
Linnen unterhalb der stolzen Feste Skadar in den kalten Fluten der 
Bojana. Da ruft ihr der Kuhhirt zu: Raffe dein Linnen zusammen und 
rette dich in dein Heim, denn es naht des Sultans gesamtes Heer. — Vuk 
B. I S. 615).

„Pošetala sestra Bušatlijna, a od Skadra, grada bijeloga, ona siđe 
na vodu Bojanu, a uza nju četiri robinje, nose njojzi skute i rukave. 
A kad cura na Bojanu siđe, istom platno bješe potopila u Bojani u 
vodi studenoj44 („Bušatlijas Schwester begab sich aus Skadar an den 
Fluß Bojana, begleitet von vier Sklavinnen, die ihr die Schleppe und 
die herabhangenden Ärmel trugen. Als sie zur Bojana gekommen und 
ihr Linnen eingeweicht hatte44, erblickte sie Petar aus Risan und ver­
liebte sich in ihn. — Vuk B. VII S. 99).

IV. DAS ÖDIPUSMOTIV

Die mittelalterlichen Varianten der altgriechischen Ödipussage 
lassen einer sündhaften Geschwisterehe einen Sohn entsprießen und 
der Eltern Sünde noch dadurch steigern, daß der Sohn zwar unwissent­
lich seine eigene Mutter ehelicht, wie Ödipus seine leibliche Mutter 
Jokaste.

Daß sich Jokaste, über den Sachverhalt aufgeklärt, erhängt, ist 
ein barbarischer Zug, daß Ödipus und seine Nachfolger in der mittej-

1Q!



148 G. Šamšalović

alterlichen Legende durch freiwilliges Leiden sich emporzurichten 
und zu läutern trachten, ist ein Zeichen humanen Denkens.

Hartmann von Aues in Form eines höfischen Epos verfaßte Legende 
„Gregorius auf dem SteineiS (XIII. Jhdt.) beruht auf der französischen 
„Vie du pape Grégoire le Grand“ (Biographie des Papstes Gregor des 
Großen). Variiert finden wir das Thema in der englischen Gregoriusle- 
gende und in den um 1300 entstandenen Gesta Romanorum (Taten der 
Römer).

Gregorius entsprießt der sündigen Neigung eines Geschwister­
paares, wird, in einer Kiste verwahrt, ins Meer geworfen und aufge­
fischt (wie Moses aus dem Nil). Herangewachsen verläßt er das Kloster, 
wo er erzogen worden, zieht in die Welt und heiratet seine eigene Mutter, 
von der er bishin noch nichts erfahren hatte. Wie das Unerhörte kund 
wird, zieht sich die Mutter in ein Kloster zurück, Gregorius dagegen 
läßt sich mitten im Meere auf einem Felseiland festschmieden. Der 
Schlüssel zu seinen Ketten wird ins Meer geworfen und nach Jahren 
im Bauche eines Fisches gefunden und Gregorius von seinen Ketten 
und seiner Sünde erlöst.

Darauf beruht das Volkslied „Nahod Simeon" (Der Findling 
Simeon) aus der einstigen kroatischen Militärgrenze (Junačke pjesme, I 
Matica hrvatska, S. 563). In den Hauptzügen stimmt es mit der Grego- 
riuslegende überein.

Eine Variante aus Žumberak an der steirischen Grenze erinnert 
an den biblischen Jonas. Die Kiste mit dem ausgesetzten Kinde wird 
nämlich von einem Seeungeheuer verschlungen und von Fischern in 
dessen Bauch vorgefunden.

Daß ein Kind ausgesetzt und dem Meere anvertraut wird, begegnet 
bereits in der altgriechischen Sage. Danae, die Tochter des Königs 
Akrisios von Argos, wurde zusammen mit ihrem unehelichen Sohne 
Perseus, den sie Zeus geboren, in einer Kiste ins Meer geworfen (Vgl. 
Lübkers Reallexikon des klassischen Altertums).

In der Legende Judas Ischariot wird die Aussetzung durch einen 
Traum veranlaßt. In die Heimat zurückgekehrt, tötet Judas, bei einem 
Diebstahl ertappt, seinen eigenen Vater und heiratet seine leibliche 
Mutter. Um sich von der Sünde zu reinigen, begibt er sich unter die 
Jünger Jesu.

Die russische Andreas legende stimmt mit der Ödipussage in der 
Weissagung überein, Andreas werde seinen Vater töten und die eigene 
Mutter heiraten.

Laut Bericht im altenglischen Epos Beowulf (ed. Holthausen, 
Heidelberg 1908) kam Skyld, der Urahne des dänischen Königsgeschlech­
tes, als kleinwinziges Kind, auf einer Getreidegarbe ruhend, in einem 
Kahne aus unbekannter Ferne herangesegelt.

Um einen drohenden Inzest handelt es sich im Liede „Senjanin 
Ivo “ (Vuk, Srpske narodne pjesme, I). Ein Venezianer bewirbt sich 
um Ivos Schwester, die dieser selbst zur Geliebten haben möchte. Sie 
stürzt sich ins Meer, wird aber vom Bräutigam gerettet, den jedoch Ivo 
tötet. Das Mädchen stirbt vor Gram.



Beiträge zur Motivgeschichte 149

in Sagen und Heldenliedern vieler Völker widersetzt sich der 
Vater der Verehelichung seiner Tochter, weil er sie zu seiner eigenen 
Geliebten machen möchte. Vgl. „Soko mladoženja“ (Der Falke als 
Hochzeiter) aus der Umgebung von Cavtat (Junačke pjesme, Matica 
Hrvatska).

V. DIE MATRONE VON EPHESUS

Vidosava verrät ihren Gatten Momčilo, um sich dem Kaiser der 
Araber zu ergeben. Nach der Hochzeitsnacht verstümmelt sie der Kaiser, 
da sie im gegebenen Momente auch ihn verraten würde (Car Arapin i 
Momčilo vojvoda. Junačke pjesme B. I S. 202, Matica hrvatska 1896). 
In einer anderen Version wird sie aus demselben Grunde von König 
Vukašin erschlagen (Srpske narodne pjesme. Stamenkovićeva zaduž- 
bina, S. 15).

Sehr alt und weit verbreitet ist das Motiv von der untreuen Frau, 
die nach ihres Gatten Tod bereit ist, sich sofort einem anderen zu 
ergeben oder den ersten besten zu heiraten. Im Roman „Satyrikon 
des Petronius Arbiter, eines Höflings Kaiser Neros, wird die Geschichte 
von der Matrone von Ephesus zum besten gegeben, die ihren jüngst 
verstorbenen Gatten in dessen Gruft beweint. Auf der unweit gelegenen 
Richtstätte bewacht ein Soldat die Leichname Gekreuzigter, damit sie 
nicht von deren Verwandten geraubt würden. Der Soldat nähert sich 
der Witwe, die an ihm Gefallen findet. Während die beiden miteinander 
kosen, wird der Leichnam eines Gekreuzigten gestohlen. Um den Sol­
daten zu retten, der einer strengen Bestrafung gewärtig ist, erlaubt sie ihm, 
den Leichnam ihres Gatten ans Kreuz zu schlagen. — In einer mittelal­
terlichen Variante dieser Erzählung verabscheut der Soldat das dirnen- 
hafte Vorgehen der Witwe und erschlägt sie (Vgl. Erich Schmidt, 
Lessing B. I, S. 576, Berlin 1899).

Auch die höfische Epik des Hochmittelalters kennt eine Variante 
des Motivs. In Hartmanns Epos Iwein reicht Laudine, die Witwe des 
durch Iwein besiegten und getöteten Zwingherrn, ohne Bedenken dem 
Sieger die Hand. Ähnlich heiratet im Spielmannsepos Wolf dietrich die 
Witwe Ortnits, den Besieger des Drachen, der ihren Gatten getötet 
hatte (Heldensagen, Pauls Grundriß der germanischen Philologie B. 
III, S. 677, 2. Aufl.).

Sogar im Tiermärchen wird auf ähnliche Weise wie in der Matrone 
von Ephesus weiblicher Wankelmut gerügt (Vgl. Wissert, Plattdeutsche 
Märchen „De Katt.“ Jena 1914, S. 241).

Da die bereits öfters genannte Matrone in Ephesus wohnt, so 
ist daraus zu ersehen, daß dieses novellistische Motiv wie auch eine 
Reihe anderer, z. B. Amor und Psyche, Rhodope und Kandaules, der 
Ring des Polykrates (sämtliche bereits Herodot bekannt) unter den 
kleinasiatischen Griechen entstanden und von dort nach dem Westen 
gelangt ist.

„Mensa p h ilo so p h ica ein mittelalterliches Buch von Exempeln, 
sollte darüber belehren, was und wie bei Tische zu sprechen sei. Es



150 G. Šamšalović

enthält vier Hauptstücke mit ebenso vielen Traktaten. Der I. handelt 
von den verschiedenen Speisen und Getränken, der II. von Art und 
Sitten der Tischgenossen geordnet nach den menschlichen Ständen, 
der III. von naturwissenschafthch-medizinischen, die Lebensmittel be­
treffenden Fragen, nach Art der Problemata des Aristoteles, der IV. 
gibt eine Auswahl von ehrbaren lustigen Erzählungen, die sich zur 
Tischunterhaltung eignen. Der IV. Traktat ist also eigentlich eine 
Schwanksammlung. Unter anderen finden wir darunter auch folgendes 
Geschichtchen: Es hatte eine Frau ihrem Manne stets gesagt, daß sie 
nach seinem Tode keinen anderen heiraten werde. Als der Gatte starb 
und sie neben seiner Bahre von einem anderen sprach und darob von 
ihrer Magd getadelt wurde, da der Tote ja noch warm sei, sagte sie: 
„Wenn er noch warm ist, will ich ihn so lange blasen, bis er kalt ist“ . 
(A. Wesselski: Mönchslatein, Lepzig 1909). Dazu führt Wesselski fol­
gende Paralelle an:

In einer chinesischen Novelle aus der Sammlung Kin-kutke-kwan, 
die 1840 im Asiatic Journal unter dem Titel „The impatient widow“ (Die 
ungeduldige Witwe) veröffentlicht wurde, sieht der weise Tschwang-sang 
auf einem Gräberfelde ein frisch zugeworfenes Grab, dessen Hügel noch 
nicht trocken ist. Eine junge Frau sitzt daneben und fächelt das Grab. 
Auf die verwunderte Frage des Weisen nach dem Grunde ihrer selt­
samen Beschäftigung erzählt sie, der letzte Wunsch ihres in diesem Grabe 
ruhenden Gatten sei gewesen, sie solle sich nicht früher verheiraten, 
als bis die Erde über seinem Grabe trocken geworden sei. „Nun fächere 
ich es, weil ich befürchte, die frisch aufgeworfene Erde werde noch 
lange nicht trocken werden“.

In beiden angeführten Versionen wird das lieblose Verhalten der 
Witwe verurteilt.

VI. ODYSSEUS UND TELEGONOS

Der Kampf zwischen Vater und Sohn oder zwischen Verwandten 
begegnet in der Heldenepik verschiedener Völker.

In der altgriechischen Heldensage kämpft Odysseus mit dem 
Sohne Telegonos, wobei der Vater fällt, Zeus kämpft mit Herakles, 
Ödipus mit dem Vater Laios, ohne ihn zu erkennen, so daß Laios von 
des Sohnes Hand den Tod findet.

In dieselbe Reihe gehört auch die persische Sage von Röstern und 
Sohrab.

Im altdeutschen Hildebrandslied kommt es zum Zusammenstoß 
zwischen Hildebrand, dem Waffenmeister König Dietrichs, der dreißig 
Jahre von seinem Lande abwesend war, und Hildebrands Sohn Hadu- 
brand, der seinen Vater nicht erkennt, da ihn der Vater als Wiegenkind 
zurückgelassen hatte. Im Zweikampfe tötet der Vater den Sohn.

Eine Variante des älteren Hildebrandsliedes (es existiert auch ein 
jüngeres mit versöhnendem Ausgang) kennt die altnordische Poesie. In 
der Admundarsaga Kappabana schildert Hildebrand sterbend seine



Beiträge zur Motivgeschichte 151

Heldentaten, die auf seinem Schilde dargestellt sind. Auch seinen ge­
liebten Sohn habe er im Kampfe getötet. Doch kulminiert das Tragische 
des Helden im Kampfe mit seinem leiblichen Bruder Asmundr. Das 
berichtet der dänische Historiker Saxo Grammaticus (XII. Jahrhundert), 
der die nordische Heldenballade lateinisch wiedergibt. Da wird Hilde­
brand tödlich verwundet, während im altdeutschen Hildebrandslied der 
Sohn Hadubrand von des Vaters Hand fällt (Edda, hg. im Sammelband 
Thule S. 211, Jiricsek, Deutsche Heldensage B. I, S. 284 f.).

Im deutschen Ritterepos des XIII. Jhdts. Biterolf kämpft dieser 
mit dem Sohne Dietleib.

Der Ulsterzyklus der irischen Heldensage berichtet von Cuchulain 
der im Zweikampfe seinen Sohn Conlaoch tötet. Eine ebenfalls keltische 
Variante erzählt vom Kampfe zwischen Finn und dessen Sohn Oisin9 
jedoch ohne tragischen Ausgang.

Im altenglischen Epos Beowulf heißt es vom König Hredel, er 
habe drei Söhne gehabt, Herebeald, Hädcyn und Hygelac. Hädcyn habe 
den eigenen Bruder Herebeald — vom hörnenen Bogen, das Ziel, ver­
fehlend tödlich getroffen (Beowulf nebst dem Finnsburgbruchstück, 
übersetzt von Hugo Gering, Heidelberg 1906, 2431—2440).

In der altnordischen Thidreksaga (Dietrichsage) kap. 231 tötet 
Tristan oder Sintram, ein Sohn Hertdegens, bei einer Fechtübung absicht­
lich seinen Bruder, der wie der Vater Herdegen heißt, und entflieht 
(H. Gering, Beowulf ad 2337).

Im deutschen Volksbuch „Die schöne Magelonei6 (aus dem Ende 
des Mittelalters) kämpft der Neffe Graf Peter mit seinem Oheim Jakob 
von der Provence. Der ältere wird zwar besiegt, doch endet der Kampf 
versöhnlich (Volksbücher, hg. von Simrock).

In der südslawischen Heldenepik kämpfen die Brüder Predrag 
und Nenad (Vuk, B. II), wobei der jüngere vom älteren Bruder Predrag, 
der ihn nicht kannte, getötet wird.

In einem kroatischen Volkslied, aufgezeichnet im XVI. Jhdt. vom 
Dichter Petar Hektorović, tötet Marko Kraljević seinen jüngeren Bru­
der Andrijaš im Zweikampfe.

Im südslawischen Heldenlied „Ivo Senković i aga od Ribnika44 
(Ivo Senković und der Aga von Ribnik — Vuk, B. III, S. 360) V. 90ff. 
heißt es: „Ao Ivo, moje čedo drago, pođi, sine, pođi u dobar čas. Tamo 
sine dobre sreće bio. Bog te od dušmanske ruke zaklonio“ (Ivo, mein 
liebes Kind, fahre wohl, das Glück begleite dich, Gott beschütze dich 
vor Feindeshand). Nach bestandenem Abenteuer erkennt der greise 
Vater seinen zurückkehrenden Sohn nicht mehr, so daß es beinahe zum 
Waffengang zwischen Vater und Sohn kommt.

Jiricsek, Deutsche Heldensage — unterscheidet I. eine Gruppe mit 
tragischem Ausgang (Kampf zwischen Vater und Sohn oder Tochter 
— letzteres in der russischen Sage — altgriechisch, iranisch— Röstern 
und Sohrab, keltisch, altgermanisch). Dieser Typus ist für die heroische 
Sage charakteristisch.



152 G. Šamšalović

In die IL Gruppe mit versöhnendem Ausgang gehören das jüngere 
Hildebrandslied, die schöne Mage Ione, auch einige russische Varianten 
des lija Muromec, Ivo Senković und die keltische Finnsage.

Die I. Gruppe zerfällt in zwei Unterabteilungen. In der ersten 
tötet der Sohn den Vater (Telegonos den Odysseus, Ödipus den König 
Laios). In der zweiten Unterabteilung fällt der Sohn von des Vaters 
Hand (iranisch, keltisch, russisch, germanisch).

Der Kampf zwischen Vater und Sohn ist wohl der ins Heroische 
erhobene ewige Gegensatz zwischen der älteren und der jüngeren Gene­
ration oder der ins Menschliche gehobene Kampf des Winters mit 
dem Frühling, der in dramatischen Spielen durch die Vetreibung oder 
Tötung des Winterdämons durch den jugendlichen Frühlingsheros 
symbolisiert ist.

Zagreb. G. Šamšalović.


