
HELENSKI I RIMSKi (ZVORi ZNANJA O INDIJI
I.

„Jesi li čuo, Assalayana, da kod Jonjana i Kabula i u drugim 
stranim zemljama postoje samo dvije kaste, gospodari i sluge, a gospodar 
može postati sluga i sluga gospodar?“ — Ovako je pitao G o t a m a  
B u d d h a  mladog brahmana Assalayanu koji je branio kastinska prava 
u 6. st. stare ere (Magjgjhimanikaya, 93). Ovo je vjerojatno najstariji 
tekst gdje se spominju Jonjani (Y ο n a, Y a v a n a) ili Heleni.

M e g a s t h e n ,  prvi helenski poslanik na dvoru slavnog indijskog 
vladara Ćandragupte (helenski Sandrokottos), neposredno poslije 
pohoda Aleksandra Velikog, isticao je kao „važnu činjenicu da su svi 
Indijci slobodni, da nema indijskih robovau. Po tome ih usporeduje 
s Lakedemoncima uz primjedbu da su i kod Lakedemonaca heloti 
robovi (Arrian Indike, V. 8). — Strabon u vezi s tim dodaje da je već 
Aleksandrov pratilac Onesikrit hvalio Indijce zbog toga što ne drže 
robove (XV. 709). Osim toga, Indijci „nisu nikad slali vojne pohode 
van svoje zemlje, a u njihovu zemlju nije nitko prodro niti je osvojio, 
osim Herakla i Dionisa u starim vremenima, a Makedonaca u naše 
dobau (Strabon XV. 686).

Tako su opći izrazi poštovanja i simpatije obilježavali indijsko- 
helenske odnose od prvih početaka.

Najstarija šačuvana povijest, koja govori i o Indiji, jest djelo 
H e r o d o t o v o  iz 5. st. stare ere. Kao neka ranija svjedočanstva, 
tako se i njegovo osniva na iskustvima persijske vojske, osobito za 
Darijevih osvajanja u području rijeke Sindhu koju su Persijanci nazvali 
„Hindusi.

U Darijevoj vojsci, u kojoj je bilo poznatih helenskih stručnjaka, 
kao moreplovac Skylak, prvi susret s jednim indijskim plemenom 
(„KalatijcP4) u Herodotovu opisu (III. 38) daje povod raspravljanju 
o nevjerojatnim suprotnostima među zemljama i narodima. Dok jedni 
Indijci, nomadi nedaleko Inda, jedu sirovo meso, dotle drugi ,,ne ubijaju 
ništa što je živo4i (III. 99—100). Kalatijci, međutim, jedu svoje mrtve, 
jer im to vjera nalaže kao znak poštovanja.

Već u slijedećoj generaciji poslije Herodota Heleni su dobili 
mnogo opširniji i neposredniji prikaz indijske zemlje i kulture. Napisao 
ga je u tri knjige K t e s i j a i z K n i d a, koji je proveo sedamnaest 
godina kao Ijekar na dvoru persijskog vladara Artakserksa Mnemona, 
pa je bio u neposrednom doticaju s njegovim indijskim podanicima. 
To najvažnije djelo prije Aleksandrova pohoda, koje je sačuvano samo



74 Č. Veljačić

u fragmentima, sadržalo je posebno poglavlje „o pravednosti Indijaca£i, 
a općenito je davalo idealiziranu i basnoslovnu sliku o toj zemlji, za lcoju 
je Herodot rekao da je najistočnija, a dalje od nje se prostire pješčana 
pustinja, i o tom narodu, koji je „daleko najveći među svima, koliko 
je nama poznato"4 (III. 94, 98).

A r i s t o t e l  spominje Indiju na vise od deset mjesta u svojim 
djelima, a podatke uzima od Herodota i Ktesije. Ta se mjesta odnose 
u glavnom na prirodne pojave, a ponekad služe i kao primjeri relativ- 
nosti običaja i moralnih pojmova u raznim dijelovima svijeta. U tom 
su smislu neke Aristotelove primjedbe tipične s jedns strane za nepo- 
vjerljivost s kojom se primaju price o dalekim zemljama, a s druge za 
skepticizam izazvan sviješću o postojanju fizičkih i moralnih antipoda. — 
Strabon (XV. 703) spominje da su Demokrit i Aristotel s nepovjerenjem 
preuzeli vijest o rijeci Silas u Indiji, po kojoj navodno ništa ne može 
plivati. — Mnogo su zanimljivija mjesta gdje Aristotel spominje sta- 
novništvo Indije, njegovu pravičnost (Topica, III. 1) i zakone (Politica, 
VII. 14). — U Topici se Indija spominje kao krajnost u izvodu aprioriteta 
nekih moralnih prineipa: „Da prijatelji budu pravedni, želimo zbog 
same stvari, i kad odatle ne očekujemo nikakvu korist, čak i ako se 
nalaze u Indiji — U Politici je (1332 b) primjer konkretniji i karakte- 
rističniji: „Kad bi se jedni ljudi toliko isticali iznad drugih, kao što 
prema našim predodžbama bogovi i heroji. . . nadmašuju ljude . . . 
onda bi sigurno bilo bolje da jednom za uvijek jedni vladaju, a drugi 
budu podanici. Budući da to nije ostvarivo i da prilike nisu takve kao 
kod Indijaca, gdje, kako tvrdi Skylak, kraljevi doista nadmašuju poda- 
nike u spomenutoj mjeri, potrebno je da svi podjednako sudjeluju na 
položaju vladara i podanika . . .“

Još je jedna vijest o doticajima s Indijom prije Aleksandra Velikog 
vrijedna spomena s filosofskog gledišta. Aristotelov učenik A r i s t o -  
k s e n  iz Taranta „prica o Indijcima ovo: Jedan je od njih sreo u Ateni 
Sokrata i upitao ga sta je predmet njegove filosofije, a Sokrat je odgo- 
vorio: 'lstraživanje ljudskih fenomena’. Indijac se je na to nasmijao i 
odvratio: cKako možemo istraživati ljudske fenomene, ako ništa ne 
znamo o božanskima?’*4. (Eusebije, Praeparatio Euangelica, XI. 3) — Bez 
obzira na vjerodostojnost dogadaja, price su ove vrste karakteristične 
i za doba neposredno poslije Aleksandra Velikog, a pogotovo za doba 
kad se ovaj slučaj citira kod Eusebija (3. st. n. e.), kad kult Istoka uopće 
i Indije posebno kod neopitagorovaca i neoplatonovaca dostiže svoj 
fantasticni vrhunac.

Pitanje koje Indijac postavlja Sokratu postaje za nas interesantnije 
kad se sjetimo da je ono za same Indijce ne mnogo ranije postalo toliko 
aktualno, posto je Buddha metodom sličnom Sokratovoj izveo vise 
majstorskih odgovora, u kojima je i njegov unutarnji stav bliži Sokra- 
tovu humanizmu nego panteističkoj metafizici ranih upanišada iz koje 
potječespomenutopitanje. EvojednogprimjeraBuddhine m a i e u t i k e :

— Što, Malunkyin sine, zar sam ti ja govorio ovako: „Dodi kod 
mene kao učenik, pa ću ti razjasniti da li je svijet vječan ili prolazan, 
da li je konačan ili beskonačan, da li su duša i tijelo jedno te isto, ili je



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 75

duša jedno a tijelo drugo, da li Usavršeni postoji poslije smrti, ili ne 
postoji, ili i postoji i ne postoji, ili ni postoji ni ne postoji? . . .

— Ne, gospodine!
— Jesi li ti meni relcao da ćeš doći k meni kao učenik . . . (pod 

istim uslovima)?
— Ne, gospodine!
— Ako dakle ni ja tebi nisam tako rekao, a ni ti m eni. . ko 

si onda ti, nerazboriti čovječe, i koga kritiziraš?
— Ko bi, Malunkyin sine, rekao da ne će živjeti kao učenik kod 

učitelja dok mu učitelj ne razjasni sva ta pitanja, taj bi prije umro nego 
što bi mu Usavršeni na sve to odgovorio. Kao kad bi neki covjek bio 
ranjen strijelom kojoj je vrh premazan otrovom, pa bi mu prijatelji 
i drugovi, znanci i rodaci doveli hirurga, a on da kaže: „Ne ću tako dugo 
izvaditi strijelu, dok ne doznam tko je covjek koji me je ranio . . . kakav 
je luk kojim me je ranio . . . kakva mu je tetiva . . . kakva strijela . . .fct 
itd. — Taj bi covjek prije umro, nego što bi sve to doznao . . .Na osnovu 
predpostavke, Malunkyin sine, da je svijet vječan . . . da je prolazan . . . 
da je konačan . . . da je beskonačan . . . da su dusa i tijelo jedno te isto. . . 
ili to nisu . . . nije moguće razvijati učenikove vrline“ — a do toga je 
upravo Buddhi stalo (Magjgjhima-nikaya, 63).

Najpopularnija i najstarija helenska priča o susretu s indijskim 
mudracima potječe od Aleksandrova pratioca, historiografa O n e s i -  
k r i t a, učenika kiničkog filosofa Diogena. — Onesikrit je u blizini 
grada Taksile (indijski Taksašila, na zapadu gornjeg toka rijeke Inda) 
naišao na 15 mudraca koji su tu boravili preko cijelog dana podnosed 
žegu sunca, „stojed ili sjeded ili ležed goli i nepokretni44. Rekao im je 
„da ga je kralj poslao da cuje izreke njihove mudrosti i da ga o tome 
izvijesti44. Nakon kraćeg razgovora sa Kalanom, dja je ćud bila još vrlo 
neobuzdana, a koji se je kasnije proslavio kao pratilac Aleksandrov 
po tome što se sam na kraju puta spaiio na lomači, Onesikrita je pozvao 
sebi stari mudrac Mandanis, koji je kao i Kalan ležao na hrpi kamenja. 
Mandanis je najprije zamolio Onesikrita da mu oprosti što mora s 
njim govoriti preko tri tumača, koji ne razumiju ništa osim jezika, baš 
kao ni hrpa kamenja na kojoj leži, pa mu zato ne će biti moguće doka- 
zati korisnost svoje nauke, isto kao što bi bilo nemoguće tražiti da 
voda protiče dsta kroz blato. — Nakon tog komplimenta prevodiocima, 
Mandanis je nastojao da pokaže kako je najbolja nauka ona koja iz duše 
odstranjuje radost i patnju. Pri tome treba razlikovati patnju od napora, 
jer je patnja neprijatelj bralimana, a napor njihov prijatelj. Baš zato i 
vježbaju tijelo u naporima da im ojačaju duhovne snage kojima će 
stišati provalu strasti i postati sposobni da pomognu svima, kako u općoj 
stvari tako i pojedincima, kao dobri savjetnici. Tako je i Mandanis sada 
savjetovao vladaru Taksile da primi Aleksandra: Ako primi boljeg od 
sebe, onda će se naučiti dobru, a ako primi gorega, onda će moći da 
dobro čini. — Za tim je pitao Oneksikrita da li se i kod Helena propo- 
vijedaju takva učenja, a ovaj mu je rekao da tako uči ne samo Pitagora, 
koji propisuje suzdržljivost prema svemu što je živo, nego i Sokrat i 
kinik Diogen, čiji je učenik i sam bio. Mandanis odgovori da vjeruje



76 Č. Veljačić

da oni pametno misle o svemu osim o jeđnome, a to je da tradiciju stav- 
Ijaju ispred prirode. Inače se ne bi stidjeli da hode goli kao on i da se 
oskudno hrane, jer je najbolja kuća ona u kojoj je potrebno najmanje 
pribora. (Usp. Strabon, XV. 715—716).

Nije neophodno zalaziti u analizu ovog razgovora. Dovoljno je 
napomenuti da su indijski protagonisti ovog prvog filosofskog susreta 
bili g e η η o i, kako ih nazivaju neki stari pisci, tj. g ja in i, goli mudraci 
koji kao i buddhisti i istovremeno s njima počinju borbu protiv orto- 
doksnog kastinskog sistema i protiv idejnih osnova ritualističke orto- 
doksije. Ova je okolnost baš u to doba važna zbog toga što su mudraci 
te vrste bili ispunjeni misionarskim duhom nasuprot tradicionalnim 
brahmanima koji su svoje učenje cuvali u tajnosti. Taj je, tada novi 
pokret, asketa beskućnika ubrzao ne samo razvoj slobodne filosofske 
misli u Indiji, nego je pogodovao i nastanku moćne i samostalne in- 
dijske države neposredno nakon Aleksandrova pohoda, države čiji je 
razvoj dostigao vrhunac u 3. st. pr. n. e. za Ašoke, vladara koji je slao 
buddhističke misije po cijelom svijetu, pa i u helenske pokrajine.

Spomenuto M e g a s t h e n o v o  djelo o Indiji, koje je na žalost 
takodje došlo do nas samo u relativno brojnim fragmentima, jer je sto- 
ljećima služilo kao osnovni izvor starim piscima o ovoj terni, mlade je 
od Onesikritova opisa svega za jednu generaciju, kao što je ranije 
Ktesijino djelo bilo od Herodotova. Razlika je, međutim, u zalaženju 
u bit stvari i ovdje neusporediva. Tek su novija istraživanja izvornih 
indijskih tekstova potvrdila neočekivanu vjernost Megasthenovih opisa 
indijskih ideja i običaja. I stil prikaza u sačuvanim fragmentima bitno se 
razlikuje. To se vidi iz nekoliko filosofskih fragmenata na koje ćemo se 
ovdje osvrnuti. Kao i u slucaju Oneksikrita tako je i ovdje od kasnijih 
autora za filosofsku problematiku naj vise razumijevanja pokazao Strabon.

Prema Megasthenu nauka se brahmanskih filosofa „u mnogo 
čemu slaže s helenskom. — I oni smatraju da je svijet prolazan, da je 
okrugao i da ga bog, koji ga je stvorio i njime upravlja, p o t p u n o  
p r o ž i m l j e “ . — Ovdje su karakteristične upravo dvije posljednje 
riječi. Dovoljno je usporediti prve riječi isa-upaniSade: „Bogom je 
prožeto sve ovo, štogod se u svijetu pokretnosti kreće“ , pa da jasno 
uočimo kako se u Megasthenovu prikazu odnosi zapažanje tipičnoga 
prema specifičnom.

„Pratvari su različite, a voda je pratvar od koje je nastala zemlja. 
— Usp. Giandogya-upaniSad (V. 3), gdje iz želje prabitka „da se urn- 
noži“ nastaje vatra, iz vatre voda, a iz vode „hrana“ kao osnov ze- 
maljskog opstanka bića.

„Osim četiri osnovna elementa postoji i peti, od kojeg se sastoji 
nebo i zvijezde, a zemlja je u sredini svega“ . — Kako je poznato, učenje 
o eteru kao petom elementu ulazi u helensku filosofiju tek u Aristotela. 
U indijskoj filosofiji nauku o pet elemenata zastupa klasična prirodo- 
naučna škola v a i š e s i k a, koja je jedna od najstarijih.

„I o sjemenu, o duši i mnogim drugim stvarima uče isto što i 
Heleni, ali kao i Platon uvijaju u bajke učenje o besmrtnosti duše, o 
sudu u podzemnom svijetu itd.<£.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 77

„Mnogo govore o smrti. Smrt je za mudraca preporod u istinski 
životu.

„Ništa što se čovjeku događa nije ni dobro ni zlo. Suprotna pret- 
postavka je iluzija slična smxu. Ova posljednja važna rečenica zamijenjena 
je kod Strabona tipičnijim razjašnjenjem: „Inače ne bi jedne veselilo 
što druge žalostiA

Konačno, Megasthen je već znao da upozorava na neke neisprav- 
nosti ranijih zapažanja o stavovima indijskih filosofa. U vezi sa smrću 
Kalana i drugih koji su na očigled stranaca spalili sami sebe na lomači, 
ističe da to nije pravilo brahmanske nauke, nego se nasuprot tome 
smatra samovoljnim onoga tko se na taj način ubije. Analizirajući Onesi- 
kritov susret kaže: „Kalan je bio vatren karakter i neobuzdan, a za 
Aleksandrovim je stolom postao robu (Strabon XV. 718).

Megasthen je u Indiji mjesto klasične četiri kaste našao, ili bolje 
rečeno, interpretirao društveni poredak sa sedam društvenih klasa. 
U opisu tih klasa nalazimo bitna obiljezja glavnih kasta, ali i mnogo 
kompleksniji opis stvarnih društvenih odnosa.

O ugledu, poštovanju i privilegijama ,,filosofa“ ili ,,sofistaa u 
Indijaca govore već najranija svjedočanstva. Pojedini nazivi, koji im se 
daju, kao ,,gimnosofistiu ili ,,hylobioiCi, dobivaju kod Megasthena 
također svoja diferencirana značenja. On ih dijeli najprije u dvije opće 
skupine: Jedni su brahmani, koji ostaju u nauci kod svojih učitelja 36 
godina (to odgovara Manuovu zakoniku III. 1), a za tim postaju oci 
obitelji, pa smiju „jesti i meso, ali ne od onih životinja koje upotre- 
bljavaju za radu. „Brahmani svojim ženama, a imaju mnogo žena, ne 
priopćavaju svoju mudrost, jer bi žene, kad bi naučile da razmišljaju o 
užitku i bolu, životu i smrti na filosofski način, izgubile svoju vrlinu, 
ili vise ne bi ostale podložne muževimai4. — Druga vrsta „filosofa^ su 
s a r m a n e s i l i  doživotni asketi. Među njima najviše poštuju one koji 
su h y 1 o b i o i ili pustinjaci. „Oni žive u šumama, gdje se hrane lišćem 
drveća ili divljim plodovima, a nose odijela napravljena od kore stabala“ . 
Ovamo spadaju i „oni filosofi među Indijcima koji se drže učenja uči- 
telja nazvanog B outtoc (Buddha), kojeg poštuju kao boga zbog njegove 
vanredne svetosti“ . — Ponekad i žene „slijede filosofski životiC ove 
vrste mudraca1), koje Strabon naziva ,,pramni6i što prema sansk.

x) Ova dva Megasthenova osvrta na položaj žene u kulturnom životu Indije, 
u tradicionalnom brahmanizmu i u reformatorskim pokretima s a n n y a s i n a ,  
u biti odgovaraju tačnom opažanju prilika. Vrijedno je spomenuti nekoliko karakte- 
rističnih primjera o tome stanju kroz tisućljeća. Mnogo ranije od Megasthenova 
vremena, pa i prije Buddhine i drugih ̂ srodnih reformi, u upanišadi koja se smatra 
najstarijom, Brhadaranyaka, rsi. Yagjhavalkya daje primjer nadilaženja tradicio- 
nalne i formalističke ortodoksije i na ovom području. U  učenoj brahmanskoj diskusiji 
na dvoru kralja Gjanake, gdje se Yagjnavalkya suprotstavlja nizu protivnika u tuma- 
čenju vedske nauke, nastupa i Gargl Vaćaknavi, vjerojatno prvi lik žene filosofa 
u povijesti, samosvijesna, kao vitez na turniru „kad bi napeo luk, a u ruci mu dvije 
oštre ubojite strijele", tako ona postavlja svoja pitanja. (Usp. potpuniji prikaz u 
mojoj Filosofiji istočnih narocla, knj. I, str. 50.) — Povlačeći se u pustinjački život 
Yagjnavalkya ne uskraćuje ni svojoj ženi Maitreyi pouku o vrhuncima svoje spoznaje 
o a t m a n u ,  kad ga ona moli da joj ostavi u baštinu svoje đuhovno, a ne svjetovno 
blago. — Bnddha se je snažno ppirao da primi žene u svoj red, ali je konačno popustio



78 Č. Veljačić

p r a m a n a označava logičare i dijalektičare. Strabon kaže za njih da 
su „svadljivci44, jer „brahmane nazivaju ludama i hvalisavcima44. Inače 
se bave prirodnom naukom i astrologijom (Strabon XV. 119). Prijem 
u asketske redove „sarmana44 ili „sofista44, kako ih nazivaju helenski 
pisci, nije ograničen kastinskim porijeklom, jer je njihov život „daleko 
od udobnosti i najmukotrpniji među svim zvanjima44 (Arrian XII. 8).

U doba Aleksanđrovih osvajanja spada i prvi neposredni susret 
jednog od istaknutih helenskih filosofa s duhovnim životom Indije. 
To je Pyrrhon i z E l i d e ,  začetnik efektičke ili reduktivne filosofije 
(nauke ο εποχή), koja je prema kasnijem razvoju njegove škole, oso­
bito kod Seksta Empirika, dobila naziv i obilježje skepticizma.

Odnos skepticizma i stranih, istočnih, osobito indo-iranskik 
utjecaja u helenskoj filosofiji, nije slučajan, kako bi se na prvi pogled 
moglo činiti. Prije nego što se osvrnemo na skepticizam kao element 
inozemnosti u torn smislu, potrebno je da se zaustavimo na izvornim 
obilježjima P y r r h o n o v e  filosofije, koliko su nam sačuvana.

Sam P y r r h o n  nije ostavio ništa napismeno, a o njegovu učenju 
pisali su njegovi neposredni učenici, među kojima se osobito Timon 
ističe po obilježjima koja nas ovdje zanimaju. Na žalost i ta djela učenika 
sačuvana su nanrsamo u fragmentima. Glavni sačuvani izvor je Diogen 
Laertije u 3. st. n. e. Na njegovim se podacima osniva slijedeći prikaz.

Prema izvještaju Apolodorovu, P y r r h o n  se je zajedno s Anak- 
sarhom pridružio pratnji Aleksandra Velikog u pohodu na Indiju. 
Anaksarh je bio učenik Demokritove škole. Ni ta veza nije slučajna za 
našu temu. Diogen Lartije, pozivajući se i na Herodota kao izvor, kaže 
da je Demokrit u Abderi „bio učenilc nekih Magijaca i Haldejaca, koje 
je kralj Kserks ostavio njegovu ocu kao ucitelje, pošto je bio kod njega 
u gostima . . .  Demokrit je navodno došao i u doticaj s gimnosofistima 
u Indiji“ (IX. 35). Njegov se racionalistički atomizam često uspoređuje 
po doksografskim obilježjima sa srodnomn aukom indijske škole va i -  
š e s i k a .  Diogen Laertije je zabilježio vijest Pirrhonovih prijatelja da 
je i Pirrhon najčešće spominjao Demokrita, a za tim Homera. — Među 
raznim izvorima spominje se Teodosije, koji je smatrao da skepticizam ne 
treba nazivati pyrrhonskim, jer ga, uostaiom, Pyrrhon nije ni izumio. — Ο 
njegovu suputniku demokritovcu Anaksarhu kaže Diogen Laertije da je 
bio poznat po svom nepokolebivom duševnom miru i suzdržljivosti, ali je 
sam priznavao da ga je Pyrrhon u tome nadmašio. Pobudu mu je za

pred upornosću učenika. Toj okolnosti zahvaljujemo jednu od najljepših antologija 
ženske mudrosti, Therigđtđ, pjesme Budđhinih učenica. Jedna od njih, Dhammadinna, 
dobila je učiteljevo priznanje za jedno od najdubljih i najkonciznijih tumačenja uci- 
teljeve nauke (Magjgjhima-irikaya 44). — S istim problemom u istoj svjetlosti 
susrećemo se u 19. st. u biografiji Šri Ramakrišne, koju je napisao njegov učenik 
Swami Vivekananda: Bhairavi Brahinani, „jedna od onih žena koje se ođriču svje- 
tovnogživota, odbacujusveštoposjedujuineudaju s e . . . ,  ženaneuporedivemudrosti, 
bila je prva koja je došla u pomoć" Ramakrišni u njegovoj mladenačkoj borbi za 
spoznaju istine, kad ga je asketslci napor doveo na rub ludila. „I tu vidite", kaže 
Vivekananda, ,,ono što je neobično u indijskom narodu. Usred neznanja u kojem 
općenito živi indijska žena, usred prilika koje se na Zapadu nazivaju nepostojanjem 
slobode, mogla se je roditi žena tako uzvišena đuha".



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 79

to dao neki Indijac, koji je prekoravao Anaksarha zbog toga, što nikoga 
svojom poukom ne poboljšava, nego teži da postigne podložnu službu 
na kraljevskom dvoru. Pyrrhona su u rodnom gradu toliko poštovali 
da ga izabrali za vrhovnog svećenika. Mnogi su ga oponašali u suzđržlji- 
vosti prema javnim službama. On je, međutim, i nakon povratka iz 
Indije živio životom askete lutaoca. Težio je da se u samoći oslobodi 
okova obmane i rječitosti kao i indijski „šutljivi mudraci44 ( muni ) .  
Bio je osobito neprijatelj sofista.

Nije beznačajno za našu temu ni to da se je „Epikur često raspi- 
tivao o njemu i da se je divio njegovu načinu života“ . Epikurovo učenje 
u novije vrijeme usporedivano je, vise nego Demokritovo, s indijskim 
sistemima tog vremena, ne samo s atomizmom vaišesika nego i sa 
gjainizmom i buddhizmom po kvalifikativnom učenju o atomima, 
gdje atomi postaju s h e m a t a ,  isto onako kao sto kod Indijaca a n u 
postaju d h a r m a. S druge strane Epikurov skeptički stav prema bogo- 
vima nalazi kao i kod gjaina i buddhista svoju protuvrijednost u idealu 
e u d a i m o n i j e .  Zbog toga je karakteristično da Epikur ne isklučuje 
ni Pyrrhonov asketski eudemonizam iz svog pojma najvišeg dobra. Na 
bitne elemente ove usporedbe upozorio je osobito P. Masson—Oursel2).

Krajnji je cilj Pyrhronova učenja suzdržavanje od izricanja suda 
(εποχή). Timon kaže da taj stav na spoznajnom podrucju „slijedi kao 
sjena nepokolebivi duševni miru. Isti je odnos spoznajne i moraine 
svijesti izražen u prvim rečenicama Buddhine Dhammapade: „Urn je 
preteča svih stvari, um njima upravlja, um ih izgraduje. Tko u spokoj- 
stvu uma govori ili radi, toga slijedi sreća kao neodvojiva sjena4 4.

Stav Pyrrhonovaca u praktičkom životu rezimira Diogen Laertije 
ovako: U pogledu naših općih ljudskih iskustava priznajemo da je dan, 
da smo živi, i mnoge druge pojave svakodnevnog života kao predmete 
znanja. Što se tiče stavova dogmatičara, koji su tobože potpuno izvjesni, 
a za koje tvrde da ih zahvataju razumom, mi se u tom pogledu suzdrža- 
vamo od suda, kao o onome što je nespoznatljivo, i ogranicujemo se 
u spoznaji na ono što neposredno možemo iskusiti na sebi. Jer, mi 
dopuštamo važenje pojavnoga, ali ne u smislu da je to tako i zbiljski. 
(Buddha u istom smislu govori o zbilji kao ,,y a t h a-b h u t  a“)· 
Prema tome je za skepiike pojavnost osnov rasuđivanja, kako kaže i 
Enesidem, a i Epikur, dok Demokrit pojavnosti odbija bitak, rezimira 
Diogen Laertije.

Ovdje nije moguće zalaziti u usporedivanje Pyrrhonove εποχή sa 
Husserlovom, ali ne možemo prešutjeti ovu rijetku paralelu, na koju 
se sam Husserl, koliko nam je poznato, izričito ne poziva. Ne možemo 
zalaziti ni u dublju analizu reduktivne metode koja je razradena u 
Buddhinom sistemu meditacije ( g j h a n a ) ,  a vodi od područja čiste 
protežnosti preko područja čiste svijesti, do područja ništavila i dalje 
do područja ni-zamjećivanja-ni-nezamjećivanja. Ova metoda medi-

2) P. Masson—Oursel, La philosophic en Orient — Fasc. suppl. uz Histoire de 
la philosophic Emila Brehiera — Presse nniv. de France, Paris 193S (3. izd.), usp. 
str. 15 i 110.



80 Č. Veljačić

tativne redukcije zacijelo odgovara prvenstveno Husserlovom, a ne 
Pyrrhonovom sistemu. — Ovdje ćemo se ograničiti na kratku usporedbu 
aporetskih problema umovanja, jer se Pyrrkonova filosofija naziva 
i aporetičkom.

Kalco je već spomenuto u usporedbi sa Sokratom,* Buddha na 
mnogim mjestima svoju aporetiku formulira ovako: „O čemu se ja 
nisam izrazio? Nisam se izrazio o tome da je svijet vječan. . .  da svijet 
nije vječan . . . da je svijet konačan . .  , da je svijet beskonačan . . . da su 
duša i tijelo jedno te isto . . . da je duša jedno a tijelo drugo . . . da 
b u d d h a postoji poslije sm rti. . . da b u d d h a ne postoji poslije 
smrt i . . .  o tome se nisam izrazio. A zašto se o tome nisam izrazio? 
Zato jer to nije spasonosno, ne odgovara uzvišenom idealu askeze, 
ne vodi do odvraćenosti, do otcjepljenja, do uništenja, do smirenja. 
do meditativnog razmatranja, do probuđenja, do utrnuća (n i b b a n a) 
zato se o tome nisam izrazio'4.

Prema Pyrrhonovii učenju stavlja se sve u odnos prema svemu, 
a u usporedbama se ispoljavaju mnoge neravnomjernosti i povodi za 
pomutnju duha. Stvari u zbilji nisu takve kakve nam se pričinjaju, nego 
je tu riječ o pukom prividu. I uzrok spada među relativne predodžbe, a 
ono što je relativno samo je misljeno i nema zbiljskog opstanka, pa je 
prema tome i uzrok samo u našem mišljenju. Isto tako poriče da postoji 
dobro i zlo po prirodi.

U ovom je pogledu indijska filosofija dostigla svoju ekstremnu 
primjenu efektičkog stava u gjainizmu. Etički aspekt spoznaje da je sve 
relativno prema svemu ugtjecao je snažno na formulaciju gjainske 
s y a d - v a d e ,  teorije o ,,možda4C ( s ya t )  ili „kao da'4 (u smislu Vai- 
hingerovog „Ais o b 4), koja isključuje apodiktičke sudove. Logičke 
implikacije ovog stava razrađivane su pažljivo u toku stoljeća u Indiji, ali 
je njena osnovna crta nauka o a h i m s i ili nenanošenju bola ni nasilja 
nikojem živom biću, koja se ovdje primjenjuje i na najšira područja 
spoznajne svijesti: ne činiti nasilje tuđoj slobodi mišljenja svojim apo- 
diktičkim tvrdnjama. Dovoljno jasno obrazloženje tog stava citirali smo 
ne samo u Buddhinim riječima, nego i u Pyrrhonovu obrazloženju 
efektizma kao „sjene nepokolebivog duševnog mira44 i ideala helenske 
eudaimonije tog vremena.

Tako nas je prva pouzdanija vijest o doticajima s Indijom na 
filosofskom podrucju, usprkos oskudnosti izvora, odvela dosta daleko 
u središnje spekulativne terne koje može da nam otvori komparativna 
problematika. Apstrahirajući sada od ove vrste problematičnosti Pyrrho- 
nova stava, vratit ćemo se na prosječni, donekle vulgarni smisao termina 
skepticizam, koji ne želimo negirati kao povijesnu činjenicu. Skepticizam 
prema svijetu helenskih bogova vuče svoj korijen još od Heraklita, 
kome su kao Efešaninu Homerovi i Heziodovi bogovi bili strani. Poznato 
je da su Efes i Klaros spadali među najstarije puteve neposrednih istočnih 
utjecaja osobito preko Irana. Tu su vezu uspostavili Hetiti iz Srednje 
i Istočne Azije s Malom Azijom polovinom drugog tisućljeća pr. n. e. 
U isto vrijeme postojale su neposredne hetitske veze između Indije i 
Kapadokije, gdje se u pronadenim pisanim dokumentima spominju



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 81

indijski bogovi Indra, Varuna i Mitra. — Kad je Darije zauzeo Efes, 
pozvao je Heraklita na svoj dvor. Heraklit taj poziv nije prihvatio, ah 
su Efešani persijsku vladavinu sačuvali u dobroj uspomeni. Njihovo 
čuveno svetište cvjetalo je i dalje, a u svećeničkoj hijerarhiji zapamćeno 
je kao najuglednije ime Persijanca Megabiza. Heraklitov skeptički 
stav prema bogovima utro je put kasnijem skeptieizmu te vrste kod 
stoika i kinika, koji su mahom bili azijskog porijekla. Strani utjecaji 
ove vrste odredili su i stav mlade Akademije.

Kad su se u doba aleksandrijskog helenizma i Rimskog carstva 
pojavili indijski asketi i misionari, koje su Heleni nazvali s a r m a n e s  
prema . sansk. š r a m a n a  („oni koji se naprežuifi), neminovno su 
proglašeni za skeptike i ateiste. A kad se je islam u svojoj prvoj najezdi 
suočio s tim istim šramanima na svojim istočnim granicama i počeo 
osjećati njihov utjecaj u svojim redovima, arapski je naziv za šramane — 
s u m a n i y a ,  postao istovremeno i tehnički termin za skepticizam uop- 
će. Prema tome ne bi bilo slučajno da je i Pyrrhonova filosofija shvaćena 
u istom smislu, čak i kad bismo pošli od ekstremne pretpostavke da 
nije bila ništa drugo no vjeran odraz indijske misli. To, međutim, ne 
bi bilo opravdano tvrditi. Doživljaj Indije zacijelo nije bio jedina deter- 
minanta njegove misli.

Doksografska digresija u Pyrrhonovu učenju povukla nas je neiz- 
bježno i u dalju i legendarniju prošlost, do Heraklita. Namjera je ovog 
prikaza da se zadrži što bliže izvorima, ma kako oskudni oni bili, a da 
ne zalazi dublje u spekulativna područja. Zbog toga nismo ni pošli 
od vijesti o navodnim Pitagorinim i Demokritovim putovanjima u 
Indiju, a ni od doksografski zanimljivih odnosa Heraklitove i Parme- 
nidove filosofije, koji su privukli češće puta pažnju indijskih modernih 
autora. O Heraklitu su u Indiji pisali studije i moderni filosofi koji se 
inače nikad nisu bavili povijesnim problemima, kao na pr. Šri Auro- 
bindo. Savremenim pozitivistima na našem području, kao što je P. 
Masson—Oursel, upalo je u oči da u najstarijem dosokratovskom razdo- 
blju „način obuke pod sličnim uslovima dovodi do analognih rezultata 
kod helenskih i indijskih mislilaca. Vrlo kondenzovan tekst, koji ima 
prvenstveno mnemotehničku vrijednost za rukovodioca škole, služi 
tu kao osnov izlaganja. Pitagorovski 'zlatni stihovi’ prilično tačno 
odgovaraju 'sutrama’ u brahmanskim sistemima, a i iz fragmenata 
koji su nam preostali od dosokratovaca, dovoljno se jasno nazire isto 
tako uspoređiv način obuke3“).

Digresija ka dosokratovcima u potrazi za istočnim izvorima helen- 
ske misli nije samo optička varka romantičkih duhova modernog vre- 
mena. U istim su arhajskim izvorima tražili uporište i sami Heleni kad 
im je rimska vlast izmijenila režim i samim ih time suočila s istočnim 
uticajima koje su aleksandrijski Heleni već neposredno usvojili. Prve 
vijesti o Pitagorinu putovanju u Indiju nalazimo kod Aleksandra Poli- 
histora u 1. st. pr. n. e., a neopitagorovci, dosljedno modi toga vremena, 
hoće da Pitagorino učenje izvedu samo iz indijskih izvora i utjecaja. * 6

3) O. c., Introd.

6 Živa Antika



82 Č. Veljačić

Slična se tenđencija javlja i u neoplatonizmu. Ocjena svjedočanštava iz 
drugog razdoblja naše teme, poslije Aleksandra Velikog, a osobito 
na prelazu iz stare u našu eru, stavlja nas pred vrlo složene i zamršene 
zadatke. Osim toga, na većinu se filosofskih svjedočanstava, koja bi 
nas ovdje posebno zanimala, može na žalost protegnuti konstatacija 
Theodora Gomperza o dosokratovskoj filosofiji, t. j. da se nalazimo 
„pred jednim jedinstvenim zgarištenr4 u pogledu dokumentacije, jer 
nismo u ništa boljem položaju kad je riječ o djelima kinika, stoika, 
neopitagorovaca, pa i kasnije neoplatonske škole. Ražlika je jedino u 
tome što znamo da su ta djela bila vrlo obimna i da su pisana sa sta- 
novišta polihistorskog univerzalizma. Konačno, ukoliko su nam takva 
djela više ili manje fragmentarno i sačuvana, moramo računati s okol- 
nošću da „filosofi skoro nikad ne prikazuju tuđa učenja objektivno i 
zbog njih samih, nego ih utkivaju u svoje sisteme da im posluže kao 
dokaz ili ilustracija“4).

II.

Opći pregled razvoja tematike u doba kasne antike moguće je 
ocrtati jedino u okviru određenih zbivanja u političkoj povijesti tog 
vremena. Iz te ćemo povijesne pozađine izdvojiti nekoliko fragmenata 
iz kulturnih spomenika i vijesti o živim misijama, gdje donekle možemo 
osjetiti atmosferu u kojoj se je dalje razvijao interes našeg antičkog 
svijeta za Indiju.

Poći ćemo od povijesnih svjedočanstava o Evropi koja nalazimo 
na indijskoj strani.

U borbi za podjelu vlasti poslije smrti Aleksandra Velikog, Seleuk 
Nikator je 311. g. osigurao za sebe i svoje nasljednike, dinastiju Seleukida, 
vlast u azijskom dijelu carstva. U njegovu je državu bila uključena 
Persija i Babilonija, dok se je Indija razvila u moćnu samostalnu državu 
pod Ćandraguptom i njegovim nasljednicima iz dinastije Maurya. 
Među državama Seleukida i Maurya dolazi odmah do uspostave prija- 
teljskih odnosa i sve tješnjih veza. Megasthen je bio prvi poslanik 
Seleuka na dvoru Ćandragupte. — U slijedećoj generaciji Seleukov 
sin Antioh poslao je na dvor Ćandraguptina sina Bindusare poslanika 
Daimaka. Torn je prilikom Bindusara molio Antioha da mu pošalje kao 
dar „vina, smokava i jednog sofista^ (Strabon XV.I. 55). — Bindusarin 
nasljednik bio je slavni vladar humanista i buddhistički misionar Ašoka, 
od kojeg je sačuvan velik broj opširnih edikta uklesanih u stijenama 
i na kamenim stupovima. U XIII. ediktu (256. pr. n. e.) kaže Ašoka 
da „svojim najvažnijim osvajanjem smatra osvajanje za Buddhinu 
nauku d h a m m a“ i da se prema toj nauci ne ravnaju samo njegovi 
helenski (y ο n a), kabulski i drugi podanici u graničnim pokrajinama, 
nego je ona doprla „i u sve susjedne zemlje, udaljene do 600 dana voj- 
ničkog hoda, tamo gdje vlada helenski vladar po imenu Antioh i još 
dalje od tog Antioha, kod četvorice vladara koji se zovu Ptolemej,

4) F. Cumont, Die orientalischen Religionen im romischen Heidentum, (3. nje- 
mačko izd., B. G. Teubner, Leipzig i Berlin 19.13), str. 13.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 83

Antigon, Magas i Aleksandaric (tadašnji vladari Egipta, Makedonije, 
Kirene i Epira). — I u V. ediktu Ašoka spominje svoje helenske podanike 
među onima kojima je poslao učitelje i zaštitnike Buddhine nauke 
( d h a m m  a-m a h ^ m a t t a ) ,  čiji je zadatak „da se brinu za dobrobit 
i sreću onih koji su ovoj nauci odani i da ih oslobađaju od teškoća, bilo 
da su to kupljeni sluge, ili brahmani i bogataši, ili nezaštićeni i starci“ . 
Ti zaštitnici d h a m m e  ili „pravednog poretkaSi, koji se osniva na 
Buddhinoj nauci, nisu misionari u kršćanskom smislu riječi. Ašoka 
kaže da im je dužnost da se ,,bez obzira na vjersku pripadnost brinu . . .  
za blagostanje i sreću podanika. . .“ .

Kasniji raspad države Maurya poslije Ašokine smrti osjeća se 
najprije na Sjeverozapadu, gdje se osamostaljuju i jačaju helensko- 
baktrijske, a za tim i helensko-indijske države. To je ujedno doba 
procvata i naglog širenja u Indiji t. zv. helensko-baktrijske umjetnosti. 
Na novcima iskopanim u tim krajevima nadeno je oko 40 imena vladara 
helenskog porijekla. U Istočnom Panđabu održali su se ti vladari sve 
do početka nove ere. Posljednji za koga znamo bio je neki Hermaios 
oko 20 g. n. e.

U doba provale Parta u Iran i Saka u Indiju, u 3. i 2. st. stare ere, 
uspio je baktrijski vladar Demetrije proširiti svoje kraljevstvo i na 
područje Sindha, oko 180. g. Heleni su se tu postepeno hinduizirali. 
Među najistočnije indo-helenske spomenike spada stup naden kod 
Besnagara u državi Gwalior, iz godine 140. pr. n. e. sa napisom: „Ovaj 
je Vasudevin (Visnuov) stup sa likom (ptice) g a r u d a postavio Helio- 
dor, sin Dionov, obažavalac Višnua i stanovnik Taksile, koji je došao 
kao helenski poslanik velikog kralja Antalkida kralju Kašiputri Bha- 
gabhadri, koji je tada sretno vladao u četrnaestoj godini svoje kraljevske 
vlasti'4.

Prema buddhističkoj hronici Mahavamsa prisustvovao je 157. g. pr. 
n. e. „vrhovni svećenik Jonjana iz okolice Aleksandrije, glavnog grada 
zemlje Jonjana, s pratnjom od trideset hiljada svećenika“ polaganju 
temelja velikom hramu koji je podigao kralj Dutthangamini na Cejlonu.

Najvažniji književni spomenik sačuvan iz tog vremena vezan je 
za ime M e n a n d r a ,  koji je početkom 2. st. pr. n. e. vladao samostalno 
u Sagali u Panđabu, pošto se je otcijepio od Baktrijskog kraljevstva. 
Oko 155. g. Menandar je pokušao da zauzme veće dijelove Indije, ali 
mu to nije uspjelo. Kasnije se je obratio na buddhizam, a o njegovim 
dugim raspravama s buddhističkim mudracem Nagasenom svjedoči nam 
djelo Mttinda-panha („Pitanja Menandrova^), koje u pali književnosti 
predstavlja najstariji c o m p e n d i u m  buddhističke filosofije, pa je 
kao takvo unišlo u ranu kanonsku književnost. — 1937. g. pronaden je 
relikvijarij sa natpisom iz pete godine vladavine „m a h a r a d e  M e ­
n a n  d r  at£ ( „ M i n e d  r a s a  m a h a r a g j a s a“), gdje se hvali 
njegova privrženost buddhizmu. Plutarh kaže za njega: „Menandar 
je uživao toliki ugled zbog svoje pravednosti, da su se indijski gradovi 
otimali oko njegovik posmrtnih ostataka i podizali mu spomenike4" 
(Moralia, 821. D, E.).



84 Č. Veljačić

Milinđa-pariha počinje ovim riječima: „Kralj Menandar pođe u 
Sagalu, grad koji je slavan od starine, k N&gaseni, mudracu svjetskog 
glasa, kao što duboka Ganga teče u duboki Okean44.

O zvaničnim indijskim poslanstvima u Rimu govori se u doba 
Augusta, Trajana i Marka Aurelija, a kasnije u Bizantiji u doba Kon- 
stantina, Julijana i Justinijana. Koliki je interes vladao za njih, svjedoče 
tadašnji pisci i popularne uspomene koje su se zadržale do u Srednji vijek. 
Najpopularnija od tih uspomena vezana je za „grob indijskog mudraca44 
u Ateni. Taj je mudrac spadao u poslanstvo koje je indijski vladar 
„Pandion44 (Strabon 719) poslao cezaru Augustu s porukom napisanom 
na helenskom jeziku, gdje indijski vladar nudi Augustu Slobodan prolaz 
kroz svoju zemlju na kojugod stranu želi. Indijski mudrac koji je došao 
s poslanstvom zapamćen je pod imenom „Zarmanohegas44 ili „Zarma- 
rohenes44. Dion Kasije ga naziva jednostavno „Zarmaros44, a pretpo- 
stavlja se da dodatak „-henes44 potječe od plemićkog naslova k h a n . — 
Došavši do Atene, taj se je mudrac, kao i Aleksandrov pratilac Kalan, 
sam spalio na lomači. Strabon objašnjava njegov postupak ovako: 
Neki se spaljuju jer su nesrećni, a ovaj je to učinio od sreće, jer mu je 
do tada sve išlo po želji, a sada hoće da umre, „da mu se u oklijevanju 
ne bi dogodilo štogod nepoželjno. Tako je radostan govorio prije nego 
se je spalio44. Na grobu mu pise: „Ovdje počiva Zarmanohegas, Indijac 
iz Bargose, koji se je preselio u vječnost po starodrevnom običaju 
Indijaca445).

Za romanticnu atmosferu u Rimu toga vremena zanimljiva je i 
P l i n i j e v a  vijest o prvom cejlonskom poslanstvu (Hist. nat. VI. 24): 
Rimljanin Amnije Plokam, ploveći oko Afrike, bio je zanesen vjetrom 
do Cejlona, koji naziva „ i n s u l a  T a p r o b a n e 44 prema pali nazivu 
Tambapanni, što označuje „tamne listove44 ili slojeve bakra kojima 
taj otok obiluje. Tamo je boravio šest mjeseci „uživajući blagonaklo- 
nost gostoljubivog vladara . . .  a kasnije je o svemu tome pričao Rimlja- 
nima i Cezaru44. Prema njegovom izvještaju tamo „nitko nije rob . .  ., a 
vladare biraju iz naroda po starosti i blagosti ćudi između onih koji 
nemaju djece44. Vjerojatno pri tome misli na buddhističke askete, jer 
je prema već citiranoj cejlonskoj hronici Mahđvamsa približno u to 
doba na Cejlonu vladao Ananda-Gamani, koji je pokušao da zakonom 
zabrani ubijanje životinja. — Nakon Plokamove pustolovine stiglo je 
u Rim cejlonsko poslanstvo koje je predvodio „knez Rahia44.

III.
U posljednjem stoljeću stare ere važan je izvor novih vijesti bio 

A l e k s a n d a r  P o l i h i s t o r .  Fragmenti iz njegovog izgubljenog 
djela o Indiji, sačuvani kod kasnijih aleksandrijskih pisaca, osobito 
kod Klementa i Eusebija zanimljivi su osobito po detaljnijim vijestima 
o rasprostranjenosti u Baktriji i Persiji indijskih „samana44, kako on 
naziva gimnosofiste prema pali i prakrtskom nazivu s a m a n a  za

a) Strabon, XV. 719. — Usp. motiv Schiller ove balade Der Ring des Polykrates.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 85

redovnike i askete. Govori o buddhistima, o gjainskim isposnicima, a i
0 popularnom hinduizmu i njegovoj mitologiji.

Prve vijesti o Indijcima koji stalno borave u Aleksandriji nalazimo 
kod retora D i o n a  H r y s o s t o m a (1. st. n. e.), koji u svojim 
govorima često hvali Indijce i ističe srodnost njihove kulture s helenskom. 
U 32. govoru, održanom u Aleksandriji, Dion medu svojim slušaocima 
pozdravlja ,,ne samo prisutne Helene i Italce, Sirijce, Libijce, Kilikijce
1 one koji žive u još daljim zemljama, nego i Baktrijce, Skite, Persijance 
pa i neke Indijce koji ovdje stalno borave44. — U 53. govoru kaže Dion: 
„Iako Indijci na svom nebu ne gledaju iste zvijezde, oni ipak na svom 
jeziku pjevaju o patnji Prijama i Andromahe (očita aluzija na „Ramaya- 
nu44) i o slavi Hektora i Ahileja (sličnost s junacima „Mahabharate44). 
Ovdje je potrebno napomenuti u vezi s tumačenjem indijske mitologije 
kod naših antičkih pisaca da vjerojatno od Megasthena potječe identi- 
fikacija indijskih bogova Višnua i Sive (ili Rudre) s Dionisom i Hera- 
klom. Ta komparativna teorija dobiva i svoju praktičku vrijednost u 
legendi koja istovremeno nastaje, da su Dionis i Herakle u mitskim 
vremenima osvajali Indiju i donijeli tamo specifičnu kulturu srodnu s 
helenskom.

Historiografi u prvim stoljećima naše ere nastavljaju s jedne strane 
s kritičkim rezimiranjem vijesti iz starijih izvora o Indiji u sklopu svojih 
sve širih kozmopolitskih historija. Tu se ističu Strabon i Diodor iz 
Sicilije u doba Augustovo, za tim Plinije, Kvint Kurcije, pa Plutarh 
na prelazu iz 1. u 2. st. n. e., te Trog Pompej i Justin. Posebno mjesto 
zauzima u 2. st. Arijan, čiji je opis Indije, uključen u „Anabasu44, na 
osnovu starijih pisaca, znatno opširniji od Strabonova i Plinijeva. — 
Prema jednom modernom komentatoru Arijanovo djelo za svoje doba 
predstavlja najbolje svjedočanstvo „privlačnosti koju je za ondašnju 
iscrpenu civilizaciju imala daleka Indija, koju antički svijet počinje tada 
sve bolje upoznavati“6).

Zemljopis K l a u d i j a  P o m p e j a  predstavlja uzor preciznosti 
ondašnjeg naučnog poznavanja geografije o Indiji.

Nekoliko kraćih izvoda može nam ovdje pokazati koliko se je 
u meduvremenu znanje o Indiji proširilo i produbilo u pojedinostima, 
osobito na području kulturnog interesa.

P l i n i j e  (Nat. hist. VII. 2) piše: „Njihovi filosofi, koji se nazivaju 
gimnosofistima, stoje od izlaska do zalaska sunca i promatraju sunće 
netremice. Cijeli dan stoje na užarenom pijesku na jednoj nozi44.

C i c e r  o n  (Tuse, quaest. V.): „Oni koje smatraju mudracima 
žive goli i podnose bez bola kavkaski snijeg i zimsku studen. A kad 
se u vatri spaljuju, izgaraju bez uzdaha44.

A p u 1 e j, koji je kao i Plutarh važan prvenstveno za upoznavanje 
egipatskih misterija, kaže za indijske gimnosofiste: „Ja im se osobito 
divim. Sposobnost se tih ljudi ne sastoji u gajenju loze, ni u cijepljenju 
stabala, ni u oranju zemlje . . . Ne skupljaju zlato, niti krote konje i

6) P. Chatraine, Anien, UInde — Paris 1952 (Collect, des Universites de 
France) — str. 5.



86 Č. Veljačič

bikove, ne strigu ovce i ns vode koze na pašu. Čime se onda bave? 
Mjesto svega toga, zanimaju se samo jednim. Njeguju mudrost, jednako 
stari učitelji kao i mladi učenici. Najviše hvale zazor prema tromosti 
đuha i dokolici“ (Flor.). Dalje opisuje pojedinosti njihova svakodnevnog 
života i školovanja. Ovdje ćemo se na tu temu osvrnuti kasnije, u opšir- 
nijem prikazu kod Porfirija.

Filosof N u m e n i j e i z  A p a m e j e  (oko 150. g. n. e.), neza- 
đovoljan stanjem filosofije svog vremena, polazi u potragu za čistim 
izvorima znanja, pa nalazi kod brahmana i Magijaca osnovne misli 
Platonove filosofije (E u s e b Praep. evang. IX. 7), slično obnovitelju 
neopitagorovske filosofije Apoloniju iz Tijane.

Kršćanski pisae K l a u d i j e  M a m e r t i n  poziva se u svojim 
đokazima o besmrtnosti duše na Zarathuštru i indijske brahmane 
„ in  d e f e n s i o n e m  v e r i“ (De statu animae, II. 8).

Okolnost da se indijska mudrost gleda kroz prizmu i posredstvo 
iranskih tradicija, potpuno je prirodna u to doba. Najstarije vijesti o 
Zarathuštri i iranskim Magijcima potječu iz vremena prije Herodota 
od Lidijca Ksantha. Notorno je da je Herodot kao historičar rata 
protiv Persije bio pristran u pogledu kulturnih veza s tom zemljom, dok 
je s druge strane do nekritičnostipodložanegipatskomutjecajuimentor- 
skom stavu koji u to doba Egipćani počinju nametati Helenima, nazi- 
vajući ih nedozrelom djecom7) i uvjeravajući ih da je cijela helenska 
kultura, počevši od svijeta bogova, egipatskog porijekla. Egipćani su 
u borbi protiv Persije, koja u to doba ulazi u kritičnu fazu, računali na 
vojnu pomoć Plelena protiv zajedničkom neprijatelju. Ne samo helen- 
skim plaćenicima, nego i mudracima i historičarima, kao što su bili 
Solon, Thalet, Pitagora, pa i Herodot, Egipat tada otvara sva vrata.

W. Jaeger smatra da je Aristotel svoje rano djelo Peri philosophias 
napisao u Aziji, na dvoru Hermije u Asu, prije nego što je postao učitelj 
Aleksandrov i kao takav bio primoran da vodi računa o neprijateljskom 
stavu na Filipovu dvoru prema Persiji. Noviji istraživači u djelu Peri 
philosophias nalaze mnoge elemente koji odgovaraju „renesansi zoro- 
astrovskog duhaiC, čijim se nosiocem smatra Akademija, a posebno 
Platonov učenik i Aristotelov saučenik E u d o k s o  i z  K n i d a 8).

Kao što Herodot u spomenutim okolnostima ne spominje Zara- 
thuštru, talco ga kasnije ignorira i Strabon, kad se u 1. st. pr. n. e. javlja 
novi nacionalistički val u carstvu Arsakida u Persiji, a „Zoroastrov 
duh postaje opasnost za helensko-rimsku civilizaciju“9). Ta se opasnost 
nije dala izbjeći. Persijanci nisu osvojili samo Egipatsku državu, nego 
su u isto doba zavladali i Babilonom kao i ostalim pođručjima Bliskog

7) Riječi egipatskog svećenika Solonu: „O Solone, Solone. Yi ste Heleni 
uvijek djeca, Helen nije nikada starac" (u Platonovu Timejit).

8) Usp. W. Jaeger, Aristoteles, Berlin 1923. (osobito II. dio: Wanderjahre, 
str. 108 i d.). O Eudoksu iz Knida i njegovu odnosu prema Platonu usp. osobito: 
j. Bidez i F. Cumont, Les Mages hellenises, Paris 1938, knj. I., str.str. 11—13; S. 
Petrement, Essai sur le dualisme chez Platon, les gnostiques et les manic keens, Paris 
1947, str. 16—30.

9) Bidez— Cumont, Les Mages Hellenists, str. 22,



Heienski i rimski izvori znanja o Indiji 87

Istoka. Haldejci, nomadsko pleme koje je stoljećima ugrožavalo bezbjed- 
nost babilonske države, sada postaju samozvani nosioci kulturnih tradi- 
cija Babilona, drevne nauke o zvijezdama i usudu koji odreduju njihovi 
zakoni. U ranu helensku povijest Haldejci tako ulaze kao svećenička 
kasta poput egipatske ili brahmanske, a u prvom redu kao najuži savez- 
nici medijskih Magijaca, koji u Persijskom carstvu pretendiraju na iste 
funkcije. — U Strabonovo doba „sve veća otkrića o legendarnoj mudro- 
sti naslijedenoj s Istoka obuzimaju duhove obrazovanih Rimljana4410). 
Yeć u slijedećoj generaciji piše P l i n i j e  u svom opširnom prikazu 
iranske magije (H ist. na t. XXX. 2, 4): „Hermip je marljivo pisao o 
cijeloj (magijskoj) vještini i komentirao dvjesto hiljada Zoraostrovih 
stihova. . . \  U Aleksandrijskoj je biblioteci pod imenom Zarathuštri- 
nim bilo katalogizirano dva milijuna redaka. Usporedo s ovakvim 
razvojem dogadaja August i Tiberije protjeruju egipatske bogove iz 
Rima zbog nemorala, a egipatska mudrost se sve vise proglašava kompi- 
latorskom i dekadentnom.

U daljem razvoju znanja o Istoku i njegovoj dubljoj prošlosti 
Indija dobiva sve izrazitiju prednost, pa i Zarathuštra konačno biva 
proglašen indijskim ucenikom, kao što je u ranijim stoljećima bio smatran 
haldejskim. Već je Ktesija iz Knida, koji je o Indiji pisao neposredno 
poslije Herodota, Zarathustru pogrešno identificirao s baktrijskim 
kraljem koji je ratovao sa Semiramidom10 11).

Karakterističnu interpretaciju indo-iranskog odnosa u ocima 
kasne antike nalazimo kod rimskog historičara A m i a n a  M a r c e -  
1 i n a (4. st. n. e.): U Mediji se nalaze plodna polja Magijaca, o sekti i 
nauci kojih je raspravljao Platon. Njihova „mistička riječ. . . sadrži 
najvjerniji kult bogova44, a toj je nauci „u ranim vremenima mnogo 
štošta dodao Baktrijac Zaroastar iz haldejskih tajnih nauka. . .  U želji 
da prodre u tajne Indije, on se je povukao u šumsku tišinu, gdje se 
uzvišeni duhovi brahmana napajaju spokojnom šutnjom. Tu je uspio da 
po njihovim uputama stekne znanje o kretanju svijeta i zvijezda, a i o 
čistim vjerskim obredima (XIXII. 6,32—33). — Pod „čistim obredima44 
misli se tada na beskrvni kult vatre i svjetlosti, ne fizičke vatre i sunčane 
svjetlosti, nego svjetlosti uma, 1 o g o s a, čiji je pravilni izraz spoznaja 
mudraca. Ta se mudrost može postići savlađivanjem zabluda i strasti, 
kako ističu filosofski pisci tog vremena.

Vijesti o oponašanju indijskih fakira u k i n i č k o j  š k o l i  
potječu približno iz 2. st. n. e. Tada se po fakirskim vrlinama spominje 
neld Peregrin. Najistaknutiji i vjerojatno posljednji sljedbenik te kini-

10) Cumont, Die orientalischen Religionen . . . ,  str. 41.
xl) Semiramida je za Helene postala legendarna ličnost o koju se vezuju sve 

nepouzdane vijesti o babilonskoj povijesti u najstarije vrijeme. Ktesija joj je u svom 
djelu o Persiji pripisivao i osnutak Babilona. Ime Semiramida potječe od asirske 
kraljice Sammuramat, oko 800. g, st. e. ~  Babilon se spominje prvi put u natpisu 
kralja Sargona u 18. stoljeću stare ere. Pogreške prvih helenskih historiografa na ovom 
području ispravio je već babilonski svećenik Beros početkom 3. st. stare ere, koji je 
na helenskom jeziku pisao povijest svoje zemlje. U  isto je vrijeme egipatski svećenik 
Manetho pisao heienski egipatsku povijest. Od obojice potjeeu i vrijedni podaci o 
religiji i.pozitivnoj nauci u tim zemljama, na koje se pozivaju kasniji anticki pisci.



88 Č. Veljačić

čko-fakirske tradicije bio je kinik Salustije u 5. st. n. e. O njemu opšir- 
nije piše posljednji starješina platonske Akademije Damaskije u svom 
Životu Isidora. Salustije se je, prema tim vijestima, družio s indijskim 
brahmanima u Aleksandriji, iako su nekršćanski kultovi tada već odavno 
imali konspirativni pečat, a u vrijeme Isidorovo sljedbenici Akademije 
iselili su se u Persiju, pošto im je Julijan Apostata zatvorio školu. — Za 
Salustija se kaže da je sjedio na žaru neosjetljiv za studen i toplinu, tako 
da je izazivao divljenje i među Indijcima. U doba progona Damaskije 
mu je omogućio da se na neko vrijeme skloni kod njegova prijatelja, 
dalmatinskog kneza Markelina.

Pojava romana u antičkoj književnosti neposredno je vezana za 
pohod Aleksandra Velikog na Istok. Prvi je roman te vrste Životopis 
Aleksandra Velikog od Pseudo-Kallisthena. Iako je Aleksandrov pratilac 
Kallisthen stradao prije nego je stigao u Indiju, jer je pao u nemilost, 
ipak se vijesti o Indiji u kasnijim vremenima velikim dijelom osnivaju 
na torn romanu, čiji je apokrifni rukopis u glavnim crtama postojao već 
u 1 st. stare ere, a kasnije je dopunjavan u raznim varijantama. Fanta- 
stične epizode mogle su se prirodno povezati najzgodnije za Indiju kao 
zemlju svakovrsnih čudesa. Novije komparativne studije ustanovile su, 
međutim, da niz takvih fantastičnih motiva u raznim romanima kao 
novoj književnoj vrsti helenističkog vremena odgovaraju tipičnim 
indijskim temama srodnih književnih vrsta (motiv ljubavi među bilj- 
kama-stablima i povijušama — ljekovita svojstva tog bilja, neobična 
obilježja indijskih božanstva, kult stabla koje govori i izriče proroeanstvo 
Aleksandru Velikom u Indijskom hramu). Isto se tvrdi i za strukturu 
romana, ispreplitanje avanturističkog putopisa glavnog junaka i dugih 
epizoda.

Nije moguće ustanoviti kad je nastao najstariji indijski roman. 
Kasniji indijski romanopisci, čiji je identitet bilo moguće odrediti, 
svrstavaju se približno u 7. st. n. e. (Bana, Dandin i dr.). Oni sami 
spominju kao najstariji roman djelo Brhatkatha, čiji se autor Gunadhya 
smatra isto tako starom i legendarnom ličnošću kao i redaktori Veda 
i najstarijih eposa, Vyasa i Valmiki. S obzirom na neizvjesnosti datiranja 
indijskih romana, pojavila se je još u 19. st. ,,kritička“ tendencija da se 
pretpostavi da je helenski roman, usprkos svoje kasne pojave i okolnosti 
pod kojima je nastao u helenističko doba, djelovao na razvoj te književne 
vrste kod Indijaca, a ne obrnuto. Detaljnija analiza motiva u heleni- 
stičkom romanu dovela je naknadno neke istraživace do obrnutog 
zaključka, da je helenski roman nastao pod indijskim utjecajem. Naj- 
poznatiji evropski historičar indijske književnosti u ovom stoljeću, 
M. Winternitz12), pokušao je da nađe srednje rješenje, prema kojemu 
su pojedini motivi postepeno prodirali iz Indije, direktno i kroz persijsku 
književnost, u evropsku kasnu antičku i ranu sredovjekovnu književ- 
nost. U najnovije vrijeme ponovno se javlja tvrdnja da je teza o indij­
skom porijeklu evropskog romana „plauzibilnaifi i da su je raniji autori, 
medu njima i Winternitz, odbijali ne zalazeći u argumentaciju, zbog

12) Geschichte der indischen Literatur, III. knj., sir. 371—373 (Leipzig 1920).



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 89

toga „sto se u osnovi još nismo oslobodili onog 'klasičnog’ stava, koji 
je uvijek bio spreman da a priori prihvati vjerojatnost helenskog utjecaja 
u Indiji, dok je u obrnutom slučaju pretpostavljao i najnevjerojatnije 
okolnosti indijskom porijeklu ili utjecaju, kao da bi takav utjecaj trebalo 
da znači neke vrste poniženje za neprikosnovenu veličinu i originalnost 
helenske kultureu13).

U romanu o Aleksandru Velikom osobito je dio o Indiji (3. knjiga 
Pseudo-Kallisthena) doživio zanimljive izmjene i dopune. U 4. st. 
n. e. koristio ga je egipatski biskup P a l a d i j e z a  svoje djelo o Indiji 
i brahmanima, a milanski biskup Ambroz je priredio slobodni latinski 
prijevod Paladijeva djela. Ta je knjiga, Dicta Sancti Ambrosii de vita 
Bragmanorum, ostala kroz cijeli Srednji vijek najpopularnije djelo o 
indijskoj mudrosti. I Paladijev i Ambrozov spis prožeti su snažnim 
stoičko-kršćanskim tendencijama u opisu idile „prirodnog života“, 
čiji su propovjednici sami indijski asketi (slično kao u apokrifnom 
spisu koji su pod naslovom Ezur-veda u doba prosvjetiteljstva jezuiti us- 
pješno podvalili Voltaireu). — Na jednom se mjestu u Paladija indijski 
mudrac Dandamin sam izričito poziva na stoičke uzore u razgovoru 
s Aleksandrom.

Ne manje popularan od romana o Aleksandru bio je i ostao do 
u Novi vijek H e l i o d o r o v  ljubavni roman o Etiopljanima, napisan 
u 3 st. n. e. u duhu neopitagorovskog i neoplatonovskog ćudoređa i 
idealizma. Za našu je temu važan po jednoj tada aktualnoj usporedbi: 
U 10. knjizi Heliodor usporeduje etiopske gimnosofiste s indijskima 
po asketskim vrlinama. Novija su istraživanja potvrdila da se je život 
kiničkih filosofa podudarao u mnogome s principima etiopskih gimno- 
sofista.

F i l o s t r a t  (170.—245.) u svom životopisu Apolonija iz Tijane 
koji takođe spada u područje romantične legendarnosti i čudotvorstva, 
opisuje etiopske ,,gymnoe“ kao nosioce iskvarene i odrodene indijske 
mudrosti. Nasuprot tome tvrdi da je Apolonije, kao ranije Pitagora, 
išao u Indiju da traži izvore čiste mudrosti. Tu pitagorovsku mudrost 
Filostrat naziva ,,indijsko-helenskom“ , a suprotstavlja je niskim okul- 
tističkim vještinama Egipćana koje smatra „onečišćenim zbog umorstva 
koje su izvršili ti prognani potomei Indijaca4t (II. 20). Apolonije tvrdi 
da je u indijskim samostanima upoznao četverovrsno učenje mudraca: 
o duši i njenom preporađanju, o ispravnom životu, o svemiru i njegovim 
osnovnim principima, o božanskom umu koji vlada svemirom.

Usporedba etiopskih i indijskih gimnosofista postaje poprište 
ideološke borbe neopitagorovaca protiv kinika o tome koja je škola 
nosilac autentičnih istočnih utjecaja. Problematika ove vrste bila je očito 
vrlo bliska i stoičkoj školi, već s obzirom na istočno porijeklo njenih 
glavnih predstavnika.

Odjek te polemike nalazimo i kod satiričara L u k i j a n a (2. st. 
n. e.). On je na mnogim mjestima izrazio svoje simpatije prema barba- 13

13) L. Alsdorf u Orientalische Liter at urzeitung, Berlin, Deutsche Akademie 
der Wissenschaften, 55. god., br. 3/4, 1960.



90 Č. Veljačić

rima. Isticao je mišljenje svog vremena cla je filosofija uopće došla od 
barbara, i to od Indijaca preko Egipta u Heladu. I po njegovu je mišljenju 
nauka etiopskih gimnosofista, a pogotovo njihovih lielenskih i rimskih 
sljedbenika samo degenerisan oblik indijskih uzora. U zbirci Lukijanovih 
priča o Skitu Toksarisu nalazimo primjer filosofa Demetrija koji se je 
odrekao imetka, pa otišao u Indiju i tamo među brahmanima proveo 
ostatak života.

U 17. st. (1668.) izdao je Edoardus Bissaeus u Londonu Palađijevo 
spomenuto djelo De gentibus Indiae et Bragmanibus, gdje je uključio 
i niz drugih citata o Indiji od važnijili antičkih autora. U uvodu svom 
đjelu Bissaeus kaže za Lukijana ovako: „Lukijan, koji nije šk rtuk ri- 
tici filosofa, naziva brahmane bogom obdarenima i ne smatra nijednu 
drugu vrstu ljudi dostojnom da se ubroji u red filosofa44.

Među djela antičkih pisaca, na koje je indijski utjecaj bio 
najdublji i najozbiljniji, spada spis Plotinova učenika i nasljednika 
P o r fi r i j a (3. st.) „O suzdržljivosti44 (Đe abstinentia). Tu se Porfirije, 
u poglavlju posvećenom životu indijskih „brahmana i samanea44 i razli- 
kama koje među jednima i drugima postoje, poziva na vrlo vrijedan iz- 
vor, na sirijskog gnostika Bardesana, koji se je „družio s onim Indijcima 
što ih je Damadim poslao Cezaru44M). Na osnova tih i srodnih vijesti 
Porfirije daje opis iz kojeg ovdje dajemo skraćen izvod:

„B r a h m  a n i ne žive pod kraljevskom vlašću, niti vrše bilo- 
kakve poslove s drugima. Oni među njima koji su filosofi žive ili u 
planinama ili pored rijeke Gange. Hrane se piodovima koje zemlja 
neprestano proizvodi. Okusiti nešto drugo, a pogotovo taknuti hranu 
životinjskog porijekla, smatraju najvećom nečistoćom koju ne razlikuju 
od bezboštva. Brahmani uopće ne podnose život u zajednici ni mnoge 
rasprave, a kad ipak dođe do toga, onda se naknadno povuku u samoću 
na duže vremena i ni s kim ne govore . .  .4C.

„ S a m a n e i  postaju ređovnici izborom. Kad netko hoće da bude 
primljen u njihovu zajednicu, odlazi kod starješine grada ili sela, pa se 
pred njim odrekne svih svojih dobara i imanja. Za tim se ošiša i obuče 
ređovničku mantiju. Ne obazirući se vise na ženu ni djecu, ako ih ima, 
kao da mu više ništa ne pripada, ođlazi samaneima. Vladaru ostavlja 
odgoj djeee, a rođbini brigu za ženu. Takav je život samanea. Žive 
izvan grada i cijeli dan provode u raspravama o božanskim stvarima. 
Tamo im kralj podiže hramove i domove kojima upravljaju ekonomi. 
Kralj daje određene zalihe namirnica za one koji se tu skupljaju. Hrana 
im se priprema od riže, kruha, plodova i uljarica. Kad udu u dvoranu, 
samanei na znak zvona recituju molitve, a kad s tim završe, na ponovni 
znak zvona posluga dijeli rižu pojedincima u pruženu zdjelicu (dvojica 
nikad ne jedu iz iste posude). . . Nakon što pojedu, brzo se vraćaju u 
svoja boravišta. Svi žive bez žena i posjeda. I samanei i brahmani 
uživaju toliki ugled kod ostalih, da i kralj katkada dolazi k njima i 
moli i h . > . da mu savjetuju kako da postupi44.

Dalje Porfirije opisuje njihov stav prema životu i smrti. 14

14) Cezar Antonin Pije (133.—161.).



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 91

Ovaj opis života pripadnika asketskih redova i njihovih osnovnih 
stavova prema svijetu odgovara opisima koje nalazimo osobito u buddhi- 
stičkoj književnosti nastaloj nakon 5, st. stare ere u Indiji, gdje se spo- 
minju „dvorane za diskusije46 (sansk. i pali s a b h a ) ,  koje su podizali 
razni vladari i dobrotvori i gdje su se slobodno sastajali predstavnici 
raznih sekti i škola. U vezi s opisom takve dvorane, koju je kraljica 
Mallika podigla u mjestu Savatthi u Buddhino doba, pise Buddhaghosa 
u svom komentaru Potthapada-sutte, koja je tu nastala15), da su u 
okolini te dvorane podignute kasnije i druge diskusione dvorane i gra- 
devine u cast slavnim učiteljima raznih nauka. Jedan od najpoznatijih 
modernih prevodilaca i komentatora pali književnosti, T. W. Rhys 
Davids, istim povodom primjećuje: „Sama činjenica da su podizane 
takve zgrade još je jedan dokaz o slobodi mišljenja u istočnoj dolini 
Gange u 6. st. stare ere“16). — S druge strane, Porfirijev nas opis snažno 
podsjeća na opise današnjeg života u buddhističkim samostanima sekte 
z e n u Japanu, koju je u posljeđnje vrijeme popularizirao na Zapadu 
prof. D. T. Suzuki u svojim esejima. Ovaj opis isto tako vjerno odgovara 
praksi koju i danas susrećemo u zemljama t h e r a v a d a  buddhizma 
(u Burmi, Sijamu, Cejlonu i dr.), a i u đetaljnim opisima kineskih puto- 
pisaca i hodočasnika u Indiji u ranom Srednjem vijeku.

Što se tiče Plotinove neoplatonske skole, kojoj pripađa Porfirije, 
ona je po svojim doksografskim postavkama bila nesumnjivo daleko 
bliža duhu indijske filosofije nego neopitagorovska, koja je ostala tipični 
predstavnik iranskog mazdaističkog dualizma. U đoksografske argu- 
mente o tome nije ovdje moguće ni letimično zalaziti. Zađovoljit ćemo 
se napomenom iz Porfirijeva djela o Plotinovu životu, da je Plotin u školi 
svog učitelja Ammonija Sakka u Aleksandriji „toliko napredovao u 
filosofiji, da je zaželio proučiti persijske metode, a i sistem usvojen 
kod Indijaca“ . U tu se je svrhu pridružio Gordijanovu pohođu na Persiju, 
odakle je imao namjeru stići u Indiju, ali se je taj pohod izjalovio.

U ranoj kršćanskoj književnosti, kod Klementa Aleksandrijskog 
(2. st.), Eusebija (3. st.) Jeronima i Hipolita (4. st.), nailazimo na nove 
izvore vijesti o Indiji, pretežno gnostičkog porijekla. Iz istih su izvora 
dobrim dijelom crpli neopitagorovski i neoplatonovski pisci tih vremena, 
osobito Filostrat i Porfirije.

Kod Svetog J e r o n i m a  nalazimo legendu o Buddhinom 
nadnaravnom rođenju, koja potječe iz vjerskih izvora tadašnjeg m a h a- 
y a n a buddhizma. U Srednjem vijeku legenda o životu Buddhe poste- 
peno se usklađuje s kršćanskim tradicijama, pa tako nastaje priča o 
Barlaamu i Joasafu, gdje se je kroz persijski prijevod i druge posredne 
prerade ime Bodhisattva preobrazilo u Joasaf. Ta je priča doprla i u 
našu srednjovjekovnu književnost17).

Na važnost H i p o l i t o v a  antiheretičkog djela Philosophumena 
(κατά πασώ ν αιρέσεων έλ εγ χο ς) za našu problematiku upozorio je u

1;V) Prijevod ovog govora sađržan je u mojoj Filozofiji istočnih naroda, knj. I.
ie) Sacred Books o f the Buddhists — Oxford University Press — Vol. II, p. 244,
17) Vidi o tome članak Svetozara Petrovića, Jugoslaveni i Indija u Republici 

1955, br, 6,, str. 383—4.



92 Č. Veljačić

posljednje vrijeme osobito Jean Filiiozat u iscrpnoj komparativnoj 
analizi poglavlja o brahmanima i njihovoj nauci18). Hipolitov prikaz nije 
ponavljanje starih vijesti o Indiji nego originalno svjedočanstvo inten- 
zivnih odnosa među Rimom i Južnom Indijom, odakle te vijesti potječu. 
Na osnovu poredbenih citata iz upanišada Filliozat dokazuje da nauka, 
koja se u Hipolitovu djelu pripisuje određenoj brahmanskoj školi na 
obalama Tungabhadre, odgovara autentičnim izvorima. Na kraju 
svoje studije Filliozat se vraća na jedno od najspornijih pitanja moder­
ne komparativne filosofije na ovom području, na pitanje o mogućnosti 
indijskih utjecaja na Plotinovu filosofiju, uzimajući u obzir cinjenice o 
„dovoljno specifičnim i potpuno tačnim prikazima upanišadske nauke 
u Rimu u 3. st.“19 20).

Navest ćemo ovdje nekoliko izvoda na osnovu kojih se mogu 
pravdati ovakvi zaključei:

„Kažu da je bog svjetlost, ne ona koja se osjetno zamjećuje, kao 
sunce i vatra, nego je za njih bog 1 o g o s, ne u smislu osjetnog sklopa 
nego spoznaje, a po njemu mudraci shvaćaju tajne prirode. Tu svjetlost, 
koju nazivaju božanstveni l o g o s ,  spoznaju samo brahmani, jer su 
samo oni odbacili isprazno mnijenje koje je krajnji veo duše“ .

„Kao netko tko je navukao na sebe ovnujsku kožu, brahman 
izlazi iz tijela u koje je obučen, da bi jasno ugledao taj 1 o g o s nazvan 
bogom . . . Kad odlože tijelo, brahmani su kao ribe kad skoče iznad 
vode i u čistom zraku ugledaju sunce“ .

U tijelu se vodi rat (smatraju da je tijelo puno neprijatelja), pa se 
protiv njega bore kao protiv neprijatelja pravilnim oružjem, kako smo 
ranije rekli (t. j. askezom). . . Kažu da su svi Ijudi zarobljenici svojih 
urođenih neprijatelja — probavnih i spolnih organa, proždrljivosti, 
srdžbe, veselja, žalosti, požude i ostalih4420).

Usporedimo s time nekoliko mjesta iz upanišada i epske književ- 
nosti u Indiji tog vremena:

„Zlatnom je pločom istini prekrito lice, a ti ga, bože svjetlosti, 
ođastri, da ga ugledam ja što se za istinom ravnam . . .  O Sunce, potomče 
svemirskog oca, rasprostri zrake, pa im sažmi sjaj, da ti ugledam obličje 
ponajljepše. Ma čije da je to lice, to isto sam i ja“ Iša-upanisad).

U Visnu-purani (V. 1, 70) govori „uspavana Yoga (Yoganidra) o 
velikoj iluziji (maya) Višnua kojom je cio svijet zaveden u tamu zablude 
zbog neznanja44.

„Niski ljudi, koji čine zlo, bezumnici zavedeni iluzijom ne đostižu 
do mene44 (Bhagavad-gita, VII. 15).

18) Les relations exterieures de VInde, I. 2., La doctrine brahmanique a Rome 
au ΙΙΓ s tick  — Pondichery, Institut frangais đ’indologie, 1959.

J9) L. Alsdorf u prikazu ovog djela u Orientalische Literaturzeitung, br. 3/4 
1960. — Za navode u nastavku ovog prikaza nisam mogao koristiti Filliozatovu 
studiju koja mi je poznata samo iz recenzija.

20) S. Hippolyti Episcopi et Martyris Refutationis omnium haeresium librorum 
decem quae supersunt — L. Duncker et F. G. Schneidewin, Gottingae 1859. —  
Liber I. 24.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 93

U Katha-upanisadi bog podzemnog svijeta Yama „opisuje onu 
vatru koja je početak svijeta“ Naćiketi (I. 1, 15). „Tamo ne sja sunce ni 
mjesec ni zvijezde, gdje onda može biti ta vatra? Sve sija tek nakon te 
sjajne svjetlosti“ . „Kako onda mogu to doznati? Sjaji li sama po sebi, 
ili sija u refleksiji?“ , dopunja ovo pitanje komentator (II. 2, 14^—15). — 
U posljednjem poglavlju upanišade, ta se svjetlost svodi na atman-logos, 
u rečenici koja zvuči gotovo descartesovski: „Ni govorom, ni mišlju ni 
okom ne može se zahvatiti. Kako ga može shvatiti drugi osim onoga 
tko kaže: O n  jeste’ “ (II. 3, 12).

„Odjeću izdrtu kao što odbaci čovjek, jer novu uzima promjenu, 
tako i tjelesnost trošnu napušta i združuje se s novim tijelimaei (Bhaga- 
vad-gita, IL  22).

„Unutarnje biće {atman) . . . treba izvući iz tjelesnosti kao vlat 
iz lista trstike, silom“ (Katha-upani^ad, IL  3, 17).

„Pa ipak, usprkos trudu mudraca, razorna ljudska cula nasilno 
zanose u m . . .  Kad čovjek zađe u čulnost, tada se privlačnost rada, 
iz privlačnosti nastaje želja, a srdžba iz želje. Gnjev zavodi u zabludu, 
zabluda brka pamćenje. Ta zbrka je propast uma, bezumlje je krajnja 
propast. Ali tko svijetom prolazi sa čulima obuzdanim prema strastima 
i mržnji i podložnim vlasti volje, taj sredenim duhom ide pouzdano ka 
smirenju. .  . Što je noć za sva stvorenja, to je bdjenje za onoga tko 
je sebe ukrotio. Što je bdijenje za ostale, noć je za mudraca kad je 
progledao u tisiniiC {Bhagavad-gita, IL  60—69).

IV.

Kad iz današnje perspektive gledamo odnose helenskog i rimskog 
svijeta prema kulturama Istoka uopće, a posebno Indije, cine nam se ne- 
vjerojatni stavovi historicara filosofijei kulture koji supod kraj 19. st„ 
do velikih arheoloških otkrića koja su preobrazila našu sliku antickog 
svijeta, vjerovali u romanticnu pretpostavku o aristokratskoj autohto- 
nosti helenske misli. Odlučan je utjecaj u tom smislu imao prvenstveno 
autoritet E. Zellera. On je djelovao i na najuvaženijeg modernog his- 
toričara indijske filosofije, Schopenhauerova učenikaP. Deussena. Izbje- 
gavajući da zade u problematiku koju smo ovdje ocrtali, Deussen je ra- 
dije pošao od suprotne krajnosti kao m e t o d s k o g  kriterija. Indijska 
i evropska filosofija predstavljaju za njega dvije paralele koje su, usprkos 
znatnim srodnostima u doksografskim stavovima, po svom razvoju 
„gotovo isto toliko nezavisne jedna od druge kao da pripadaju razli- 
čitim planetima, a ipak po metodama i po rezultatima pokazuju neo- 
bičnu podudarnostCi21).

Uzasveto Deussen već osjeća potrebu da proširi pojam naše antičke 
filosofije na područje „zapadnoazijske i evropske filosofije£e ( we s t a -  
s i a t i s c h - e u r o p a i s c h e P h i l o s o p h i e ) ,  otvarajući time barem 
principijelno mogućnost neposrednim iranskim utjecajima, koje kon-

21) P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophic, I. 1, 5. izd., Leipzig 
1922., str. 7.



94 Č. Veljačić

kretno dopušta u prikazu helenske filosofije samo u jednom slučaju, 
kod Platona2*).

Bez obzira na objektivnu neodrživost apriornih pretpostavki 
kakva je Deussenova, one su kao radna hipoteza u njegovu slučaju, a i 
kod niza drugih indologa koji su ih usvojili krajem prošlog i početkom 
ovog stoljeća, metodološki dale vrlo vrijedne rezultate. Iako nije moguće 
održati tvrdnju o izlišnosti proučavanja stvarnih povijesnih odnosa 
među dvije kulture, nakon što su naučno obrađena arheološka otkrića 
u 20. st. koja su rasvijetlila prostorne i vremenske veze i odnose između 
sumersko-protoindijske prazajeđnice prije indoevropskih invazija i sredo- 
zemnog kulturnog kruga u posljednjem tisućljeću stare ere, Deussenov 
primjer je ipak nepobitno pokazao kako je važno na području kompa- 
rativne filosofije oštro lučiti povijesne veze i srodnosti od bivstvenih 
doksografskih analogija. Ovo drugo područje ostat će zbog oskudnosti 
dokumentarnog materijala, a nemanje i iz neodstranjivih bivstvenih 
razloga, od pretežnog interesa osobito za idealne rekonstrukcije filo- 
sofskog univerzalizma kojemu u novije vrijeme teži prvenstveno indijski 
neohinduizam.

Svrha ovog rada nije bila da izvodi zaključke u pogledu metodo- 
loških stavova, nego samo da dađe fragmentarni uvid u dokumentarni 
materijal prima facie.

Zagreb. Č. Veljačič.

SUM M ARY

Č. Veljačić: GREEK AND ROMAN SOURCES OF INFORMATION ON INDIA

In the selection and elaboration of fragments for this essay the author was 
guided mainly by his philosophical interest in comparative studies.

Part I refers to the period before Alexander the Great and immediately after 
his campaign, until Megasthenes: Herodotos, Ktesias of Knidos, Aristotle, Aristo- 
xenes of Tarentum (in Euseb. Praep. Εν. XI, 3). The maieutic method of Socrates is 
compared to the dialogue of the Buddha with Malunkyaputto (Majjh. 63). The 
report of Onesikritos on his visit to Kalanos and Mandanis is quoted from Strabo, 
and the fragments of Megasthenes from various sources.

At the end of Part I, information on Pyrrhon of Elis and his travel to India in 
Alexander’s retinue is quoted mainly from Diogenes Laertius. A doxographic analysis 
of Pyrrhon’s ephectic philosophy is sketched from the viewpoint of a possible Indian 
influence. In this light his ephectism appears essentially different from the sceptic 
interpretation by Sextus Empiricus. Pyrrhon’s epoche, both in its ethical and poetic 
implications, is compared with the reductive method of Buddhist meditation (jhana) 
and with the syad-vada of the Jains, considering also their ethical motive of ahimsa. 
The importance of a comparison with Husserl in this light is also hinted at.

Part II gives a short historical survey of testimonies existing on Indian side 
since Chandragupta about the intercourse between India and the Hellenistic West: 
Damaskios, envoy of Antiochos on Bindusara’s court; Asoka’s edicts II, V and 
XIII where Yona are mentioned; graeeo-indian rulers in Punjab until Hermaios 
(20 A. D .); information contained in „Mahavamsa" on the visit of Greek priests

22) O. c. II. 1, str. 303.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 95

from Alexandria to Ceylon at the time of Duttangami’s reign; „Milindapanha” ; 
Indian missions to Rome and the tomb of „Zarmarohenes” in Athens (from Strabo, 
D io Cassius and Pliny).

In part III, beginning with the information on Alexander Polyhistors frag­
ments, historians of the 1st and 2nd cen. A. D . are mentioned: Strabo, Diodorus 
of Sicily, Pliny, Quintus Curtius, Plutarch, Justin, D io Cassius, Arrian. They are 
followed by rhetors and authors with philosophical interests. In the first group are 
quoted: Dio Chrysostomos, Cicero, Apuleius, Numenios from Apamaea and Clau­
dius Mamertinus.

In connection with a quotation from Ammianus Marcellinus (XXIII, 6. 32—33) 
on the dependence of the wisdom of Zarathustra from Indian sources, a retrospect of 
the Indo-Iranian complex is sketched, since Eudoxos of Knidos and his position in 
Plato’s Academy. W. Jaeger’s analysis of the early development of Aristotle („Peri 
philosophias”) is taken into consideration as well as essays by J. Bidez, F. Cumont 
and other recent studies on Magi and Chaldeans.

The popularity of India at the times of late antiquity is due mainly to the 
Greek and Roman novella, and also to a tendency of imitating the example of the 
„gymnosophists”, particularly among Cynics. The problem of possible Indian influ­
ences on the Greek novella is mentioned in connection with the biography of Ale­
xander the Great. M. Winternitz is quoted, and also a recent opinion of L. Alsdorf 
in favour of a positive hypothesis. — In Heliodor’s novella on the Ethiopians, book X, 
the question is discussed whether Ethiopian gymnosophists, followed by the Cynics, 
can teach an equally genuine ascetic practice as those Indian, admired by Neopytha- 
goreans and many Neoplatonics. Lucian and Philostratos are also quoted on this 
subject. In connection with Ps. Kallisthenes are discussed the books by Palladios and 
St. Ambrose on the life and the wisdom of the Brahmans.

The biography of Apollonios of Tyana by Philostratos pertains to the same 
category of literature on India. Porphyry („De abstinentia”) is treated differently 
and quoted more extensively. He refers to an important new source of information — 
Bardesanes the Gnostic. His description of the life of Buddhist and Jain samana and 
of similar sects of samnydsins can be compared with authentic Indian texts and modem 
verified data on this subject. The interest of Plotinos for the Indo-Iranian wisdom 
and his desire to visit those countries is stated according to Porphyry. Further analysis 
of the Neoplatonic interests in Indian philosophy was not possible in the frame 
of this essay.

At the end, early Christian sources are mentioned — Clemens Alexandrinus, 
Eusebios, St. Hieronymus and Hippolytus of Ostia. Quotations from Hippolyt’s 
„Philosophumena” are compared in some details with corresponding statements from 
the upanisads „Isa” and „Ka^ha”), „Bhagavad-Gita” and „Visnu-purana”. A recent 
essay by J. Filliozat on this subject is referred to.

In his conclusion the author mentions the problem of the comparative method 
in philosophy: Deussen’s viewpoint of an exclusively doxographic comparison, 
abstracting from all possible direct connections or references, cannot be maintained 
any longer at the present stage of scientific researches. However, for the purposes of 
a philosophical universalism — purported with most stress by modern Neohinduist 
philosophers — Deussen’s method should still be considered of great and even pre­
valent importance. It is obvious that the ideal doxographic comparison can never 
be substituted by a purely historical method of chronological documentation, though 
the latter should not be disregarded any longer for reasons of notorious ideological 
prejudices as it was the case in Europe for a long time.


