HELENSKI | RIMSKi (ZVORi ZNANJA O INDWJI

»Jesi li Cuo, Assalayana, da kod Jonjana i Kabula i u drugim
stranim zemljama postoje samo dvije kaste, gospodari i sluge, a gospodar
moZe postati sluga i sluga gospodar?“ — Ovako je pitao Gotama
B uddha mladog brahmana Assalayanu koji je branio kastinska prava
u 6. st. stare ere (Magjgjhimanikaya, 93). Ovo je vjerojatno najstariji
tekst gdje se spominju Jonjani (Y ona, Y avana) ili Heleni.

Megasthen, prvihelenski poslanik na dvoru slavnog indijskog
vladara Candragupte (helenski Sandrokottos), neposredno poslije
pohoda Aleksandra Velikog, isticao je kao ,vaznu Cinjenicu da su svi
Indijci slobodni, da nema indijskih robovau. Po tome ih usporeduje
s Lakedemoncima uz primjedbu da su i kod Lakedemonaca heloti
robovi (Arrian Indike, V. 8). — Strabon u vezi s tim dodaje da je veé
Aleksandrov pratilac Onesikrit hvalio Indijce zbog toga Sto ne drze
robove (XV. 709). Osim toga, Indijci ,nisu nikad slali vojne pohode
van svoje zemlje, a u njihovu zemlju nije nitko prodro niti je osvojio,
osim Herakla i Dionisa u starim vremenima, a Makedonaca u nase
dobau (Strabon XV. 686).

Tako su opci izrazi poStovanja i simpatije obiljezavali indijsko-
helenske odnose od prvih pocetaka.

Najstarija SaCuvana povijest, koja govori i o Indiji, jest djelo
Herodotovo iz 5 st stare ere. Kao neka ranija svjedoCanstva,
tako se i njegovo osniva na iskustvima persijske vojske, osobito za
Darijevih osvajanja u podrucju rijeke Sindhu koju su Persijanci nazvali
»Hindusi.

U Darijevoj vojsci, u kojoj je bilo poznatih helenskih strucnjaka,
kao moreplovac Skylak, prvi susret s jednim indijskim plemenom
(,KalatijcP4 u Herodotovu opisu (I1l. 38) daje povod raspravljanju
0 nevjerojatnim suprotnostima medu zemljama i narodima. Dok jedni
Indijci, nomadi nedaleko Inda, jedu sirovo meso, dotle drugi ,,ne ubijaju
nista Sto je Zivo4d (I1l. 99—100). Kalatijci, medutim, jedu svoje mrtve,
jer im to vjera nalaZze kao znak poStovanja.

Vet u slijede¢oj generaciji poslije Herodota Heleni su dobili
mnogo opSirniji i neposredniji prikaz indijske zemlje i kulture. Napisao
ga je u tri knjige Ktesijaiz Knida, koji je proveo sedamnaest
godina kao ljekar na dvoru persijskog vladara Artakserksa Mnemona,
pa je bio u neposrednom doticaju s njegovim indijskim podanicima.
To najvaznije djelo prije Aleksandrova pohoda, koje je saGuvano samo



74 C. Veljagi¢

u fragmentima, sadrZalo je posebno poglavije ,,0 pravednosti Indijacaf,
a opcenito je davalo idealiziranu i basnoslovnu sliku o toj zemlji, za Icoju
je Herodot rekao da je najistoCnija, a dalje od nje se prostire pjeS¢ana
pustinja, i o tom narodu, koji je ,,daleko najveé¢i medu svima, koliko
je nama poznato"4(l1l. 94, 98).

Aristotel spominje Indiju na vise od deset mjesta u svojim
djelima, a podatke uzima od Herodota i Ktesije. Ta se mjesta odnose
u glavnom na prirodne pojave, a ponekad sluze i kao primjeri relativ-
nosti obicaja i moralnih pojmova u raznim dijelovima svijeta. U tom
su smislu neke Aristotelove primjedbe tipi¢ne s jedns strane za nepo-
vjerljivost s kojom se primaju price o dalekim zemljama, a s druge za
skepticizam izazvan svijeS¢u o postojanju fizickih i moralnih antipoda. —
Strabon (XV. 703) spominje da su Demokrit i Aristotel s nepovjerenjem
preuzeli vijest o rijeci Silas u Indiji, po kojoj navodno nista ne moZze
plivati. — Mnogo su zanimljivija mjesta gdje Aristotel spominje sta-
novnistvo Indije, njegovu pravicnost (Topica, Ill. 1) i zakone (Politica,
VII. 14). — U Topici se Indija spominje kao krajnost u izvodu aprioriteta
nekih moralnih prineipa: ,,Da prijatelji budu pravedni, Zelimo zbog
same stvari, i kad odatle ne ofekujemo nikakvu korist, ¢ak i ako se
nalaze u Indiji — U Politici je (1332 b) primjer konkretniji i karakte-
ristiCniji: ,,Kad bi se jedni ljudi toliko isticali iznad drugih, kao Sto
prema naSim predodzbama bogovi i heroji...nadmaSuju ljude . ..
onda bi sigurno bilo bolje da jednom za uvijek jedni vladaju, a drugi
budu podanici. Buduéi da to nije ostvarivo i da prilike nisu takve kao
kod Indijaca, gdje, kako tvrdi Skylak, kraljevi doista nadmaSuju poda-
nike u spomenutoj mjeri, potrebno je da svi podjednako sudjeluju na
poloZaju vladara i podanika ...”

Jos je jedna vijest o doticajima s Indijom prije Aleksandra Velikog
vrijedna spomena s filosofskog gledita. Aristotelov ucenik Aristo-
ksen iz Taranta ,,prica o Indijcima ovo: Jedan je od njih sreo u Ateni
Sokrata i upitao ga sta je predmet njegove filosofije, a Sokrat je odgo-
vorio: 'Istrazivanje ljudskih fenomena’. Indijac se je na to nasmijao i
odvratio: dKako moZemo istraZivati ljudske fenomene, ako niSta ne
znamo o boZanskima?’# (Eusebije, Praeparatio Euangelica, XI. 3) — Bez
obzira na vjerodostojnost dogadaja, price su ove vrste karakteristi¢ne
i za doba neposredno poslije Aleksandra Velikog, a pogotovo za doba
kad se ovaj slucaj citira kod Eusebija (3. st. n. e.), kad kult Istoka uopée
i Indije posebno kod neopitagorovaca i neoplatonovaca dostiZze svoj
fantasticni vrhunac.

Pitanje koje Indijac postavlja Sokratu postaje za nas interesantnije
kad se sjetimo da je ono za same Indijce ne mnogo ranije postalo toliko
aktualno, posto je Buddha metodom slichom Sokratovoj izveo vise
majstorskih odgovora, u kojima je i njegov unutarnji stav blizi Sokra-
tovu humanizmu nego panteistiCkoj metafizici ranih upaniSada iz koje
potjeCespomenutopitanje. EvojednogprimjeraBuddhine maieutike:

— Sto, Malunkyin sine, zar sam ti ja govorio ovako: ,,Dodi kod

mene kao ucenik, pa ¢u ti razjasniti da li je svijet vje€an ili prolazan,
da li je konacan ili beskonacan, da li su dusa i tijelo jedno te isto, ili je



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 75

duSa jedno a tijelo drugo, da li UsavrSeni postoji poslije smrti, ili ne
postoji, ili i postoji i ne postoji, ili ni postoji ni ne postoji? . ..

— Ne, gospodine!

— Jesi li ti meni relcao da ¢eS doéi k meni kao ucenik ... (pod
istim uslovima)?

— Ne, gospodine!

— Ako dakle ni ja tebi nisam tako rekao, a ni ti meni.. ko
si onda ti, nerazboriti CovjecCe, i koga kritiziras?

— Ko bi, Malunkyin sine, rekao da ne ¢e Zivjeti kao ucenik kod
uCitelja dok mu ugitelj ne razjasni sva ta pitanja, taj bi prije umro nego
§to bi mu Usavrdeni na sve to odgovorio. Kao kad bi neki covjek bio
ranjen strijelom kojoj je vrh premazan otrovom, pa bi mu prijatelji
i drugovi, znanci i rodaci doveli hirurga, a on da kaze: ,,Ne ¢u tako dugo
izvaditi strijelu, dok ne doznam tko je covjek koji me je ranio . .. kakav
je luk kojim me je ranio ... kakva mu je tetiva . ..kakva strijela . . .ft
itd. — Taj bi covjek prije umro, nego $to bi sve to doznao . . .Na oshovu
predpostavke, Malunkyin sine, da je svijet vje€an ... daje prolazan ...
daje konacan . . . daje beskonacan ... da su dusa i tijelo jedno te isto. . .
ili to nisu ... nije moguée razvijati ucenikove vrline* — a do toga je
upravo Buddhi stalo (Magjgjhima-nikaya, 63).

Najpopularnija i najstarija helenska pri€a o susretu s indijskim
mudracima potjeCe od Aleksandrova pratioca, historiografa Onesi-
krita, uCenika kinickog filosofa Diogena. — Onesikrit je u blizini
grada Taksile (indijski TaksaSila, na zapadu gornjeg toka rijeke Inda)
naiSao na 15 mudraca koji su tu boravili preko cijelog dana podnosed
Zegu sunca, ,,stojed ili sjeded ili lezed goli i nepokretni4 Rekao im je
»da ga je kralj poslao da cuje izreke njihove mudrosti i da ga o tome
izvijesti#d Nakon kraceg razgovora sa Kalanom, dja je ¢ud bila jo$ vrlo
neobuzdana, a koji se je kasnije proslavio kao pratilac Aleksandrov
po tome 3to se sam na kraju puta spaiio na lomaci, Onesikrita je pozvao
sebi stari mudrac Mandanis, koji je kao i Kalan leZzao na hrpi kamenja.
Mandanis je najprije zamolio Onesikrita da mu oprosti §to mora s
njim govoriti preko tri tumaca, koji ne razumiju nista osim jezika, bas
kao ni hrpa kamenja na kojoj lezi, pa mu zato ne ¢e biti moguce doka-
zati korisnost svoje nauke, isto kao Sto bi bilo nemogude traziti da
voda protiCe dsta kroz blato. — Nakon tog komplimenta prevodiocima,
Mandanis je nastojao da pokaZze kako je najbolja nauka ona koja iz duse
odstranjuje radost i patnju. Pri tome treba razlikovati patnju od napora,
jer je patnja neprijatelj bralimana, a napor njihov prijatelj. Ba$ zato i
vjezbaju tijelo u naporima da im ojacaju duhovne snage kojima de
stiSati provalu strasti i postati sposobni da pomognu svima, kako u opcoj
stvari tako i pojedincima, kao dobri savjetnici. Tako je i Mandanis sada
savjetovao vladaru Taksile da primi Aleksandra: Ako primi boljeg od
sebe, onda Ce se nauciti dobru, a ako primi gorega, onda ¢e moci da
dobro €ini. — Za tim je pitao Oneksikrita da li se i kod Helena propo-
vijedaju takva ucenja, a ovaj mu je rekao da tako uci ne samo Pitagora,
koji propisuje suzdrzZljivost prema svemu $to je Zivo, nego i Sokrat i

kinik Diogen, Ciji je uCenik i sam bio. Mandanis odgovori da vjeruje



76 C. Veljagi¢

da oni pametno misle o svemu osim o jednome, a to je da tradiciju stav-
ljaju ispred prirode. InaCe se ne bi stidjeli da hode goli kao on i da se
oskudno hrane, jer je najbolja ku¢a ona u kojoj je potrebno najmanje
pribora. (Usp. Strabon, XV. 715—716).

Nije neophodno zalaziti u analizu ovog razgovora. Dovoljno je
napomenuti da su indijski protagonisti ovog prvog filosofskog susreta
bili ge nn oi, kako ih nazivaju neki stari pisci, tj. gjaini, goli mudraci
koji kao i buddhisti i istovremeno s njima poCinju borbu protiv orto-
doksnog kastinskog sistema i protiv idejnih osnova ritualisticke orto-
doksije. Ova je okolnost ba$ u to doba vazna zbog toga 5to su mudraci
te vrste bili ispunjeni misionarskim duhom nasuprot tradicionalnim
brahmanima koji su svoje uCenje cuvali u tajnosti. Taj je, tada novi
pokret, asketa beskucnika ubrzao ne samo razvoj slobodne filosofske
misli u Indiji, nego je pogodovao i nastanku moéne i samostalne in-
dijske drZzave neposredno nakon Aleksandrova pohoda, drZave Ciji je
razvoj dostigao vrhunac u 3. st. pr. n. e. za ASoke, vladara koji je slao
buddhisti€ke misije po cijelom svijetu, pa i u helenske pokrajine.

Spomenuto Megasthenovo djelo o Indiji, koje je na Zalost
takodje doSlo do nas samo u relativno brojnim fragmentima, jer je sto-
lje¢ima sluzilo kao osnovni izvor starim piscima o ovoj terni, mlade je
od Onesikritova opisa svega za jednu generaciju, kao Sto je ranije
Ktesijino djelo bilo od Herodotova. Razlika je, medutim, u zalaZenju
u bit stvari i ovdje neusporediva. Tek su novija istraZzivanja izvornih
indijskih tekstova potvrdila neocekivanu vjernost Megasthenovih opisa
indijskih ideja i obicaja. | stil prikaza u sauvanim fragmentima bitno se
razlikuje. To se vidi iz nekoliko filosofskih fragmenata na koje ¢emo se
ovdje osvrnuti. Kao i u slucaju Oneksikrita tako je i ovdje od kasnijih
autora za filosofsku problematiku najvise razumijevanja pokazao Strabon.

Prema Megasthenu nauka se brahmanskih filosofa ,,u mnogo

¢emu slaZe s helenskom. — | oni smatraju da je svijet prolazan, da je
okrugao i da ga bog, koji ga je stvorio i njime upravlja, potpuno
prozimlje*“. — Ovdje su karakteristicne upravo dvije posljednje

rije¢Ci. Dovoljno je usporediti prve rijeCi isa-upaniSade: ,,Bogom je
proZeto sve ovo, Stogod se u svijetu pokretnosti kreée“, pa da jasno
uotimo kako se u Megasthenovu prikazu odnosi zapaZanje tipi¢noga
prema specificnom.

»Pratvari su razliCite, a voda je pratvar od koje je nastala zemlja.
— Usp. Giandogya-upaniSad (V. 3), gdje iz Zelje prabitka ,,da se urn-
nozi“ nastaje vatra, iz vatre voda, a iz vode ,hrana“ kao osnov ze-
maljskog opstanka bica.

,Osim Cetiri osnovna elementa postoji i peti, od kojeg se sastoji
nebo i zvijezde, a zemlja je u sredini svega“. — Kako je poznato, ucenje
o0 eteru kao petom elementu ulazi u helensku filosofiju tek u Aristotela.
U indijskoj filosofiji nauku o pet elemenata zastupa klasi¢na prirodo-
naucna Skola vaiSesika, koja je jedna od najstarijih.

»1 0 sjemenu, o dudi i mnogim drugim stvarima ucCe isto Sto i
Heleni, ali kao i Platon uvijaju u bajke uCenje o besmrtnosti duSe, o
sudu u podzemnom svijetu itd.<€



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 77

»Mnogo govore o smrti. Smrt je za mudraca preporod u istinski
zivotu.

»Nista Sto se Covjeku dogada nije ni dobro ni zlo. Suprotna pret-
postavka je iluzija sliCna smxu. Ova posljednja vazna re€enica zamijenjena
je kod Strabona tipi¢nijim razjaSnjenjem: ,Inae ne bi jedne veselilo
Sto druge ZalostiA

Kona€no, Megasthen je ve¢ znao da upozorava na neke neisprav-
nosti ranijih zapaZzanja o stavovima indijskih filosofa. U vezi sa smrcu
Kalana i drugih koji su na ocigled stranaca spalili sami sebe na lomaci,
istiCe da to nije pravilo brahmanske nauke, nego se nasuprot tome
smatra samovoljnim onoga tko se na taj nacin ubije. Analizirajuéi Onesi-
kritov susret kaZe: ,,Kalan je bio vatren karakter i neobuzdan, a za
Aleksandrovim je stolom postao robu (Strabon XV. 718).

Megasthen je u Indiji mjesto klasi¢ne Cetiri kaste naSao, ili bolje
reCeno, interpretirao drustveni poredak sa sedam druStvenih klasa.
U opisu tih klasa nalazimo bitna obiljezja glavnih kasta, ali i mnogo
kompleksniji opis stvarnih druStvenih odnosa.

O ugledu, poStovanju i privilegijama ,,filosofa“ ili ,,sofistaa u
Indijaca govore ve¢ najranija svjedo€anstva. Pojedini nazivi, koji im se
daju, kao ,,gimnosofistiu ili ,hylobioiG, dobivaju kod Megasthena

takoder svoja diferencirana znagenja. On ih dijeli najprije u dvije opée
skupine: Jedni su brahmani, koji ostaju u nauci kod svojih ucitelja 36
godina (to odgovara Manuovu zakoniku Ill. 1), a za tim postaju oci
obitelji, pa smiju ,jesti i meso, ali ne od onih Zivotinja koje upotre-
bljavaju za radu. ,,Brahmani svojim Zenama, a imaju mnogo Zena, ne
priop¢avaju svoju mudrost, jer bi zene, kad bi naucile da razmisljaju o
uzitku i bolu, Zivotu i smrti na filosofski nacin, izgubile svoju vrlinu,
ili vise ne bi ostale podloZzne muzevimaid. — Druga vrsta ,filosofa” su
sarmanesili dozivotni asketi. Medu njima najviSe poStuju one koji
suhylobioiili pustinjaci. ,,Oni Zive u Sumama, gdje se hrane lis¢em
drveéa ili divljim plodovima, a nose odijela napravljena od kore stabala“.
Ovamo spadaju i ,oni filosofi medu Indijcima koji se drze ucenja uci-
telja nazvanog B outtoc (Buddha), kojeg poStuju kao boga zbog njegove
vanredne svetosti“. — Ponekad i Zene ,slijede filosofski ZivotiC ove
vrste mudracal), koje Strabon naziva ,,pramni@ Sto prema sansk.

¥ Ova dva Megasthenova osvrta na polozaj Zene u kulturnom Zivotu Indije,
u tradicionalnom brahmanizmu i u reformatorskim pokretima sannyasina,
u biti odgovaraju tatnom opaZanju prilika. Vrijedno je spomenuti nekoliko karakte-
risticnih primjera o tome stanju kroz tisu¢ljeéa. Mnogo ranije od Megasthenova
vremena, pa i prije Buddhine i drugih ~srodnih reformi, u upaniSadi koja se smatra
najstarijom, Brhadaranyaka, rsi. Yagjhavalkya daje primjer nadilaZzenja tradicio-
nalne i formalisticke ortodoksije i na ovom podrucju. U ucenoj brahmanskoj diskusiji
na dvoru kralja Gjanake, gdje se Yagjnavalkya suprotstavlja nizu protivnika u tuma-
¢enju vedske nauke, nastupa i Gargl Vacaknavi, vjerojatno prvi lik Zene filosofa
u povijesti, samosvijesna, kao vitez na turniru ,,kad bi napeo luk, a u ruci mu dvije
ostre ubojite strijele’, tako ona postavlja svoja pitanja. (Usp. potpuniji prikaz u
mojoj Filosofiji istonih narocla, knj. I, str. 50.) — Povlaceéi se u pustinjacki Zivot
Yagjnavalkya ne uskraéuje ni svojoj Zzeni Maitreyi pouku o vrhuncima svoje spoznaje
0 atmanu, kad ga ona moli dajoj ostavi u bastinu svoje duhovno, a ne svjetovno
blago. — Bnddha se je snazno ppirao da primi Zene u svoj red, ali je kona¢no popustio



78 C. Veljagi¢

pramana oznaCava logiCare i dijalektiCare. Strabon kaze za njih da
su ,svadljivci44 jer ,,brahmane nazivaju ludama i hvalisavcima#d Inace
se bave prirodnom naukom i astrologijom (Strabon XV. 119). Prijem
u asketske redove ,,sarmana4t ili ,,sofista#4 kako ih nazivaju helenski
pisci, nije ogranicen kastinskim porijeklom, jer je njihov Zivot ,daleko
od udobnosti i najmukotrpniji medu svim zvanjima4t (Arrian XII. 8).

U doba Aleksandrovih osvajanja spada i prvi neposredni susret
jednog od istaknutih helenskih filosofa s duhovnim Zivotom Indije.
To je Pyrrhon iz Elide, zaCetnik efekticke ili reduktivne filosofije
(nauke o enoyxn), koja je prema kasnijem razvoju njegove Skole, 0so-
bito kod Seksta Empirika, dobila naziv i obiljezje skepticizma.

Odnos skepticizma i stranih, isto¢nih, osobito indo-iranskik
utjecaja u helenskoj filosofiji, nije slu€ajan, kako bi se na prvi pogled
moglo €initi. Prije nego $to se osvrnemo na skepticizam kao element
inozemnosti u torn smislu, potrebno je da se zaustavimo na izvornim
obiljezjima Pyrrhonove filosofije, koliko su nam saCuvana.

Sam Pyrrhon nije ostavio niSta napismeno, a 0 njegovu ucenju
pisali su njegovi neposredni ucenici, medu kojima se osobito Timon
istiCe po obiljeZjima koja nas ovdje zanimaju. Na Zalost i ta djela uenika
saCuvana su nanrsamo u fragmentima. Glavni saCuvani izvor je Diogen
Laertije u 3. st. n. e. Na njegovim se podacima osniva slijedeci prikaz.

Prema izvjeStaju Apolodorovu, Pyrrhon seje zajedno s Anak-
sarhom pridruZio pratnji Aleksandra Velikog u pohodu na Indiju.
Anaksarh je bio uenik Demokritove Skole. Ni ta veza nije slu€ajna za
naSu temu. Diogen Lartije, pozivajuci se i na Herodota kao izvor, kaze
da je Demokrit u Abderi ,,bio ucenilc nekih Magijaca i Haldejaca, koje
je kralj Kserks ostavio njegovu ocu kao ucitelje, posto je bio kod njega
u gostima . .. Demokrit je navodno doSao i u doticaj s gimnosofistima
u Indiji“ (IX. 35). Njegov se racionalisti€ki atomizam Cesto usporeduje
po doksografskim obiljeZjima sa srodnomn aukom indijske Skole vai-
Sesika. Diogen Laertije je zabiljeZio vijest Pirrhonovih prijatelja da
je i Pirrhon najceSce spominjao Demokrita, a za tim Homera. — Medu
raznim izvorima spominje se Teodosije, koji je smatrao da skepticizam ne
treba nazivati pyrrhonskim, jer ga, uostaiom, Pyrrhon nije ni izumio. —O
njegovu suputniku demokritovcu Anaksarhu kaze Diogen Laertije da je
bio poznat po svom nepokolebivom duSevnom miru i suzdrZljivosti, ali je
sam priznavao da ga je Pyrrhon u tome nadmasio. Pobudu mu je za

pred upornos¢u ucenika. Toj okolnosti zahvaljujemo jednu od najljepSih antologija
zenske mudrosti, Therigdtd, pjesme Buddhinih u€enica. Jedna od njih, Dhammadinna,
dobila je uciteljevo priznanje za jedno od najdubljih i najkonciznijih tumacenja uci-
teljeve nauke (Magjgjhima-irikaya 44). — S istim problemom u istoj svjetlosti
susre¢emo se u 19. st. u biografiji Sri Ramakrisne, koju je napisao njegov ucenik
Swami Vivekananda: Bhairavi Brahinani, ,,jedna od onih Zena koje se odriCu svje-
tovnogZivota, odbacujusve$toposjedujuineudaju se..., Zenaneuporedivemudrosti,
bila je prva koja je dosla u pomo¢" Ramakri$ni u njegovoj mladenackoj borbi za
spoznaju istine, kad ga je asketslci napor doveo na rub ludila. ,1 tu vidite", kaZe
Vivekananda, ,,ono §to je neobi¢no u indijskom narodu. Usred neznanja u kojem
opcenito Zivi indijska Zena, usred prilika koje se na Zapadu nazivaju nepostojanjem
slobode, mogla se je roditi Zena tako uzviSena duha™.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 79

to dao neki Indijac, koji je prekoravao Anaksarha zbog toga, $to nikoga
svojom poukom ne poboljSava, nego tezi da postigne podloZznu sluzbu
na kraljevskom dvoru. Pyrrhona su u rodnom gradu toliko poStovali
da ga izabrali za vrhovnog svecenika. Mnogi su ga oponaSali u suzdrzlji-
vosti prema javnim sluzbama. On je, medutim, i nakon povratka iz
Indije Zivio zivotom askete lutaoca. Tezio je da se u samoci oslobodi
okova obmane i rje€itosti kao i indijski ,Sutljivi mudraci4 (muni).
Bio je osobito neprijatelj sofista.

Nije beznaCajno za nasu temu ni to da se je ,,Epikur Cesto raspi-
tivao o njemu i da se je divio njegovu nacinu Zivota“. Epikurovo ucenje
u novije vrijeme usporedivano je, vise nego Demokritovo, s indijskim
sistemima tog vremena, ne samo s atomizmom vaiSesika nego i sa
gjainizmom i buddhizmom po kvalifikativnom ucenju o atomima,
gdje atomi postaju shemata, isto onako kao sto kod Indijaca a n u
postaju d h ar ma. S druge strane Epikurov skepti€ki stav prema bogo-
vima nalazi kao i kod gjaina i buddhista svoju protuvrijednost u idealu
eudaimonije. Zbog toga je karakteristicno da Epikur ne iskluCuje
ni Pyrrhonov asketski eudemonizam iz svog pojma najviseg dobra. Na
bitne elemente ove usporedbe upozorio je osobito P. Masson—Oursel?.

Krajnji je cilj Pyrhronova ucenja suzdrZzavanje od izricanja suda
(emoxn). Timon kaZe da taj stav na spoznajnom podrucju ,slijedi kao
sjena nepokolebivi duSevni miru. Isti je odnos spoznajne i moraine
svijesti izraZzen u prvim reCenicama Buddhine Dhammapade: ,,Urn je
preteca svih stvari, um njima upravlja, um ih izgraduje. Tko u spokoj-
stvu uma govori ili radi, toga slijedi sre¢a kao neodvojiva sjena

Stav Pyrrhonovaca u praktickom Zivotu rezimira Diogen Laertije
ovako: U pogledu naSih opcih ljudskih iskustava priznajemo da je dan,
da smo Zivi, i mnoge druge pojave svakodnevnog Zivota kao predmete
znanja. Sto se ti¢e stavova dogmaticara, koji su toboZe potpuno izvjesni,
a za koje tvrde da ih zahvataju razumom, mi se u tom pogledu suzdrza-
vamo od suda, kao o onome §to je nespoznatljivo, i ogranicujemo se
u spoznaji na ono $to neposredno moZemo iskusiti na sebi. Jer, mi
dopustamo vaZenje pojavnoga, ali ne u smislu da je to tako i zbiljski.
(Buddha u istom smislu govori o zhilji kao ,yatha-bhuta®):
Prema tome je za skepiike pojavnost osnov rasudivanja, kako kaZe i
Enesidem, a i Epikur, dok Demokrit pojavnosti odbija bitak, rezimira
Diogen Laertije.

Ovdje nije moguce zalaziti u usporedivanje Pyrrhonove enoxr| sa
Husserlovom, ali ne moZzemo preSutjeti ovu rijetku paralelu, na koju
se sam Husserl, koliko nam je poznato, izri¢ito ne poziva. Ne moZemo
zalaziti ni u dublju analizu reduktivne metode koja je razradena u
Buddhinom sistemu meditacije (gjhana), a vodi od podrucja Ciste
proteznosti preko podrucja Ciste svijesti, do podrucja niStavila i dalje
do podru€ja ni-zamjeéivanja-ni-nezamjeCivanja. Ova metoda medi-

P. Masson—Oursel, La philosophic en Orient — Fasc. suppl. uz Histoire de
la philosophic Emila Brehiera — Presse nniv. de France, Paris 193S (3. izd.), usp.
str. 15§ 110.



80 C. Veljagi¢

tativne redukcije zacijelo odgovara prvenstveno Husserlovom, a ne
Pyrrhonovom sistemu. — Ovdje ¢emo se ograniciti na kratku usporedbu
aporetskih problema umovanja, jer se Pyrrkonova filosofija naziva
i aporetiCkom.

Kalco je ve¢ spomenuto u usporedbi sa Sokratom,* Buddha na
mnogim mjestima svoju aporetiku formulira ovako: ,,O Cemu se ja
nisam izrazio? Nisam se izrazio o tome da je svijet vjeCan... da svijet
nije vje€an . . . da je svijet konaCan .. , da je svijet beskonacan . .. da su
duSa i tijelo jedno te isto ...da je duSa jedno a tijelo drugo ... da
buddha postoji poslije smrti...da buddha ne postoji poslije
smrti... o0 tome se nisam izrazio. A zaSto se o tome nisam izrazio?
Zato jer to nije spasonosno, ne odgovara uzviSenom idealu askeze,
ne vodi do odvracenosti, do otcjepljenja, do uniStenja, do smirenja.
do meditativnog razmatranja, do probudenja, do utrnuéa (nibban a)
zato se o tome nisam izrazio'4

Prema Pyrrhonovii uéenju stavlja se sve u odnos prema svemu,
a u usporedbama se ispoljavaju mnoge neravnomjernosti i povodi za
pomutnju duha. Stvari u zbilji nisu takve kakve nam se pricinjaju, nego
je tu rije¢ o pukom prividu. | uzrok spada medu relativne predodzbe, a
ono $to je relativno samo je misljeno i nema zbiljskog opstanka, pa je
prema tome i uzrok samo u naSem misljenju. Isto tako porice da postoji
dobro i zlo po prirodi.

U ovom je pogledu indijska filosofija dostigla svoju ekstremnu
primjenu efektiCkog stava u gjainizmu. Eticki aspekt spoznaje da je sve
relativno prema svemu ugtjecao je snazno na formulaciju gjainske
syad-vade, teorije o ,,moZzdaL (syat) ili ,kao da'4(u smislu Vai-
hingerovog ,Ais ob4, koja iskljuCuje apodikticke sudove. Logicke
implikacije ovog stava razradivane su pazljivo u toku stoljeca u Indiji, ali
je njena osnovna crta nauka o a h i m si ili nenanoSenju bola ni nasilja
nikojem Zivom bicu, koja se ovdje primjenjuje i na najSira podrucja
spoznajne svijesti: ne Ciniti nasilje tudoj slobodi misljenja svojim apo-
diktickim tvrdnjama. Dovoljno jasno obrazloZenje tog stava citirali smo
ne samo u Buddhinim rije€ima, nego i u Pyrrhonovu obrazloZenju
efektizma kao ,,sjene nepokolebivog duSevnog miradt i ideala helenske
eudaimonije tog vremena.

Tako nas je prva pouzdanija vijest o doticajima s Indijom na
filosofskom podrucju, usprkos oskudnosti izvora, odvela dosta daleko
u sredidnje spekulativne terne koje moZe da nam otvori komparativna
problematika. Apstrahirajuci sada od ove vrste problemati¢nosti Pyrrho-
nova stava, vratit ¢emo se na prosjecni, donekle vulgarni smisao termina
skepticizam, koji ne Zelimo negirati kao povijesnu €injenicu. Skepticizam
prema svijetu helenskih bogova vuce svoj korijen jo§ od Heraklita,
kome su kao EfeSaninu Homerovi i Heziodovi bogovi bili strani. Poznato
je da su Efes i Klaros spadali medu najstarije puteve neposrednih isto¢nih
utjecaja osobito preko lrana. Tu su vezu uspostavili Hetiti iz Srednje
i Istone Azije s Malom Azijom polovinom drugog tisuéljeca pr. n. e.
U isto vrijeme postojale su neposredne hetitske veze izmedu Indije i
Kapadokije, gdje se u pronadenim pisanim dokumentima spominju



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 81

indijski bogovi Indra, Varuna i Mitra. — Kad je Darije zauzeo Efes,
pozvao je Heraklita na svoj dvor. Heraklit taj poziv nije prihvatio, ah
su EfeSani persijsku vladavinu saCuvali u dobroj uspomeni. Njihovo
Cuveno svetiste cvjetalo je i dalje, a u sveéenickoj hijerarhiji zapaméeno
je kao najuglednije ime Persijanca Megabiza. Heraklitov skepticki
stav prema bogovima utro je put kasnijem skeptieizmu te vrste kod
stoika i kinika, koji su mahom bili azijskog porijekla. Strani utjecaji
ove vrste odredili su i stav mlade Akademije.

Kad su se u doba aleksandrijskog helenizma i Rimskog carstva
pojavili indijski asketi i misionari, koje su Heleni nazvali sarmanes
prema.sansk. Sramana (,,oni koji se naprezuif), neminovno su
progladeni za skeptike i ateiste. A kad se je islam u svojoj prvoj najezdi
suo€io s tim istim Sramanima na svojim isto¢nim granicama i poceo
osjecati njihov utjecaj u svojim redovima, arapski je naziv za Sramane —
sumaniya, postao istovremeno itehnicki termin za skepticizam uop-
¢e. Prema tome ne bi bilo slu¢ajno daje i Pyrrhonova filosofija shvaéena
u istom smislu, ¢ak i kad bismo poSli od ekstremne pretpostavke da
nije bila nidta drugo no vjeran odraz indijske misli. To, medutim, ne
bi bilo opravdano tvrditi. DoZivljaj Indije zacijelo nije bio jedina deter-
minanta njegove misli.

Doksografska digresija u Pyrrhonovu ucenju povukla nas je neiz-
bjezno i u dalju i legendarniju proSlost, do Heraklita. Namjera je ovog
prikaza da se zadrzi Sto bliZze izvorima, ma kako oskudni oni bili, a da
ne zalazi dublje u spekulativna podrucja. Zbog toga nismo ni posli
od vijesti o navodnim Pitagorinim i Demokritovim putovanjima u
Indiju, a ni od doksografski zanimljivih odnosa Heraklitove i Parme-
nidove filosofije, koji su privukli ¢eS¢e puta paznju indijskih modernih
autora. O Heraklitu su u Indiji pisali studije i moderni filosofi koji se
inaCe nikad nisu bavili povijesnim problemima, kao na pr. Sri Auro-
bindo. Savremenim pozitivistima na naSem podrucju, kao Sto je P.
Masson—Oursel, upalo je u o€i da u najstarijem dosokratovskom razdo-
blju ,,nain obuke pod sli¢nim uslovima dovodi do analognih rezultata
kod helenskih i indijskih mislilaca. Vrlo kondenzovan tekst, koji ima
prvenstveno mnemotehni¢ku vrijednost za rukovodioca Skole, sluZi
tu kao osnov izlaganja. Pitagorovski ‘zlatni stihovi’ prilicno tacno
odgovaraju 'sutrama’ u brahmanskim sistemima, a i iz fragmenata
koji su nam preostali od dosokratovaca, dovoljno se jasno nazire isto
tako usporediv nacin obuke3").

Digresija ka dosokratovcima u potrazi za istocnim izvorima helen-
ske misli nije samo opticka varka romantickih duhova modernog vre-
mena. U istim su arhajskim izvorima trazili uporiste i sami Heleni kad
im je rimska vlast izmijenila rezim i samim ih time suoila s isto¢nim
uticajima koje su aleksandrijski Heleni veé¢ neposredno usvojili. Prve
vijesti o Pitagorinu putovanju u Indiju nalazimo kod Aleksandra Poli-
histora u 1. st. pr. n. e., a neopitagorovci, dosljedno modi toga vremena,
hoée da Pitagorino ucenje izvedu samo iz indijskih izvora i utjecaja.®

3 O. c., Introd.

6 Ziva Antika



82 C. Veljagi¢

Sli¢na se tendencija javlja i u neoplatonizmu. Ocjena svjedoCanstava iz
drugog razdoblja naSe teme, poslije Aleksandra Velikog, a osobito
na prelazu iz stare u naSu eru, stavlja nas pred vrlo sloZene i zamrSene
zadatke. Osim toga, na vecinu se filosofskih svjedoCanstava, koja bi
nas ovdje posebno zanimala, moZe na Zalost protegnuti konstatacija
Theodora Gomperza o dosokratovskoj filosofiji, t. j. da se nalazimo
»pred jednim jedinstvenim zgariStenr4 u pogledu dokumentacije, jer
nismo u nista boljem poloZaju kad je rije¢ o djelima kinika, stoika,
neopitagorovaca, pa i kasnije neoplatonske Skole. RaZlika je jedino u
tome $to znamo da su ta djela bila vrlo obimna i da su pisana sa sta-
novista polihistorskog univerzalizma. Konacno, ukoliko su nam takva
djela viSe ili manje fragmentarno i saCuvana, moramo racunati s okol-
noS¢u da ,filosofi skoro nikad ne prikazuju tuda ucenja objektivno i
zbog njih samih, nego ih utkivaju u svoje sisteme da im posluZze kao
dokaz ili ilustracija“9.

Op¢i pregled razvoja tematike u doba kasne antike moguce je
ocrtati jedino u okviru odredenih zbivanja u politikoj povijesti tog
vremena. 1z te éemo povijesne pozadine izdvojiti nekoliko fragmenata
iz kulturnih spomenika i vijesti o zivim misijama, gdje donekle mozemo
osjetiti atmosferu u kojoj se je dalje razvijao interes naSeg anti¢kog
svijeta za Indiju.

Poci ¢emo od povijesnih svjedoCanstava o Evropi koja nalazimo
na indijskoj strani.

U borbi za podjelu vlasti poslije smrti Aleksandra Velikog, Seleuk
Nikator je 311. g. osigurao za sebe i svoje nasljednike, dinastiju Seleukida,
vlast u azijskom dijelu carstva. U njegovu je drZzavu bila ukljuéena
Persija i Babilonija, dok se je Indija razvila u mo¢nu samostalnu drzavu
pod Candraguptom i njegovim nasljednicima iz dinastije Maurya.
Medu drZzavama Seleukida i Maurya dolazi odmah do uspostave prija-
teljskih odnosa i sve tjeSnjih veza. Megasthen je bio prvi poslanik
Seleuka na dvoru Candragupte. — U slijedecoj generaciji Seleukov
sin Antioh poslao je na dvor Candraguptina sina Bindusare poslanika
Daimaka. Torn je prilikom Bindusara molio Antioha da mu poSalje kao
dar ,,vina, smokava ijednog sofista® (Strabon XV.l. 55). — Bindusarin
nasljednik bio je slavni vladar humanista i buddhistiCki misionar ASoka,
od kojeg je saCuvan velik broj opSirnih edikta uklesanih u stijenama
i na kamenim stupovima. U XIII. ediktu (256. pr. n. e.) kaze ASoka
da ,svojim najvaznijim osvajanjem smatra osvajanje za Buddhinu
nauku dhamma“ i da se prema toj nauci ne ravnaju samo njegovi
helenski (y o na), kabulski i drugi podanici u grani¢nim pokrajinama,
nego je ona doprla ,,i u sve susjedne zemlje, udaljene do 600 dana voj-
nickog hoda, tamo gdje vlada helenski vladar po imenu Antioh i jo$
dalje od tog Antioha, kod cetvorice vladara koji se zovu Ptolemej,

F. Cumont, Die orientalischen Religionen im romischen Heidentum, (3. nje-
macko izd., B. G. Teubner, Leipzig i Berlin 19.13), str. 13.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 83

Antigon, Magas i Aleksandaric (tadadnji vladari Egipta, Makedonije,
Kirene i Epira). — I u V. ediktu ASoka spominje svoje helenske podanike
medu onima kojima je poslao uitelje i zaStitnike Buddhine nauke
(dhamm a-mah”matta), Ciji je zadatak ,,da se brinu za dobrobit
i sreéu onih koji su ovoj nauci odani i da ih oslobadaju od teSkoca, bilo
da su to kupljeni sluge, ili brahmani i bogatasi, ili nezasticeni i starci“.
Ti zastitnici dhamme ili ,pravednog poretkaS, koji se osniva na
Buddhinoj nauci, nisu misionari u krS¢anskom smislu rijeci. ASoka
kaZe da im je duZnost da se ,,bez obzira na vjersku pripadnost brinu ...
za blagostanje i sreCu podanika. . .“.

Kasniji raspad drzave Maurya poslije ASokine smrti osjeca se
najprije na Sjeverozapadu, gdje se osamostaljuju i jaCaju helensko-
baktrijske, a za tim i helensko-indijske drzave. To je ujedno doba
procvata i naglog Sirenja u Indiji t. zv. helensko-baktrijske umjetnosti.
Na novcima iskopanim u tim krajevima nadeno je oko 40 imena vladara
helenskog porijekla. U Isto€nom Pandabu odrZali su se ti vladari sve
do pocetka nove ere. Posljednji za koga znamo bio je neki Hermaios
oko 20 g. n. e

U doba provale Parta u Iran i Saka u Indiju, u 3. i 2. st. stare ere,
uspio je baktrijski vladar Demetrije proSiriti svoje kraljevstvo i na
podru€je Sindha, oko 180. g. Heleni su se tu postepeno hinduizirali.
Medu najisto€nije indo-helenske spomenike spada stup naden kod
Besnagara u drzavi Gwalior, iz godine 140. pr. n. e. sa napisom: ,,0vaj
je Vasudevin (Visnuov) stup sa likom (ptice) gar u d a postavio Helio-
dor, sin Dionov, obazavalac ViSnua i stanovnik Taksile, koji je do3ao
kao helenski poslanik velikog kralja Antalkida kralju KaSiputri Bha-
gabhadri, koji je tada sretno vladao u Cetrnaestoj godini svoje kraljevske
vlasti'4

Prema buddhistickoj hronici Mahavamsa prisustvovao je 157. g. pr.
n. e. ,,vrhovni sveéenik Jonjana iz okolice Aleksandrije, glavnog grada
zemlje Jonjana, s pratnjom od trideset hiljada svecenika“ polaganju
temelja velikom hramu koji je podigao kralj Dutthangamini na Cejlonu.

Najvazniji knjizevni spomenik saCuvan iz tog vremena vezan je
zaime Menandra, kojije poCetkom 2. st. pr. n. e. vladao samostalno
u Sagali u Pandabu, poSto se je otcijepio od Baktrijskog kraljevstva.
Oko 155. g. Menandar je pokuSao da zauzme vece dijelove Indije, ali
mu to nije uspjelo. Kasnije se je obratio na buddhizam, a o njegovim
dugim raspravama s buddhistickim mudracem Nagasenom svjedoCi nam
djelo Mttinda-panha (,,Pitanja Menandrova”), koje u pali knjiZzevnosti
predstavlja najstariji compendium buddhisticke filosofije, pa je
kao takvo uniSlo u ranu kanonsku knjizevnost. — 1937. g. pronaden je
relikvijarij sa natpisom iz pete godine vladavine ,maharade Me-
nan dr att (,Mined rasa maharagjasa“), gdje se hvali
njegova privrzenost buddhizmu. Plutarh kaZe za njega: ,,Menandar
je uZivao toliki ugled zbog svoje pravednosti, da su se indijski gradovi
otimali oko njegovik posmrtnih ostataka i podizali mu spomenike4'
(Moralia, 821. D, E.).



84 C. Veljagié

Milinda-pariha po€inje ovim rijeCima: ,,Kralj Menandar pode u
Sagalu, grad koji je slavan od starine, k N&gaseni, mudracu svjetskog
glasa, kao $to duboka Ganga teCe u duboki Okean#

O zvani¢nim indijskim poslanstvima u Rimu govori se u doba
Augusta, Trajana i Marka Aurelija, a kasnije u Bizantiji u doba Kon-
stantina, Julijana i Justinijana. Koliki je interes vladao za njih, svjedoCe
tadasnji pisci i popularne uspomene koje su se zadrzale do u Srednji vijek.
Najpopularnija od tih uspomena vezana je za ,,grob indijskog mudraca4}
u Ateni. Taj je mudrac spadao u poslanstvo koje je indijski vladar
»Pandion4 (Strabon 719) poslao cezaru Augustu s porukom napisanom
na helenskom jeziku, gdje indijski vladar nudi Augustu Slobodan prolaz
kroz svoju zemlju na kojugod stranu Zeli. Indijski mudrac koji je doSao
s poslanstvom zapamcen je pod imenom ,,Zarmanohegas4tili ,,Zarma-
rohenes#4 Dion Kasije ga naziva jednostavno ,Zarmaros#4 a pretpo-
stavlja se da dodatak ,,-henes4potjece od plemi¢kog naslovak han .—
DoSavsi do Atene, taj se je mudrac, kao i Aleksandrov pratilac Kalan,
sam spalio na lomaci. Strabon objaSnjava njegov postupak ovako:
Neki se spaljuju jer su nesre¢ni, a ovaj je to ucinio od srece, jer mu je
do tada sve iSlo po zelji, a sada ho¢e da umre, ,,da mu se u oklijevanju
ne bi dogodilo Stogod nepoZeljno. Tako je radostan govorio prije nego
se je spalio44 Na grobu mu pise: ,,Ovdje poCiva Zarmanohegas, Indijac
iz Bargose, koji se je preselio u vjeCnost po starodrevnom obicaju
Indijacadh.

Za romanticnu atmosferu u Rimu toga vremena zanimljiva je i
Plinijeva vijest o prvom cejlonskom poslanstvu (Hist. nat. VI. 24):
Rimljanin Amnije Plokam, ploveéi oko Afrike, bio je zanesen vjetrom
do Cejlona, koji naziva ,insula Taprobaned4iprema pali nazivu
Tambapanni, Sto oznaCuje ,tamne listoved ili slojeve bakra kojima
taj otok obiluje. Tamo je boravio Sest mjeseci ,uzivajuéi blagonaklo-
nost gostoljubivog vladara ... a kasnije je o svemu tome pri¢ao Rimlja-
nima i Cezaru#t Prema njegovom izvjeStaju tamo ,,nitko nije rob .. ., a
vladare biraju iz naroda po starosti i blagosti ¢udi izmedu onih koji
nemaju djeced Vjerojatno pri tome misli na buddhisticke askete, jer
je prema veé citiranoj cejlonskoj hronici Mahdvamsa priblizno u to
doba na Cejlonu vladao Ananda-Gamani, koji je pokuSao da zakonom
zabrani ubijanje Zivotinja. — Nakon Plokamove pustolovine stiglo je
u Rim cejlonsko poslanstvo koje je predvodio ,,knez Rahia#4

U posljednjem stolje¢u stare ere vazan je izvor novih vijesti bio
Aleksandar Polihistor. Fragmenti iz njegovog izgubljenog
djela o Indiji, sauvani kod kasnijih aleksandrijskih pisaca, osobito
kod Klementa i Eusebija zanimljivi su osobito po detaljnijim vijestima
0 rasprostranjenosti u Baktriji i Persiji indijskih ,,samana#4 kako on
naziva gimnosofiste prema pali i prakrtskom nazivu samana za

g Strabon, XV. 719. — Usp. motiv Schillerove balade Der Ring des Polykrates.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 85

redovnike i askete. Govori o buddhistima, o gjainskim isposnicima, a i
0 popularnom hinduizmu i njegovoj mitologiji.

Prve vijesti o Indijcima koji stalno borave u Aleksandriji nalazimo
kod retora Diona Hrysostoma (1. st n. e), koji u svojim
govorima Cesto hvali Indijce i istiCe srodnost njihove kulture s helenskom.
U 32. govoru, odrzanom u Aleksandriji, Dion medu svojim sluSaocima
pozdravlja ,,ne samo prisutne Helene i ltalce, Sirijce, Libijce, Kilikijce
1one koji Zive u jo$ daljim zemljama, nego i Baktrijce, Skite, Persijance
pa i neke Indijce koji ovdje stalno borave#t — U 53. govoru kaze Dion:
»1ako Indijci na svom nebu ne gledaju iste zvijezde, oni ipak na svom
jeziku pjevaju o patnji Prijama i Andromahe (oCita aluzija na ,,Ramaya-
nu4) i o slavi Hektora i Ahileja (sli¢nost s junacima ,,Mahabharate4).
Ovdje je potrebno napomenuti u vezi s tumacenjem indijske mitologije
kod naSih anti¢kih pisaca da vjerojatno od Megasthena potjeCe identi-
fikacija indijskih bogova Vidnua i Sive (ili Rudre) s Dionisom i Hera-
klom. Ta komparativna teorija dobiva i svoju prakticku vrijednost u
legendi koja istovremeno nastaje, da su Dionis i Herakle u mitskim
vremenima osvajali Indiju i donijeli tamo specifichu kulturu srodnu s
helenskom.

Historiografi u prvim stoljeima nade ere nastavljaju sjedne strane
s kritiCkim rezimiranjem vijesti iz starijih izvora o Indiji u sklopu svojih
sve Sirih kozmopolitskih historija. Tu se istiCu Strabon i Diodor iz
Sicilije u doba Augustovo, za tim Plinije, Kvint Kurcije, pa Plutarh
na prelazu iz 1. u 2. st. n. e., te Trog Pompej i Justin. Posebno mjesto
zauzima u 2. st. Arijan, Ciji je opis Indije, uklju¢en u ,,Anabasu4 na
osnovu starijih pisaca, znatno opSirniji od Strabonova i Plinijeva. —
Prema jednom modernom komentatoru Arijanovo djelo za svoje doba
predstavlja najbolje svjedoCanstvo ,privlacnosti koju je za ondaSnju
iscrpenu civilizaciju imala daleka Indija, koju anticki svijet poCinje tada
sve bolje upoznavati“§.

Zemljopis Klaudija Pompeja predstavlja uzor preciznosti
ondaSnjeg nau¢nog poznavanja geografije o Indiji.

Nekoliko kracih izvoda moze nam ovdje pokazati koliko se je
u meduvremenu znanje o Indiji proSirilo i produbilo u pojedinostima,
osobito na podrucju kulturnog interesa.

Plinije (Nat. hist. VII. 2) pise: ,,Njihovi filosofi, koji se nazivaju
gimnosofistima, stoje od izlaska do zalaska sunca i promatraju sunce
netremice. Cijeli dan stoje na uZzarenom pijesku na jednoj nozi4

Cicer on (Tuse, quaest. V.): ,,Oni koje smatraju mudracima
Zive goli i podnose bez bola kavkaski snijeg i zimsku studen. A kad
se u vatri spaljuju, izgaraju bez uzdaha#4

A p u lej, koji je kao i Plutarh vaZan prvenstveno za upoznavanje
egipatskih misterija, kaze za indijske gimnosofiste: ,Ja im se osobito
divim. Sposobnost se tih ljudi ne sastoji u gajenju loze, ni u cijepljenju
stabala, ni u oranju zemlje ... Ne skupljaju zlato, niti krote konje i

6 P. Chatraine, Anien, Ulnde — Paris 1952 (Collect, des Universites de
France) — str. 5.



86 C. Veljagi¢

bikove, ne strigu ovce i ns vode koze na pasu. Cime se onda bave?
Mjesto svega toga, zanimaju se samo jednim. Njeguju mudrost, jednako
stari uCitelji kao i mladi uCenici. Najvise hvale zazor prema tromosti
duha i dokolici“ (Flor.). Dalje opisuje pojedinosti njihova svakodnevnog
Zivota i Skolovanja. Ovdje ¢emo se na tu temu osvrnuti kasnije, u opSir-
nijem prikazu kod Porfirija.

Filosof Numenijeiz Apameje (oko 150. g. n. e.), neza-
dovoljan stanjem filosofije svog vremena, polazi u potragu za Cistim
izvorima znanja, pa nalazi kod brahmana i Magijaca osnovne misli
Platonove filosofije (Eu seb Praep. evang. IX. 7), slicno obnovitelju
neopitagorovske filosofije Apoloniju iz Tijane.

Krs¢anski pisae Klaudije Mamertin poziva se u svojim
dokazima o besmrtnosti duSe na ZarathuStru i indijske brahmane
.in defensionem veri“ (De statu animae, Il. 8).

Okolnost da se indijska mudrost gleda kroz prizmu i posredstvo
iranskih tradicija, potpuno je prirodna u to doba. Najstarije vijesti o
Zarathustri i iranskim Magijcima potje€u iz vremena prije Herodota
od Lidijca Ksantha. Notorno je da je Herodot kao historiar rata
protiv Persije bio pristran u pogledu kulturnih veza s tom zemljom, dok
je s druge strane do nekriti¢nostipodloZanegipatskomutjecajuimentor-
skom stavu koji u to doba Egipcani po€inju nametati Helenima, nazi-
vajuci ih nedozrelom djecom? i uvjeravajuci ih da je cijela helenska
kultura, po€evsi od svijeta bogova, egipatskog porijekla. Egipéani su
u borbi protiv Persije, koja u to doba ulazi u kriti€nu fazu, racunali na
vojnu pomo¢ Plelena protiv zajednickom neprijatelju. Ne samo helen-
skim placenicima, nego i mudracima i historicarima, kao Sto su bili
Solon, Thalet, Pitagora, pa i Herodot, Egipat tada otvara sva vrata.

W. Jaeger smatra da je Aristotel svoje rano djelo Peri philosophias
napisao u Aziji, na dvoru Hermije u Asu, prije nego $to je postao ucitelj
Aleksandrov i kao takav bio primoran da vodi racuna o neprijateljskom
stavu na Filipovu dvoru prema Persiji. Noviji istrazivaCi u djelu Peri
philosophias nalaze mnoge elemente koji odgovaraju ,renesansi zoro-
astrovskog duhaiC Cijim se nosiocem smatra Akademija, a posebno
Platonov ulenik i Aristotelov saufenik Eudokso iz Knida$d.

Kao $to Herodot u spomenutim okolnostima ne spominje Zara-
thustru, talco ga kasnije ignorira i Strabon, kad se u 1 st. pr. n. e. javlja
novi nacionalistiCki val u carstvu Arsakida u Persiji, a ,,Zoroastrov
duh postaje opasnost za helensko-rimsku civilizaciju“9. Ta se opasnost
nije dala izbjeci. Persijanci nisu osvojili samo Egipatsku drZavu, nego
su u isto doba zavladali i Babilonom kao i ostalim podruc¢jima Bliskog

7 Rijeci egipatskog svecenika Solonu: ,,O Solone, Solone. Yi ste Heleni
uvijek djeca, Helen nije nikada starac™ (u Platonovu Timejit).

8 Usp. W. Jaeger, Aristoteles, Berlin 1923. (osobito Il. dio: Wanderjahre,
str. 108 i d.). O Eudoksu iz Knida i njegovu odnosu prema Platonu usp. osobito:
j. Bidez i F. Cumont, Les Mages hellenises, Paris 1938, knj. I., str.str. 11—13; S.
Petrement, Essai sur le dualisme chez Platon, les gnostiques et les manickeens, Paris
1947, str. 16—30.

9 Bidez—Cumont, Les Mages Hellenists, str. 22,



Heienski i rimski izvori znanja o Indiji 87

Istoka. Haldejci, nomadsko pleme koje je stolje¢ima ugrozavalo bezbjed-
nost babilonske drZave, sada postaju samozvani nosioci kulturnih tradi-
cija Babilona, drevne nauke o zvijezdama i usudu koji odreduju njihovi
zakoni. U ranu helensku povijest Haldejci tako ulaze kao svecenicka
kasta poput egipatske ili brahmanske, a u prvom redu kao najuZi savez-
nici medijskih Magijaca, koji u Persijskom carstvu pretendiraju na iste
funkcije. — U Strabonovo doba ,,sve veca otkriéa o legendarnoj mudro-
sti naslijedenoj s Istoka obuzimaju duhove obrazovanih Rimljana).
Ye¢ u slijedeéoj generaciji piSe Plinije u svom opSirnom prikazu
iranske magije (Hist. nat. XXX. 2, 4): ,,Hermip je marljivo pisao o
cijeloj (magijskoj) vjestini i komentirao dvjesto hiljada Zoraostrovih
stihova. ..\ U Aleksandrijskoj je biblioteci pod imenom Zarathustri-
nim bilo katalogizirano dva milijuna redaka. Usporedo s ovakvim
razvojem dogadaja August i Tiberije protjeruju egipatske bogove iz
Rima zbog nemorala, a egipatska mudrost se sve vise proglasava kompi-
latorskom i dekadentnom.

U daljem razvoju znanja o Istoku i njegovoj dubljoj proslosti
Indija dobiva sve izrazitiju prednost, pa i ZarathuStra konacno biva
proglasen indijskim ucenikom, kao Sto je u ranijim stolje¢ima bio smatran
haldejskim. Ve¢ je Ktesija iz Knida, koji je o Indiji pisao neposredno
poslije Herodota, Zarathustru pogreSno identificirao s baktrijskim
kraljem koji je ratovao sa Semiramidom.

Karakteristicnu interpretaciju indo-iranskog odnosa u ocima
kasne antike nalazimo kod rimskog historicara Amiana Marce-
lina (4. st. n. e.): U Mediji se nalaze plodna polja Magijaca, o sekti i
nauci kojih je raspravljao Platon. Njihova ,misticka rijec. .. sadrZi
najvjerniji kult bogova44 a toj je nauci ,,u ranim vremenima mnogo
StoSta dodao Baktrijac Zaroastar iz haldejskih tajnih nauka. .. U Zelji
da prodre u tajne Indije, on se je povukao u Sumsku tiSinu, gdje se
uzviSeni duhovi brahmana napajaju spokojnom Sutnjom. Tu je uspio da
po njihovim uputama stekne znanje o kretanju svijeta i zvijezda, a i o
Cistim vjerskim obredima (XIXII. 6,32—33). — Pod ,,Cistim obredima4}
misli se tada na beskrvni kult vatre i svjetlosti, ne fizi€ke vatre i suncane
svjetlosti, nego svjetlosti uma, 10 g o sa, Ciji je pravilni izraz spoznaja
mudraca. Ta se mudrost moze posti¢i savladivanjem zabluda i strasti,
kako istiCu filosofski pisci tog vremena.

Vijesti o oponaSanju indijskih fakira u kinic¢koj Skoli
potjeCu priblizno iz 2. st. n. e. Tada se po fakirskim vrlinama spominje
neld Peregrin. Najistaknutiji i vjerojatno posljednji sljedbenik te kini-

100 Cumont, Die orientalischen Religionen ..., str. 41.

xl) Semiramida je za Helene postala legendarna li€nost o koju se vezuju sve
nepouzdane vijesti o babilonskoj povijesti u najstarije vrijeme. Ktesija joj je u svom
djelu o Persiji pripisivao i osnutak Babilona. Ime Semiramida potjee od asirske
kraljice Sammuramat, oko 800. g, st. e. ~ Babilon se spominje prvi put u natpisu
kralja Sargona u 18. stoljecu stare ere. Pogreske prvih helenskih historiografa na ovom
podrucju ispravio je ve¢ babilonski sveéenik Beros po¢etkom 3. st. stare ere, koji je
na helenskom jeziku pisao povijest svoje zemlje. U isto je vrijeme egipatski sveéenik
Manetho pisao heienski egipatsku povijest. Od obojice potjeeu i vrijedni podaci o
religiji i.pozitivnoj nauci u tim zemljama, na koje se pozivaju kasniji anticki pisci.



88 C. Veljati¢

Cko-fakirske tradicije bio je kinik Salustije u 5. st. n. e. O njemu opSir-
nije pise posljednji starjeSina platonske Akademije Damaskije u svom
Zivotu Isidora. Salustije se je, prema tim vijestima, druzio s indijskim
brahmanima u Aleksandriji, iako su nekr§éanski kultovi tada ve¢ odavno
imali konspirativni peCat, a u vrijeme Isidorovo sljedbenici Akademije
iselili su se u Persiju, poSto im je Julijan Apostata zatvorio Skolu. — Za
Salustija se kaZe da je sjedio na Zaru neosjetljiv za studen i toplinu, tako
da je izazivao divljenje i medu Indijcima. U doba progona Damaskije
mu je omogucio da se na neko vrijeme skloni kod njegova prijatelja,
dalmatinskog kneza Markelina.

Pojava romana u antickoj knjiZzevnosti neposredno je vezana za
pohod Aleksandra Velikog na Istok. Prvi je roman te vrste Zivotopis
Aleksandra Velikog od Pseudo-Kallisthena. lako je Aleksandrov pratilac
Kallisthen stradao prije nego je stigao u Indiju, jer je pao u nemilost,
ipak se vijesti o Indiji u kasnijim vremenima velikim dijelom osnivaju
na torn romanu, Ciji je apokrifni rukopis u glavnim crtama postojao ve¢
u 1 st stare ere, a kasnije je dopunjavan u raznim varijantama. Fanta-
stiCne epizode mogle su se prirodno povezati najzgodnije za Indiju kao
zemlju svakovrsnih Cudesa. Novije komparativne studije ustanovile su,
medutim, da niz takvih fantasticnih motiva u raznim romanima kao
novoj knjizevnoj wvrsti helenistickog vremena odgovaraju tipicnim
indijskim temama srodnih knjizevnih vrsta (motiv ljubavi medu bilj-
kama-stablima i povijusama — ljekovita svojstva tog bilja, neobi¢na
obiljeZja indijskih boZanstva, kult stabla koje govori iizrie proroeanstvo
Aleksandru Velikom u Indijskom hramu). Isto se tvrdi i za strukturu
romana, ispreplitanje avanturistickog putopisa glavnog junaka i dugih
epizoda.

Nije moguce ustanoviti kad je nastao najstariji indijski roman.
Kasniji indijski romanopisci, Ciji je identitet bilo moguce odrediti,
svrstavaju se priblizno u 7. st. n. e. (Bana, Dandin i dr.). Oni sami
spominju kao najstariji roman djelo Brhatkatha, €iji se autor Gunadhya
smatra isto tako starom i legendarnom li€noS¢u kao i redaktori Veda
i najstarijih eposa, Vyasa i Valmiki. S obzirom na neizvjesnosti datiranja
indijskih romana, pojavila se je joS u 19. st. , kriticka“ tendencija da se
pretpostavi da je helenski roman, usprkos svoje kasne pojave i okolnosti
pod kojima je nastao u helenisticko doba, djelovao na razvoj te knjizevne
vrste kod Indijaca, a ne obrnuto. Detaljnija analiza motiva u heleni-
stickom romanu dovela je naknadno neke istraZivace do obrnutog
zakljuCka, da je helenski roman nastao pod indijskim utjecajem. Naj-
poznatiji evropski historicar indijske knjizevnosti u ovom stoljecu,
M. Winternitzl), pokuSao je da nade srednje rjeSenje, prema kojemu
su pojedini motivi postepeno prodirali iz Indije, direktno i kroz persijsku
knjiZzevnost, u evropsku kasnu anti¢ku i ranu sredovjekovnu knjizev-
nost. U najnovije vrijeme ponovno se javlja tvrdnja da je teza o indij-
skom porijeklu evropskog romana ,,plauzibilnaifi i da su je raniji autori,
medu njima i Winternitz, odbijali ne zalazeéi u argumentaciju, zbog

1)) Geschichte der indischen Literatur, Ill. knj., sir. 371—373 (Leipzig 1920).



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 89

toga ,,Sto se u osnovi joS nismo oslobodili onog 'klasi¢nog’ stava, koji
je uvijek bio spreman da a priori prihvati vjerojatnost helenskog utjecaja
u Indiji, dok je u obrnutom slucaju pretpostavljao i najnevjerojatnije
okolnosti indijskom porijeklu ili utjecaju, kao da bi takav utjecaj trebalo
da znaCi neke vrste poniZzenje za neprikosnovenu veli€inu i originalnost
helenske kultureul3).

U romanu o Aleksandru Velikom osobito je dio o Indiji (3. knjiga
Pseudo-Kallisthena) dozZivio zanimljive izmjene i dopune. U 4. st
n. e. koristio ga je egipatski biskup Paladijeza svoje djelo o Indiji
i brahmanima, a milanski biskup Ambroz je priredio slobodni latinski
prijevod Paladijeva djela. Ta je knjiga, Dicta Sancti Ambrosii de vita
Bragmanorum, ostala kroz cijeli Srednji vijek najpopularnije djelo o
indijskoj mudrosti. | Paladijev i Ambrozov spis proZeti su shaznim
stoi¢ko-krs¢anskim tendencijama u opisu idile ,,prirodnog Zivota“,
Ciji su propovjednici sami indijski asketi (slicno kao u apokrifnom
spisu koji su pod naslovom Ezur-veda u doba prosvjetiteljstva jezuiti us-
pjeSno podvalili Voltaireu). — Na jednom se mjestu u Paladija indijski
mudrac Dandamin sam izri€ito poziva na stoiCke uzore u razgovoru
s Aleksandrom.

Ne manje popularan od romana o Aleksandru bio je i ostao do
u Novi vijek Heliodorov ljubavni roman o Etiopljanima, napisan
u 3 st. n. e. u duhu neopitagorovskog i neoplatonovskog ¢udoreda i
idealizma. Za naSu je temu vaZan po jednoj tada aktualnoj usporedbi:
U 10. knjizi Heliodor usporeduje etiopske gimnosofiste s indijskima
po asketskim vrlinama. Novija su istraZzivanja potvrdila da se je Zivot
kini¢kih filosofa podudarao u mnogome s principima etiopskih gimno-
sofista.

Filostrat (170.—245.) u svom Zivotopisu Apolonija iz Tijane
koji takode spada u podrucje romanti¢ne legendarnosti i cudotvorstva,
opisuje etiopske ,,gymnoe*“ kao nosioce iskvarene i odrodene indijske
mudrosti. Nasuprot tome tvrdi da je Apolonije, kao ranije Pitagora,
iSao0 u Indiju da traZi izvore Ciste mudrosti. Tu pitagorovsku mudrost
Filostrat naziva ,,indijsko-helenskom*, a suprotstavlja je niskim okul-
tistickim vjeStinama Egipéana koje smatra ,,onecis¢enim zbog umorstva
koje su izvrsili ti prognani potomei Indijaca4 (1. 20). Apolonije tvrdi
da je u indijskim samostanima upoznao Cetverovrsno ucenje mudraca:
o dusi i njenom preporadanju, o ispravnom Zivotu, o svemiru i njegovim
osnovnim principima, o boZzanskom umu koji vlada svemirom.

Usporedba etiopskih i indijskih gimnosofista postaje popriSte
ideoloSke borbe neopitagorovaca protiv kinika o tome koja je Skola
nosilac autenti¢nih istoCnih utjecaja. Problematika ove vrste bila je oito
vrlo bliska i stoi€koj 3koli, ve¢ s obzirom na istocno porijeklo njenih
glavnih predstavnika.

Odjek te polemike nalazimo i kod satiriGara Lukijana (2. st
n. e.). On je na mnogim mjestima izrazio svoje simpatije prema barba-3

3 L. Alsdorf u Orientalische Literaturzeitung, Berlin, Deutsche Akademie
der Wissenschaften, 55. god., br. 3/4, 1960.



90 C. Veljagi¢

rima. Isticao je miSljenje svog vremena cla je filosofija uopc¢e doSla od
barbara, i to od Indijaca preko Egipta u Heladu. I po njegovu je misljenju
nauka etiopskih gimnosofista, a pogotovo njihovih lielenskih i rimskih
sljedbenika samo degenerisan oblik indijskih uzora. U zbirci Lukijanovih
pri€a o Skitu Toksarisu nalazimo primjer filosofa Demetrija koji se je
odrekao imetka, pa otiSao u Indiju i tamo medu brahmanima proveo
ostatak Zivota.

U 17. st. (1668.) izdao je Edoardus Bissaeus u Londonu Paladijevo
spomenuto djelo De gentibus Indiae et Bragmanibus, gdje je ukljucio
i niz drugih citata o Indiji od vaznijili antickih autora. U uvodu svom
djelu Bissaeus kaZe za Lukijana ovako: ,Lukijan, koji nije Skrtukri-
tici filosofa, naziva brahmane bogom obdarenima i ne smatra nijednu
drugu vrstu ljudi dostojnom da se ubroji u red filosofaZ4

Medu djela antickih pisaca, na koje je indijski utjecaj bio
najdublji i najozbiljniji, spada spis Plotinova ucenika i nasljednika
Porfirija (3. st),O suzdrZljivosti4 (Be abstinentia). Tu se Porfirije,
u poglavlju posveéenom Zivotu indijskih ,brahmana i samanea4ti razli-
kama koje medu jednima i drugima postoje, poziva na vrlo vrijedan iz-
vor, na sirijskog gnostika Bardesana, koji se je ,,druzio s onim Indijcima
§to ih je Damadim poslao Cezaru4N). Na osnova tih i srodnih vijesti
Porfirije daje opis iz kojeg ovdje dajemo skracen izvod:

sBrahm ani ne zive pod kraljevskom vlas¢u, niti vrSe bilo-
kakve poslove s drugima. Oni medu njima koji su filosofi Zive ili u
planinama ili pored rijeke Gange. Hrane se piodovima koje zemlja
neprestano proizvodi. Okusiti neSto drugo, a pogotovo taknuti hranu
Zivotinjskog porijekla, smatraju najve¢om negistoom koju ne razlikuju
od bezboStva. Brahmani uopée ne podnose Zivot u zajednici ni mnoge
rasprave, a kad ipak dode do toga, onda se naknadno povuku u samoéu
na duZe vremena i ni s kim ne govore .. .4

»Samanei postaju redovnici izborom. Kad netko hoce da bude
primljen u njihovu zajednicu, odlazi kod starjeSine grada ili sela, pa se
pred njim odrekne svih svojih dobara i imanja. Za tim se oS$i3a i obuce
redovniCku mantiju. Ne obaziru¢i se vise na Zenu ni djecu, ako ih ima,
kao da mu viSe nista ne pripada, odlazi samaneima. Vladaru ostavlja
odgoj djeee, a rodbini brigu za Zenu. Takav je Zivot samanea. Zive
izvan grada i cijeli dan provode u raspravama o boZanskim stvarima.
Tamo im kralj podize hramove i domove kojima upravljaju ekonomi.
Kralj daje odredene zalihe namirnica za one koji se tu skupljaju. Hrana
im se priprema od riZe, kruha, plodova i uljarica. Kad udu u dvoranu,
samanei na znak zvona recituju molitve, a kad s tim zavr3e, na ponovni
znak zvona posluga dijeli rizu pojedincima u pruzenu zdjelicu (dvojica
nikad ne jedu iz iste posude). .. Nakon $to pojedu, brzo se vracaju u
svoja boraviSta. Svi Zive bez Zena i posjeda. | samanei i brahmani
uzivaju toliki ugled kod ostalih, da i kralj katkada dolazi k njima i
moli ih.>.da mu savjetuju kako da postupi%

Dalje Porfirije opisuje njihov stav prema Zivotu i smrti.4

1) Cezar Antonin Pije (133.—161.).



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 91

Ovaj opis Zivota pripadnika asketskih redova i njihovih osnovnih
stavova prema svijetu odgovara opisima koje nalazimo osobito u buddhi-
stickoj knjizevnosti nastaloj nakon 5, st. stare ere u Indiji, gdje se spo-
minju ,,dvorane za diskusijes (sansk. i pali sabha), koje su podizali
razni vladari i dobrotvori i gdje su se slobodno sastajali predstavnici
raznih sekti i Skola. U vezi s opisom takve dvorane, koju je kraljica
Mallika podigla u mjestu Savatthi u Buddhino doba, pise Buddhaghosa
u svom komentaru Potthapada-sutte, koja je tu nastalaly, da su u
okolini te dvorane podignute kasnije i druge diskusione dvorane i gra-
devine u cast slavnim uciteljima raznih nauka. Jedan od najpoznatijih
modernih prevodilaca i komentatora pali knjizevnosti, T. W. Rhys
Davids, istim povodom primjecuje: ,,Sama Cinjenica da su podizane
takve zgrade jo$ je jedan dokaz o slobodi misljenja u isto€noj dolini
Gange u 6. st. stare ere“¥®. — S druge strane, Porfirijev nas opis snazno
podsjeca na opise danaSnjeg zivota u buddhistickim samostanima sekte
zen u Japanu, koju je u posljednje vrijeme popularizirao na Zapadu
prof. D. T. Suzuki u svojim esejima. Ovaj opis isto tako vjerno odgovara
praksi koju i danas susrecemo u zemljama theravada buddhizma
(u Burmi, Sijamu, Cejlonu i dr.), a i u detaljnim opisima kineskih puto-
pisaca_i hodocCasnika u Indiji u ranom Srednjem vijeku.

Sto se ti€e Plotinove neoplatonske skole, kojoj pripada Porfirije,
ona je po svojim doksografskim postavkama bila nesumnjivo daleko
bliza duhu indijske filosofije nego neopitagorovska, koja je ostala tipi¢ni
predstavnik iranskog mazdaistickog dualizma. U doksografske argu-
mente o tome nije ovdje moguce ni letimi¢no zalaziti. Zadovoljit ¢emo
se napomenom iz Porfirijeva djela o Plotinovu Zivotu, da je Plotin u Skoli
svog uCitelja Ammonija Sakka u Aleksandriji ,toliko napredovao u
filosofiji, da je zaZelio prouciti persijske metode, a i sistem usvojen
kod Indijaca“. U tu seje svrhu pridruzio Gordijanovu pohodu na Persiju,
odakle je imao namjeru stici u Indiju, ali se je taj pohod izjalovio.

U ranoj kr8éanskoj knjizevnosti, kod Klementa Aleksandrijskog
(2. st.), Eusebija (3. st.) Jeronima i Hipolita (4. st.), nailazimo na nove
izvore vijesti o Indiji, preteZzno gnostickog porijekla. 1z istih su izvora
dobrim dijelom crpli neopitagorovski i neoplatonovski pisci tih vremena,
osobito Filostrat i Porfirije.

Kod Svetog Jeronima nalazimo legendu o Buddhinom
nadnaravnom rodenju, koja potjeCe iz vjerskih izvora tadaSnjeg ma h a-
y an a buddhizma. U Srednjem vijeku legenda o Zivotu Buddhe poste-
peno se uskladuje s krSéanskim tradicijama, pa tako nastaje prica o
Barlaamu i Joasafu, gdje se je kroz persijski prijevod i druge posredne
prerade ime Bodhisattva preobrazilo u Joasaf. Ta je prica doprla i u
nadu srednjovjekovnu knjiZzevnostI).

Na vaznost Hipolitova antiheretickog djela Philosophumena
(katéd macmv aipéoewv £leyxo¢) za naSu problematiku upozorio je u

I Prijevod ovog govora sadrzan je u mojoj Filozofiji istocnih naroda, knj. I.

ie) Sacred Books ofthe Buddhists — Oxford University Press — Vol. I, p. 244,

17 Vidi o tome ¢lanak Svetozara Petrovi¢a, Jugoslaveni i Indija u Republici
1955, br, 6,, str. 383—4.



92 C. Veljagi¢

posljednje vrijeme osobito Jean Filiiozat u iscrpnoj komparativnoj
analizi poglavlja o brahmanima i njihovoj nauci®. Hipolitov prikaz nije
ponavljanje starih vijesti o Indiji nego originalno svjedoCanstvo inten-
zivnih odnosa medu Rimom i JuZznom Indijom, odakle te vijesti potjecu.
Na osnovu poredbenih citata iz upaniSada Filliozat dokazuje da nauka,
koja se u Hipolitovu djelu pripisuje odredenoj brahmanskoj Skoli na
obalama Tungabhadre, odgovara autenti€nim izvorima. Na kraju
svoje studije Filliozat se vraca na jedno od najspornijih pitanja moder-
ne komparativne filosofije na ovom podrucju, na pitanje 0 mogucnosti
indijskih utjecaja na Plotinovu filosofiju, uzimajuci u obzir cinjenice o
»dovoljno specificnim i potpuno ta¢nim prikazima upaniSadske nauke
u Rimu u 3. st.“1

Navest ¢emo ovdje nekoliko izvoda na osnovu kojih se mogu
pravdati ovakvi zakljucei:

»,Kazu da je bog svjetlost, ne ona koja se osjetno zamjeéuje, kao
sunce i vatra, nego je za njih bog 10 g 0 s, ne u smislu osjetnog sklopa
nego spoznaje, a po njemu mudraci shvaéaju tajne prirode. Tu svjetlost,
koju nazivaju boZanstveni logos, spoznaju samo brahmani, jer su
samo oni odbacili isprazno mnijenje koje je krajnji veo duse“.

»Kao netko tko je navukao na sebe ovnujsku koZu, brahman
izlazi iz tijela u koje je obuCen, da bi jasno ugledao taj 10 g 0 s nazvan
bogom . .. Kad odloZe tijelo, brahmani su kao ribe kad skoce iznad
vode i u Cistom zraku ugledaju sunce“.

U tijelu se vodi rat (smatraju da je tijelo puno neprijatelja), pa se
protiv njega bore kao protiv neprijatelja pravilnim oruZjem, kako smo
ranije rekli (t. j. askezom). .. KaZzu da su svi ljudi zarobljenici svojih
urodenih neprijatelja — probavnih i spolnih organa, prozdrljivosti,
srdzbe, veselja, Zalosti, poZude i ostalih4®).

Usporedimo s time nekoliko mjesta iz upaniSada i epske knjizev-
nosti u Indiji tog vremena:

»Zlathom je ploCom istini prekrito lice, a ti ga, boze svjetlosti,
odastri, da ga ugledam ja $to se za istinom ravnam ... O Sunce, potom¢e
svemirskog oca, rasprostri zrake, pa im saZzmi sjaj, da ti ugledam oblicje
ponajljepSe. Ma Cije da je to lice, to isto sam ija“ ISa-upanisad).

U Visnu-purani (V. 1, 70) govori ,uspavana Yoga (Yoganidra) o
velikoj iluziji (maya) ViSnua kojom je cio svijet zaveden u tamu zablude
zbog neznanja#

,»Niski ljudi, koji €ine zlo, bezumnici zavedeni iluzijom ne dostizu
do mene4t (Bhagavad-gita, VII. 15).

1B Les relations exterieures de Vinde, I. 2., La doctrine brahmanique a Rome
au IIT stick — Pondichery, Institut frangais d’indologie, 1959.

B L. Alsdorf u prikazu ovog djela u Orientalische Literaturzeitung, br. 3/4
1960. — Za navode u nastavku ovog prikaza nisam mogao Koristiti Filliozatovu
studiju koja mi je poznata samo iz recenzija.

S. Hippolyti Episcopi et Martyris Refutationis omnium haeresium librorum

decem quae supersunt— L. Duncker et F. G. Schneidewin, Gottingae 1859. —
Liber 1. 24.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 93

U Katha-upanisadi bog podzemnog svijeta Yama ,0pisuje onu
vatru koja je pocetak svijeta“ Naciketi (I. 1, 15). ,,Tamo ne sja sunce ni
mjesec ni zvijezde, gdje onda moZe biti ta vatra? Sve sija tek nakon te
sjajne svjetlosti“. ,,Kako onda mogu to doznati? Sjaji li sama po sebi,
ili sija u refleksiji?“, dopunja ovo pitanje komentator (Il. 2, 14"45). —
U posljednjem poglavlju upaniSade, ta se svjetlost svodi na atman-logos,
u recenici koja zvuci gotovo descartesovski: ,,Ni govorom, ni mislju ni
okom ne moZe se zahvatiti. Kako ga moZe shvatiti drugi osim onoga
tko kaze: On jeste’ “ (Il. 3, 12).

,OdjeCu izdrtu kao Sto odbaci Covjek, jer novu uzima promjenu,
tako i tjelesnost troSnu napusta i zdruZuje se s novim tijelimad (Bhaga-
vad-gita, 1L 22).

L2unutarnje biée {atman) .. .treba izvuéi iz tjelesnosti kao vlat
iz lista trstike, silom*“ (Katha-upani®ad, 1L 3, 17).

»Pa ipak, usprkos trudu mudraca, razorna ljudska cula nasilno
zanose um... Kad Covjek zade u Culnost, tada se privlacnost rada,
iz privlanosti nastaje Zelja, a srdzba iz Zelje. Gnjev zavodi u zabludu,
zabluda brka paméenje. Ta zbrka je propast uma, bezumlje je krajnja
propast. Ali tko svijetom prolazi sa ¢ulima obuzdanim prema strastima
i mrZnji i podloZznim vlasti volje, taj sredenim duhom ide pouzdano ka
smirenju.. . Sto je no¢ za sva stvorenja, to je bdjenje za onoga tko
je sebe ukrotio. Sto je bdijenje za ostale, no¢ je za mudraca kad je
progledao u tisiniiC{Bhagavad-gita, 1L 60—69).

V.

Kad iz danasnje perspektive gledamo odnose helenskog i rimskog
svijeta prema kulturama Istoka uopce, a posebno Indije, cine nam se ne-
vjerojatni stavovi historicara filosofijei kulture koji supod kraj 19. st,,
do velikih arheolo8kih otkri¢a koja su preobrazila naSu sliku antickog
svijeta, vjerovali u romanticnu pretpostavku o aristokratskoj autohto-
nosti helenske misli. Odlu€an je utjecaj u tom smislu imao prvenstveno
autoritet E. Zellera. On je djelovao i na najuvaZzenijeg modernog his-
toricara indijske filosofije, Schopenhauerova ucenikaP. Deussena. Izbje-
gavajuci da zade u problematiku koju smo ovdje ocrtali, Deussen je ra-
dije poSao od suprotne krajnosti kao metodskog kriterija. Indijska
i evropska filosofija predstavljaju za njega dvije paralele koje su, usprkos
znatnim srodnostima u doksografskim stavovima, po svom razvoju
»gotovo isto toliko nezavisne jedna od druge kao da pripadaju razli-
¢itim planetima, a ipak po metodama i po rezultatima pokazuju neo-
bi¢nu podudarnost@).

Uzasveto Deussen vec osjeca potrebu da proSiri pojam nae anticke
filosofije na podrucje ,,zapadnoazijske i evropske filosofijef (westa-
siatisch-europaischePhilosophie), otvarajuéitime barem
principijelno mogucnost neposrednim iranskim utjecajima, koje kon-

2) P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophic, 1. 1, 5. izd., Leipzig
1922., str. 7.



94 C. Veljagi¢

kretno dopusta u prikazu helenske filosofije samo u jednom slucaju,
kod Platona2®.

Bez obzira na objektivnu neodrzivost apriornih pretpostavki
kakva je Deussenova, one su kao radna hipoteza u njegovu slucaju, a i
kod niza drugih indologa koji su ih usvojili krajem proSlog i po¢etkom
ovog stoljeca, metodoloski dale vrlo vrijedne rezultate. lako nije moguce
odrzati tvrdnju o izliSnosti prou€avanja stvarnih povijesnih odnosa
medu dvije kulture, nakon §to su nauc¢no obradena arheoloSka otkri¢a
u 20. st. koja su rasvijetlila prostorne i vremenske veze i odnose izmedu
sumersko-protoindijske prazajednice prije indoevropskih invazija i sredo-
zemnog kulturnog kruga u posljednjem tisuéljecu stare ere, Deussenov
primjer je ipak nepobitno pokazao kako je vazno na podrucju kompa-
rativne filosofije oStro luCiti povijesne veze i srodnosti od bivstvenih
doksografskih analogija. Ovo drugo podrucje ostat ¢e zbog oskudnosti
dokumentarnog materijala, a nemanje i iz neodstranjivih bivstvenih
razloga, od preteZznog interesa osobito za idealne rekonstrukcije filo-
sofskog univerzalizma kojemu u novije vrijeme teZi prvenstveno indijski
neohinduizam.

Svrha ovog rada nije bila da izvodi zaklju¢ke u pogledu metodo-
loskih stavova, nego samo da dade fragmentarni uvid u dokumentarni
materijal prima facie.

Zagreb. C. Veljagic.

SUMMARY
C. Veljati¢: GREEK AND ROMAN SOURCES OF INFORMATION ON INDIA

In the selection and elaboration of fragments for this essay the author was
guided mainly by his philosophical interest in comparative studies.

Part | refers to the period before Alexander the Great and immediately after
his campaign, until Megasthenes: Herodotos, Ktesias of Knidos, Aristotle, Aristo-
xenes of Tarentum (in Euseb. Praep. Ev. XI, 3). The maieutic method of Socrates is
compared to the dialogue of the Buddha with Malunkyaputto (Majjh. 63). The
report of Onesikritos on his visit to Kalanos and Mandanis is quoted from Strabo,
and the fragments of Megasthenes from various sources.

At the end of Part I, information on Pyrrhon of Elis and his travel to India in
Alexander’s retinue is quoted mainly from Diogenes Laertius. A doxographic analysis
of Pyrrhon’s ephectic philosophy is sketched from the viewpoint of a possible Indian
influence. In this light his ephectism appears essentially different from the sceptic
interpretation by Sextus Empiricus. Pyrrhon’s epoche, both in its ethical and poetic
implications, is compared with the reductive method of Buddhist meditation (jhana)
and with the syad-vada of the Jains, considering also their ethical motive of ahimsa.
The importance of a comparison with Husserl in this light is also hinted at.

Part 1l gives a short historical survey of testimonies existing on Indian side
since Chandragupta about the intercourse between India and the Hellenistic West:
Damaskios, envoy of Antiochos on Bindusara’s court; Asoka’s edicts Il, V and
X111 where Yona are mentioned; graeeo-indian rulers in Punjab until Hermaios
(20 A. D.); information contained in ,,Mahavamsa" on the visit of Greek priests

2) O.c. Il 1, str. 303.



Helenski i rimski izvori znanja o Indiji 95

from Alexandria to Ceylon at the time of Duttangami’s reign; ,,Milindapanha”;
Indian missions to Rome and the tomb of ,,Zarmarohenes” in Athens (from Strabo,
Dio Cassius and Pliny).

In part Ill, beginning with the information on Alexander Polyhistors frag-
ments, historians of the 1st and 2nd cen. A. D. are mentioned: Strabo, Diodorus
of Sicily, Pliny, Quintus Curtius, Plutarch, Justin, Dio Cassius, Arrian. They are
followed by rhetors and authors with philosophical interests. In the first group are
quoted: Dio Chrysostomos, Cicero, Apuleius, Numenios from Apamaea and Clau-
dius Mamertinus.

In connection with a quotation from Ammianus Marcellinus (XXI11, 6. 32—33)
on the dependence of the wisdom of Zarathustra from Indian sources, a retrospect of
the Indo-lranian complex is sketched, since Eudoxos of Knidos and his position in
Plato’s Academy. W. Jaeger’s analysis of the early development of Aristotle (,,Peri
philosophias”) is taken into consideration as well as essays by J. Bidez, F. Cumont
and other recent studies on Magi and Chaldeans.

The popularity of India at the times of late antiquity is due mainly to the
Greek and Roman novella, and also to a tendency of imitating the example of the
»gymnosophists”, particularly among Cynics. The problem of possible Indian influ-
ences on the Greek novella is mentioned in connection with the biography of Ale-
xander the Great. M. Winternitz is quoted, and also a recent opinion of L. Alsdorf
in favour of a positive hypothesis. — In Heliodor’s novella on the Ethiopians, book X,
the question is discussed whether Ethiopian gymnosophists, followed by the Cynics,
can teach an equally genuine ascetic practice as those Indian, admired by Neopytha-
goreans and many Neoplatonics. Lucian and Philostratos are also quoted on this
subject. In connection with Ps. Kallisthenes are discussed the books by Palladios and
St. Ambrose on the life and the wisdom of the Brahmans.

The biography of Apollonios of Tyana by Philostratos pertains to the same
category of literature on India. Porphyry (,,De abstinentia”) is treated differently
and quoted more extensively. He refers to an important new source of information —
Bardesanes the Gnostic. His description of the life of Buddhist and Jain samana and
of similar sects of samnydsins can be compared with authentic Indian texts and modem
verified data on this subject. The interest of Plotinos for the Indo-lranian wisdom
and his desire to visit those countries is stated according to Porphyry. Further analysis
of the Neoplatonic interests in Indian philosophy was not possible in the frame
of this essay.

At the end, early Christian sources are mentioned — Clemens Alexandrinus,
Eusebios, St. Hieronymus and Hippolytus of Ostia. Quotations from Hippolyt’s
»Philosophumena” are compared in some details with corresponding statements from
the upanisads ,,Isa” and ,,Ka”ha”), ,,Bhagavad-Gita” and ,,Visnu-purana”. A recent
essay by J. Filliozat on this subject is referred to.

In his conclusion the author mentions the problem of the comparative method
in philosophy: Deussen’s viewpoint of an exclusively doxographic comparison,
abstracting from all possible direct connections or references, cannot be maintained
any longer at the present stage of scientific researches. However, for the purposes of
a philosophical universalism — purported with most stress by modern Neohinduist
philosophers — Deussen’s method should still be considered of great and even pre-
valent importance. It is obvious that the ideal doxographic comparison can never
be substituted by a purely historical method of chronological documentation, though
the latter should not be disregarded any longer for reasons of notorious ideological
prejudices as it was the case in Europe for a long time.



